BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 22019 I

Legitimasi Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam Kontestasi
Islam Politik Mutakhir

Mohamad Baihaqi
Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta, 55281, Indonesia
*email: mohamadbaihaqi91l@gmail.com

Abstrak

Sejak Presiden Soeharto, organisasi Islam di Indonesia telah diakomodasi oleh
Majelis Ulama Indonesia (MUI). Meskipun sejumlah tokoh dalam dua organisasi
Islam terbesar Indonesia seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah seringkali
tidak sejalan dengan kebijakan MUI. Namun peran MUI dalam politik Islam sejak
era orde baru hingga reformasi berlangsung secara dinamis. Para pengurus MUI
terikat dengan institusi juga memainkan sentimen keagamaan melalui dua jenis
alat legitimasi, yaitu fatwa dan wacana. Dalam pemilihan umum serentak 2019,
sejumlah pejabat MUI terlibat aktif dalam kontestasi. Para pengurus MUI juga
berbeda pilihan politik. Perbedaan pilihan politik berdampak pada polarisasi di
tengah masyarakat yang berpotensi memicu konflik di tingkat akar rumput.

Kata Kunci: Legitimasi, Majelis Ulama Indonesia, Islam politik
Abstract

Since President Soeharto, Islamic organizations in Indonesia have been arrested
in the Indonesian Ulema Council (MUI). Although a number of figures in the
two largest Indonesian Islamic organizations such as Nahdlatul Ulama and
Muhammadiyah are often not in line with MUI policies. But the role of MUI in
political Islam since the new order until the reform took place dynamically. MUI
administrators who are strongly bound by their institutions also play religious
sentiments through two types of legitimacy tools, namely fatwas and discourse.
In the 2019 simultaneous general elections, a number of active MUI officials
played an important role. MUI administrators differed in political choices,
which led to disagreement. This fatigue has an impact on the polarization of the
people which has the potential to trigger conflicts at the grassroots level.

Keywords: Legitimacy, Indonesian Ulema Council, political I1slam

Pendahuluan

Masyarakat Indonesia adalah masyarakat religius yang meletakkan agama
sebagai panduan hidup berbangsa dan bernegara. Islam sebagai agama mayoritas
di Indonesia telah mengakar kuat dalam berbagai bidang kehidupan.
Terbentuknya pelbagai organisasi Islam di Indonesia terikat kuat dengan sosiologi
beragama masyarakat.

Charles Kimball melihat agama sebagai kekuatan yang paling kokoh dan
meresap di bumi. Sepanjang sejarah, gagasan dan komitmen keagamaan telah
mengilhami individu dan komunitas iman untuk melampaui kepentingan pribadi

55



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1No 22019 I

yang sempit dalam mengejar nilai dan kebenaran yang lebih tinggi. Catatan
sejarah menunjukkan kasih sayang, pengorbanan diri, dan pelayanan yang mulia
kepada orang lain sering kali berakar pada pandangan keagamaan yang dipegang
kuat (Kimball, 2002).

Namun, saat melakukan penelitian lapangan di Indonesia, Jennifer L. Epley
melihat satu stigma umum yang menganggap bahwa agama dapat menjadi alat
untuk politik dan sebaliknya. Walaupun agama tidak secara seragam atau teratur
memengaruhi perilaku politik mayoritas Muslim Indonesia. Ada pengakuan luas
bahwa para politisi perlu menggunakan simbol-simbol, retorika, dan praktik
religio politik tertentu untuk mendapatkan dukungan massa. Epley kemudian
menelaah penggunaan agama untuk tujuan politik dan sejauh mana masyarakat
umum responsif terhadap klaim dan tindakan mereka (Epley, 2010).

Kuatnya pengaruh agama dalam masyarakat inilah yang menyebabkan
organisasi Islam Kkerap terlibat aktif dalam kontestasi politik Indonesia
kontemporer. Salah satu lembaga keagamaan di Indonesia yang mengakomodasi
organisasi-organisasi keislaman tersebut adalah Majelis Ulama Indonesia (MUI).
Dalam tesis Muhammad As’ad Majelis Ulama Indonesia (MUI) didefinisikan
sebagai organisasi semi-pemerintah di Indonesia yang salah satu tujuannya adalah
untuk memberikan saran dan fatwa tentang agama dan masalah bangsa kepada
pemerintah dan masyarakat. Selain itu, MUI juga diharapkan turut
mempromosikan persatuan di antara umat Islam, dan bertindak sebagai mediator
antara pemerintah dan ulama (As’ad, 2010).

Dalam Pemilihan Presiden (Pilpres) 2014 lalu, peran pengurus MUI tak
sekuat dalam Pilpres 2019. Dalam kontestasi politik 2014 tidak ada calon presiden
dan wakil peresiden yang aktif di lembaga keagamaan. Sedangkan pada
pemilihan umum 2019 ketua umum MUI, KH. Ma’ruf Amin ditunjuk sebagai
calon wakil presiden mewakili petahana. Artikel ini bermaksud untuk mengkaji
peran MUI dan pengurusnya dalam Pilpres 2019, kepercayaan masyarakat
Muslim terhadap MUI ada Pilpres 2019, dan dampak dari keterlibatan aktif
pengurus MUI dalam politik praktis.

Metode Penelitian

Artikel ini menggunakan metode penelitian kualitatif-deskriptif analitis
dengan menggunakan data primer dari buku, tesis, disertasi dan dilengkapi
laporan media massa. Terdapat tiga referensi primer yang dianggap relevan untuk
menyorot persoalan agama (Islam), Indonesia dan peran MUI. Ketiga referensi
tersebut ialah “When Religion Become Evil” dari Charles Kimball, Disertasi
Jennifer L. Epley, “Voice of The Faithful: Religion and Politics in Contemporary
Indonesia”, dan Tesis Muhammad As’ad, “Religion and Politics In Indonesia
Attitudes and Influences of The Indonesian Council of Ulama (MUI) on The
General Election”.

Di samping itu, tulisan ini diperkaya dengan berbagai referensi sekunder
untuk melihat perspektif dan materi dari pelbagai penilitian lainnya. Referensi
dari sumber lain berguna untuk membandingkan pola dan perspektif lain tentang
agama dan peran ulama Indonesia dalam kontestasi politik mutakhir. Karena itu
penulis memilih menggunakan pendekatakan sosiologi politik yang memfokuskan
pembahasan pada gerakan-gerakan Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan

56



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1No 22019 I

pengurusnya. Pendekatan tersebut difokuskan untuk mengamati persoalan Islam
politik mutakhir. Lewat pendekatan Sosiologi ini akan dikupas perilaku dan
pandangan politik masyarakat terhadap Islam Politik dan tokoh-tokoh politik-
agama di Indonesia, khususnya dalam kontestasi Pemilihan Presiden (Pilpres)
2019.

Sosiologi politik melingkupi persoalan pandangan dan pikiran, perilaku,
institusi Islam politik, partisipasi politik, dan marketing politik (Qodir, 2012).
Pendekatan sosiologis semacam ini kerap digunakan dalam persoalan yang lebih
mikro, yakni tentang perilaku politik masyarakat. Dalam koenteks tersebut maka
sosiologi politik Islam di sini akan mengamati hubungan masyarakat dan peran
institusi Islam yang secara tak langsung menggunakan agama sebagai domain
penting. Itu sebabnya terminologi Islam Politik dianggap lebih tepat dibandingkan
Politik Islam.

Lewat pendekatan tersebut, penelitian ini melihat bagaimana legitimasi yang
dimainkan oleh berbagai tokoh agama lewat institusi keagamaan semi
pemerintahan seperti MUI. Legitimasi dalam pengertian Peter L. Berger kerap
digunakan untuk menguatkan posisi tokoh agama dalam kehidupan sosialnya.
Berger mendifinisakan legitimasi sebagai “pengetahuan” yang diobjetivikasi
secara sosial yang bertindak untuk menjelaskan dan membenarkan tatanan sosial.
Dengan kata lain legitimasi adalah jawaban terhadap pertanyaan-pertanyaan
“mengapa” mengenai susunan kelembagaan. Termasuk apa Saja pengetahuan
dalam suatu kolektivitas masyarakat tertentu. Di saat yang sama lembaga-lembaga
melegitimasi aktivitas manusia (Berger, 1991).

Tujuan pokok legitimasi adalah pemeliharaan realitas baik pada tingkat
obyektif maupun subyektif. Agama lewat lembaga keagamaan melegitimasi
masyarakat. Karena agama menghubungkan konstruksi-konstruksi realitas rawan
dari masyarakat empiris dengan realitas purna. Realitas rawan dunia sosial itu
didasarkan pada realissimum keramat (sakral) di luar dari makna-makna aktivitas
manusiawi (Berger, 1991). Teori-teori sosiologi agama dibutuhkan untuk melihat
bagaimana agama berkerja dalam masyarakat dan mempengaruhi perilaku
pemilih.

Pembahasan

Melihat Agama Bekerja: Monopoli Kebenaran

Pada dasarnya agama dihadirkan untuk mengatur kehidupan umat manusia.
Agama menjadi semacam perisai dan tata nilai dalam kehidupan sosial. Di
samping memiliki nilai kekudusan yang mendorong manusia untuk bersikap
spritual. Berkat kekuatan spritual itulah, manusia diharapkan menjadi paripurna.
Hubungan dengan Tuhan yang didorong oleh keimanan memberi semacam etik
dalam kehidupan sosial, politik dan ekonomi. Sebab itu dalam agama, anjuran
berlaku mulia dalam kehidupan sosial menjadi ajaran utama.

Idealnya agama sebagai semacam panduan yang menuntun kehidupan
manusia ke dalam kebahagiaan yang bersifat fisik dan metafisik. Agama lahir
tentu saja sesuai konteks masyarakat di mana agama-agama diturunkan. Sebab
itulah agama di satu sisi dapat membangkitkan sebuah praktik dalam kehidupan
sehari-hari. Tindakan di dalam kehidupan sosial pun melibatkan kalam Tuhan.

57



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1No 22019 I

Hal-hal yang bersifat transendental seperti ibadah sehari-hari menjadi semacam
fakta sosial yang tak bisa terelakkan (Kimball, 2002).

Persoalannya adalah ketika tindakan hadir, maka tindakan tersebut menjadi
representasi hasil tafsiran manusia tentang perintah Tuhan. Manusia akhirnya
bertindak dalam persepsi nya masing-masing. Dalam kehidupan spritual tersebut,
pengalaman pribadi juga ditafsirkan dalam kerangka transenden. Saat agama
sudah menguat secara individu pada akhirnya agama menjadi semacam kekuatan
kolektif yang terorganisir. Tindakan kolektif menonjol dalam kehidupan sosial
dengan pelbagai bentuknya.

Legitimasi kekuasan duniawi lewat institusi politik dengan memanfaatkan
keyakinan dan simbol-simbol religius memiliki sejarah panjang dan kompleks.
Politik abad tengah di Eropa misalnya difokuskan pada masalah legitimasi yaitu
pihak manakah yang melegitimasi kekuasaan agar bisa dijalankan. Masyarakat di
Abad pertengahan menghadapinya lewat dua pendekatan yaitu gagasan menurun
dan gagasan mendaki. Gagasan menurun yaitu kekuasan yang diturunkan oleh
Tuhan melalui agama-agama. Sedangkan kekuasaan mendaki yaitu dari
masyarakat ke Tuhan. Tesis mendaki secara kronologis mendahului konsep
menurun, diidentikkan lewat dewan-dewan masyarakat. Para pemimpin suku atau
masyarakat pada awalnya tidak memiliki kekuasaan apa-apa. Selain masyaarakat
memberikan semacam kekuasaan padanya. Karena mereka dianggap sebagai
wakil dari rakyat (Turner, 2012).

Dalam pola demikian, kepala-kepala suku dilihat dan dipercaya oleh
masyarakat karena dianggap memiliki pengaruh antara lain dilihat karena
ketaatannya terhadap ajaran agama. Dengan demikian masyarakat pun
memberikan kepercayaan kepada tokoh tertentu yang dianggap mampu
memegang kepercayaan dengan indikator kedekatannya dengan Tuhan. Sementara
itu dalam teori menurun legitimasi penguasa berasal dari Tuhan dan karenanya
masyarakat tidak memiliki hak untuk melawan dan tidak berdaya di hadapan raja.
Penguasa dianggap memiliki otoritas dan bertanggungjawab penuh kepada Tuhan,
bukan kepada rakyat (Turner, 2012). Prinsip menurun ini terkristalisasi dalam
teori pemerintahan teokrasi, kekuasaan didistribusikan ke bawah melalui pejabat-
pejabat resmi yang bertanggungjawab kepada raja bukan kepada masyarakat yang
dipimpin.

Sementara itu di Indonesia berdiri di atas prinsip-prinsip Pancasila yang
berada di titik liminal yakni antara negara teokrasi dan negara sekuler. Sila
pertama dalam Pancasila menegaskan pentingnya ketuhanan sebagai pondasi
berbangsa. Sementara di satu sisi Indonesia tidak menerapkan formalisasi hukum
agama tertentu. Namun sosiologi masyarakat Indonesia sangat menekankan
pentingnya peran tokoh agama dalam politik Indonesia bahkan sejak pra
kemerdekaan.

Dalam sejarahnya, Sarekat Islam membagi masyarakat menjadi beberapa
kelompok antara lain golongan ambbteenar Belanda, golongan Cina, golongan
bangsawan dan golongan Indonesia pada umumnya (Kuntowijoyo, 2017). Sejak
awal SI mendefinisikan diri sebagai suatu kelompok kelas sosial berbasis agama.
Sebelumnya periode awal SDI merumuskan diri sebagai kelompok dagang dan
sejak itu ideologi Islam mulai ditanamkan di dalam kesadaran umat.

Kesadaran umat tersebut pada awalnya lahir secara personal, di luar
hubungan institusional kelembagaan, Charles Kimball (2002) menjelaskan

58



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1No 22019 I

bagaimana agama bekerja mempengaruhi individu hingga ke kolektif dengan
pernyataanya:

Most people, for instance, assume that religion involves human thinking
about or engagement with God, gods, or some less personal understanding
of ultimate reality. They might well envision individual or communal
responses to the transcendent, such as prayer, worship services, rituals,
moral codes, and so on. Some people naturally think immediately of the life
and teachings of Jesus or the Buddha when they think of religion; others
might picture the pope or Billy Graham or Mother Teresa in their mind’s
eye. To complicate the picture further, personal experiences factor in as
well. An individual may think of her confirmation or his bar mitzvah. If she
or he has had some negative personal history with “organized” religion,
then that, too, will surely figure prominently into the presuppositions.

Namun pada saat yang sama, sejarah dengan jelas menunjukkan bahwa
agama sering dikaitkan langsung dengan contoh-contoh terburuk perilaku
manusia. Lebih banyak perang telah terjadi, lebih banyak orang terbunuh, dan
akhir-akhir ini lebih banyak kejahatan dilakukan atas nama agama daripada oleh
kekuatan institusional lain dalam sejarah manusia (Kimball, 2002).

Apakah setiap agama menyimpan watak bencana? Kimball dalam bukunya
menggariskan lima indikator agar pemeluk agama tidak terjerumus menjalankan
agama sebagai bencana. Lima indikator tersebut antara lain, klaim kebenaran
dalam setiap agama, fanatisme buta, nostalgia zaman emas agama-agama,
menghalalkan segala cara untuk tujuan politik, seruan perang suci (jihad).

Namun pandangan Kimball yang meringkus agama dalam wajah
menyeramkan secara mono tafsir dengan wajah militeristiknya merupakan
pandangan simplistis. Padahal agama-agama pada dasarnya lahir untuk
mendakwahkan kebaikan. Islam misalnya hadir dalam berbagai wajah dan
pemahamam, mazhab, dan corak masyarakat. Menurut Ali Harb, tidak ada metode
untuk dapat menangkap makna yang masih bersemayam di atas langit. Di dalam
emosi dan kalkulasi rasio. Pandangan yang menyebut Islam berwajah tunggal,
kesatuan makna atas tafsir adalah pandangan yang didasari oleh a priori semata
dan penipuan terhadap satu substansi. Ada pemulaan dan penutupan perbedaan
dan penentangan. Apa yang sesuai dengan Islam akan sesuai juga bagi agama lain,
baik agama lama maupun baru, agama langit maupun agama bumi (Harb, 2012).

Ketika mereka berbicara tentang Islam yang satu dan benar tentu masih diuji
dan dicari relevansinya dengan kondisi kekinian. Pada akhirnya posisi mereka
hanya akan membelenggu orang yang berbeda dengan orang lain. Cara yang
digunakannya adalah mengasingkannya dari orang lain dan menuduhnya dengan
predikat penentang dan pemberontak (Harb, 2012).

Islam Politik Indonesia Kontemporer

Populasi penduduk Indonesia sebesar 237,512,352 jiwa yang terdiri dati
penduduk Muslim Indonesia sebesar 86.1%, Protestan 5.7%, Katolik 1.8%, Hindu
3.4%, dan sisanya aliran kepercayaan lainnya menyebabkan Indonesia sebagai
pemeluk Islam terbesar di Indonesia (Epley, 2010). Itu sebabnya peran organisasi
Islam sangat penting dalam konteks meraup suara konstituen. Sedangkan partai

59



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1No 22019 I

Islam menyandarkan basis massanya pada jamaah dari organisasi keislaman
tersebut.

Heterogenitas Islam di Indonesia tidak melarang identifikasi pola. Jennifer
melihat pribadi dan komponena sosial yang dipilih dari identitas keagamaan yang
memengaruhi partisipasi pemilih dan perilaku. Meskipun agama penting bagi
umat Islam, biasanya agama tidak secara langsung atau teratur memengaruhi
mayoritas orang Indonesia untuk mengambil tindakan politik, terutama di luar
pemungutan suara. Ada minoritas aktif yang menganggap Islam relevan (Epley,
2010).

Jennifer menekankan peran tokoh berdasarkan identitas keagamaan sangat
berpengaruh penting dalam politik Indonesia kontemporer. Lewat pengaruh tokoh
agama semacam ini, partisipasi dan perilaku pemilih dapat dipengaruhi. Identitas
Muslim Indonesia beragam dan cair. Agama itu sendiri tidak monolitik atau
seragam. Komponen pribadi dan sosial nasional yang berbeda dari agama dapat
berdampak besar bagi perilaku politik (Epley, 2010).

Sementara itu, Saiful Mujani (2007) melihat kombinasi dari berbagai bentuk
keterlibatan politik dan kepercayaan pada institusi politik menghasilkan empat
tipe warga negara. Empat tipe tersebut yakni: setia, teralienasi, naif dan apatis.
Warga yang teralienasi yakni yang tertarik pada politik tapi tidak percaya dengan
institusi politik. Tipe ini menjadi sumber destabilisasi demokrasi. Aktivitas politik
tersalurkan lewat aksi protes. Perilaku tersebut mengganggu stabilitas sistem
demokrasi.

Perdebatan tentang keterkaitan umat Muslim dalam politik sudah menjadi
perbinjangan lama. Abdul Munir Mulkan mengklasifikasi perdebatan tersebut ke
dalam dua kategori. Kategori pertama, umat Muslim melihat politik sebagai
wilayah profan yang terbuka bagi partisipasi publik tanpa memandang identitas
keagamaan. Kedua, melihat dunia politik sebagai realisasi ajaran agama (Islam)
yang absolut dan dikuasai oleh elit agama dengan sebutan ulama (Mulkhan,
2009).

Idealnya, legitimasi moral seorang pemimpin Islam sejati terletak pada
kualitas Muslim itu sendiri. Kesatuan antara perbuatan dan perkataan, rendah hati,
jujur. Pemimpin semacam itu berorientasi bagi perbaikan hajat hidup masyarakat
luas. Segala yang dimiliki pemimpin (Islam) dicurahkan untuk membangun
bangsa (Jurdi, 2008).

Di sanalah peran ulama dalam lembaga-lembaga keagamagaan sangat
berpengaruh dalam Islam politik di Indonesia. Salah satu lembaga yang
mengakomodasi berbagai organisasi keagamaan di Indonesia adalah Majelis
Ulama Indonesia (MUI). Dalam perhelatan pemilu 2019 lalu, MUI memainkan
peran penting yang secara tidak langsung dimainkan oleh beberapa pengurus
aktifnya. Di Indonesia peran MUI dalam politik memang sudah lama berlangsung.

MUI Dari Masa Ke Masa

Menurut As’ad, (2010) dalam menjalankan fungsi tersebut, MUI memiliki
alat tertentu untuk memberikan panduan kepada masyarakat. Setidaknya ada dua
jenis media yang digunakan oleh MUI untuk memberikan panduan kepada
masyarakat. Meski sebagian besar masyarakat berpendapat bahwa sikap MUI
sering terburu buru. Beberapa tokoh publik, termasuk wakil presiden Jusuf Kalla
pernah mengkritik MUI dan merasa tidak senang dengan pendiriannya.

60



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1No 22019 I

Dua jenis alat legitimasi tersebut adalah fatwa dan wacana. Wacana terdiri
dari Rekomendasi (Tausiyah), Peringatan (Tadzkirah), Instruksi/Amanat
(Amanah), Pernyataan Sikap, Banding (Himbauan), dan Pemikiran (Sumbangan
Pemikiran) (Ichwan, 2005). Sedangkan fatwa memainkan peran penting dalam
masyarakat. Sebagaimana dinyatakan oleh Wael Hallag, fatwa memainkan peran
yang cukup besar dalam pertumbuhan dan perubahan bertahap hukum substantif
Islam (As’ad, 2010).

Dalam hal otoritas agama, fatwa juga penting karena melalui media ini para
MUI dapat mengekspresikan gagasan dan pendapat mereka mengenai hukum
Islam (As’ad, 2010). Dalam menggunakan fatwa yang diproduksi oleh ulama,
orang mungkin tahu apa yang dilarang untuk mereka dan apa yang tidak. Dalam
hal ini, fatwa berfungsi sebagai bukti bahwa ulama (atau otoritas agama) memiliki
kemampuan untuk memberikan arahan kepada umat Muslim Indoneisa (As’ad,
2010).

Dalam tesisnya, Muhammad As’ad memilah sikap MUI sebagai orgnasisasi
ke dalam dua tahapan yakni masa awal pembentukannya saat rezim orde baru
berlangsung dan kedua saat reformasi. Pada awal pembentukannya, sikap MUI di
era Orde Baru tidak selalu berada di tangan pemerintah; setelah 1982 MUI berada
di bawah kendali pemerintah. Penerbitan pernyataan MUI dalam pemilihan umum
dimulai pada tahun 1977 dan kemudian berlanjut pada tahun 1982, 1987, 1992,
dan 1997. Meneliti kelima tahapan tersebut menunjukkan bahwa hanya pada
tahun 1977 MUI tidak memberikan dukungan yang mencolok kepada pemerintah
(As’ad, 2010).

Pada tahun-tahun berikutnya, dari 1982 hingga 1997, MUI jelas mendukung
pemerintah. Tiga pernyataan (1982, 1992 dan 1997) menyebutkan nama Soeharto
untuk melanjutkan posisinya sebagai Presiden Indonesia. Pada tahun 1987,
meskipun MUI tidak menyebut Soeharto, ia menyatakan perlunya melanjutkan
pemerintahan Orde Baru dan pentingnya partisipasi Muslim Indonesia dalam
pemilihan (As’ad, 2010). Kuatnya posisi Islma politik saat itu, dapat dikatakan
merupakan imbas dari keterlibatan pemerintah dalam Islam politik yang tidak
sekuat pada tahun 1980 dan seterusnya.

Pada masa Reformasi sikap MUI malah berbeda. MUI mengubah posisinya
dari mendukung pemerintah menjadi mendukung partai-partai Islam. Sikap ini
dipengaruhi oleh melemahnya kekuatan pemerintah. Berbeda dari era Orde Baru,
ketika kekuatan politik pemerintah sangat kuat, era Reformasi dicatat sebagai titik
awal dari debat terbuka di mana kebebasan berbicara sangat dihormati. Perubahan
ini, pada gilirannya, juga mempengaruhi sikap MUI yang segera mendukung
partai-partai Islam dengan menyatakan bahwa umat Islam harus memilih hanya
untuk kandidat Muslim. Selain itu, rekomendasi menunjukkan kembalinya aliran
politik (politik aliran) yang terjadi hanya dalam pemilihan umum 1955. Selama
era Orde Baru, aliran politik tidak muncul karena tekanan pemerintah yang
menerapkan Pancasila sebagai prinsip dasar tunggal.

Rekomendasi ini juga menunjukkan melemahnya kekuatan MUI dari
pengaruhnya terhadap perilaku memilih rakyat Indonesia. Kemenangan PDI-P
dalam pemilihan umum tahun 1999 menunjukkan bahwa MUI tidak berhasil
meyakinkan banyak Muslim untuk memilih partai-partai Islam. Fakta ini jelas
mengalahkan salah satu tujuan MUI di balik taushiah pada 1999, yang bertujuan
untuk menghambat peluang PDI-P untuk memenangkan pemilihan (As’ad, 2010).

61



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1No 22019 I

Pada pemilihan umum 2004 persis sama dengan pemilu 1999 dalam arti
bahwa MUI tidak memberikan dukungan nyata kepada pemerintah seperti yang
terjadi di era Orde Baru. Hal tersebut juga berbeda dari taushiah MUI dalam
pemilihan umum 1999, yang secara khusus mendukung partai Islam dengan
menyarankan bahwa Muslim Indonesia tidak boleh memilih calon non-Muslim.
Dapat ditafsirkan bahwa sikap MUI dalam pemilihan umum 2004 adalah netral.
Posisi ini diadopsi karena dua kondisi. Pertama, partai-partai Islam tidak lagi
menggunakan masalah agama (Islam) dalam kampanye mereka. Kedua, semua
tiket dalam pemilihan presiden memiliki kandidat (baik untuk presiden atau wakil
presiden) dari berlatar belakang Muslim (As’ad, 2010).

Dibandingkan dengan sikapnya dalam pemilihan umum sebelumnya, fatwa
MUI pada tahun 2009 tentang abstain suara dapat dianggap sebagai yang paling
berbeda dan kontroversial. Sikap ini berbeda karena MUI sebelumnya tidak
pernah mengeluarkan fatwa tentang pemilihan umum tetapi hanya memberikan
pernyataan atau rekomendasi. Ini juga menjadi kontroversial di antaranya karena
reaksi banyak orang Indonesia yang mengkritik fatwa, tetapi juga karena
penerbitan itu sendiri. Tidak jelas apakah fatwa.

Dapat ditarik perbedaan sikap MUI di era Orde Baru dan era pasca-Orde
Baru (Reformasi). Di bawah Orde Baru, MUI dapat dianggap bermain aman
dengan mendukung pemerintah. Selama era itu, hanya dalam pemilihan umum
1977 MUI mengadopsi sikap netral. Pendekatan ini diambil karena tekanan
pemerintah yang membatasi pergerakan politik MUI. Di era pasca Baru Orde,
sebaliknya, sikap MUI dalam pemilihan umum ditentukan oleh perkembangan
politik. MUI mengubah sikapnya dengan menjauhkan diri dari pemerintah dan
memperbaiki keputusannya sesuai dengan konteks politik. Pengaruhnya di era
Reformasi tidak sekuat seperti di zaman Orde Baru (As’ad, 2010).

Sementara tulisan ini melihat bagaimana posisi politik MUI pada pemilihan
presiden 2019 lalu. Apakah MUI berada dalam posisi seperti saat rezim orde baru
berlangsung atau mempertahankan sikapnya sebagaimana di era reformasi?
Secara kelembagaan MUI tampak tidak secara langsung memainkan peran penting
dalam politik Indonesia kontemporer. Namun pengurus aktif di MUI belakangan
diketahui terlibat aktif dalam mensukseskan salah satu calon presiden lewat
legitimasinya sebagai pengurus MUI. Lantas bagaimana legitimasi tersebut
berlangsung di tubuh MUI sendiri?

Peran MUI dalam Politik Indonesia Mutakhir

Fenomena Islam Indonesia yang sangat beragam menyebabkan perubahan
konstelasi politik Indonesia menjadi dinamis karena berbagai macam faktor yang
mempengaruhi. Itu sebabnya tidak mudah untuk menempatkan satu kelompok
secara absolut. Hal ini karena adanya fakta bahwa kelompok Islam di Indonesia
ternyata juga memiliki identitas kelompok lain yang saling meminjam sehingga
tampak tumpang tindih. Secara sosiologis merupakan akibat dari percampuran
antara masyarakat dan kultur (Qodir, 2012).

Pola semacam itu dapat dilihat dari model kepengurusan MUI yang
mencoba untuk mengakomodasi seluruh Organisasi Islam di Indonesia. Sehingga
setiap pengurus MUI memiliki keterikatan secara langsung dengan organisasi
Islam lainnya seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah. Pada saat yang sama

62



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 22019 I

baik MUI maupun ormas seperti NU dan Muhammadiyah secara langsung tidak
terlibat dalam politik praktis. Hanya saja pengurusnya dibebaskan untuk
mendukung salah satu calon bahkan menjadi calon wakil presiden.

Hal tersebut dapat dilihat misalnya di Indonesia, kekuatan agama yang
membingkai lahirnya organisasi-organisasi kemasyarakat cukup memiliki otoritas
dalam mengarahkan masanya. Ormas keagamaan menjadi semacam kiblat dalam
berperilaku lewat anjuran, sikap, serta fatwa yang dikeluarkan oleh organisasi-
organisasi keagamaan.

Bentuk pertama organisasi Umat Islam di Indonesia adalah
mengelompokkan pribadi-pribadinya di belakang pribadi-pribadi yang berkarisma
seperti Kyai dan Haji. Orang-orang yang berkharisma itulah yang kemudian
mengarahkan umat untuk melakukan berbagai pemberontakan. Umat Islam
terpecah dalam ikatan-ikatan yang sangat kecil di lingkaran yang sangat lokal dan
tersebar dimna-mana. Tetapi tidak berarti umat Islam saat itu tidak melakukan
Aksi (Kuntowijoyo, 2017).

Umat Islam dalam sejarah Indonesia sebagai ungkapan-ungkapan nasional
untuk menghadapi kekuatan-kekuatan kolonial. Islam pada titik itu dianggap
sebagai tradisi besar yaitu tradisi yang mampu mengorganisir sebagaimana dalam
sejarah Islam ada kekhalifahan dan imperium-imperium Islam. Namun Islam di
luar birokrasi di Indonesia hanya sanggup membentuk masyarakat kecil sehingga
tidak bisa menyatukan diri dalam kesatuan yang disebut sebagai konsep Umat
(Kuntowijoyo, 2017).

Setelah era reformasi, partai Islam senantiasa terlibat dalam pemilu, tidak
pernah kurang dari lima. Rata-rata tujuh partai Islam ikut pemilu selama era
reformasi 1999-2000. Namun kecenderungan perolehan suaranya kerap menurun.
Kondisi semacam itu menegaskan bahwa partai Islam sebenarnya mengalami
kemerosotan pamor di mata pemilih (Qodir, 2012). Sementara itu pada pemilihan
umum serentak 2019 Partai Kebangkitan Bangsa (PKB) memperoleh suara
keempat terbanyak setelah PDIP, Gerindra, dan Golkar.

Kemampuan memobilisasi massa dan elit umat telah mendorong elit
birokrat menempatkan konsepsi depolitisasi dan departaisasi sebagai kerangka
utama kebijaksanaan politik pemerintah (Mulkhan, 2009). Salah satu organisasi
semi pemerintahan yang pengurusnya terlibat aktif dalam politik Indonesia adalah
Majelis Ulama Indonesia (MUI). Perannya cukup penting terlebih dalam
pemilihan serentak pada 2019 lalu.

Berikut sejumlah pengurus MUI yang diketahui secara terang-terangan
berperan aktif dalm kontestasi politik Indonesia 2019. Meskipun beberapa
pengurus kerapkali mengeluarkan statmen di media menegaskan bahwa posisi
MUI secara kelembagaan bersikap netral. Serta jauh-jauh hari Wakil Ketua MUI,
H. Zainut Tauhid Sa’adi mengkhawatirkan gerakan GNPF MUI bergeser ke arah
politik praktis.

63



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA

Tabel 1. Nama Pengurus Aktif MUI

Vol 1No 22019 IS

No Nama Jabatan Peran Politik
1  Prof. Dr. KH. Ma’ruf Amin Ketua Umum MUI Calon Wakil
Presiden
2  Drs. H. Zainut Tauhid Sa’adi, M.Si  Wakil Ketua Umum
3 Prof.Dr. H. Yunahar llyas, Lc, MA  Wakil Ketua Umum
4 Prof. Dr. Hj. Huzaemah T. Yango  Ketua Bidang Fatwa
5  Dr. KH. Marsudi Suhud Ketua Bidang Simpatisan
Ukhuwah Islamiyah Jokowi-
Ma’ruf
6  KH. Abdusshomad Buchori Ketua Bidang
Dakwah dan
Pengembangan
Masyarakat
7 KH. Abdullah Jaidi Ketua Bidang
Pendidikan dan
Kaderisasi
8  Prof. Dr. H. Maman Abdurrahman  Ketua Bidang
Pengkajian dan
Penelitian
9  Dr. H. Yusnar Yusuf, M.Si Ketua Bidang
Kerukunan Antar
Umat Beragama
10 Dr. KH Sodikun, M.SI Ketua Bidang Seni
Budaya Islam
11 KH. Muhyidin Djunaidi, MA Ketua Bidang
Hubungan Luar
Negeri dan Kerjasama
International
12 Dr. Ir. Lukmanul Hakim Ketua Bidang
Pemberdayaan
Ekonomi Umat
13 Drs. KH. Masduki Baidlowi Ketua Bidang
Informasi dan
Komunikasi
14  Prof. Dr. Hj. Amany Lubis, MA Ketua Bidang
Perempuan, Remaja,
dan Keluarga
14  Drs. H. Basri Bermanda, MBA Ketua Bidang Hukum
dan Perundangan
15 Drs. H. Anwar Abbas, M.M, M.Ag  Sekretaris Jenderal
16 Drs. KH. Sholahudin Al Aiyub, Wasekjen Bidang
M.Si Fatwa
17 H. M. Zaitun Rasmin, Lc, MA Wasekjen Bidang Simpatisan
Ukhuwah Islamiyah Prabowo-
Sandi

64



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA

Vol 1No 22019 IS

18 H. Tengku Zulkarnaen, MA Wasekjen Bidang Simpatisan
Dakwah dan Prabowo
Pengembangan Sandi
Masyrakat
19 Dr. H. Amirsyah Tambunan, MA Wasekjen Bidang
Pendidikan dan
Kaderisasi
20 H. Misbahul Ulum, M.Si Wasekjen Bidang
Pemberdayaan
Ekonomi Umat
21 Dr. H. Amirsyah Tambunan, MA Wasekjen Informasi
dan Komunikasi
22  Prof. Dr. Hj. Valina Singka Subekti Wasekjen Bidang
Perempuan, Remaja
dan Keluarga
23 H. Rofiqul Umm Ahmad, SH, MH  Wasekjen Bidang
Hukum dan
Perundang-Undangan
24 Drs. KH. Sholahuddin Al Aiyub, Wasekjen Bidang
M.Si Pengkajian dan
Penelitian
25 Dr. H. Nadjamudin Ramly, M.Si Wasekjen Bidang
Kerukunan Antar
Agama
26 Dr. Ir. H. M Nadratuzzaman Bendahara Umum
Hosen, Ph.D
27 H. Yusuf Muhammad Martak Bendahara Simpatisan
Prabowo-
Sandi
28 Drs. H. ling Sholihin, MBA Bendahara
29 H. Burhanudin Mochsen Bendahara
30 Prof. Dr. HM. Din Syamsuddin, Dewan Pertimbangan
MA
31 Prof. Dr. H. Azyumardi Azra Wakil Ketua DP
32  Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar, MA Wakil Ketua DP
33 Prof. DR. H. Didin Hafiduddin, Wakil Ketua DP Simpatisan
MA Prabowo
Sandi
34  Prof. Dr. H. Noor Ahmad, MA Sekretaris DP
35 Dr. H. Bachtiar Natsir Wakil Sekretaris DP  Simpatisan
Prabowo
Sandi
36  Drs. H. Natsir Zubaidi Wakil Sekretaris DP

MUI sebagai semacam organisasi semi pemerintahan, kerap mengeluarkan
fatwa-fatwa yang berpengaruh terhadap konstelasi politik Indonesia. Salah satu
contoh misalnya terbentuknya Gerakan Nasional Pemangawal Fatwa (GNPF)

65



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1No 22019 I

MUI yang terlembagakan kembali menjadi forum alumni 212 setelah sebelumnya
berhasil menumbangkan elektabilitas Basuki Tjahaja Purnama (Ahok) sebagai
calon petahana Gubernur DKI Jakarta.

Selain itu, pada pemilihan presiden 2019 lalu, ketua MUI KH. Makruf Amin
dianggap potensial baik secara popularitas maupun basis massa (elektabilas)
menjadi pendampingi petahana Ir. H. Joko Widodo. KH. Ma’ruf Amin dianggap
sebagai representasi dari dua kekuatan yakni MUI dan organisasi keagamaan
Nahdlatul Ulama. Hingga akhirnya Pasangan Joko Widodo dan Ma’ruf Amin
berhasil lolos sebagai pemenang pada pemilihan presiden dan wakil presiden 2019
lalu.

Calon penantang, Prabowo Subianto dan Sandiaga Uno juga didukung oleh
berbagai tokoh-tokoh “Islam” yang sebelumnya tergabung dalam GNPF MUI.
Sebut misalnya Tengku Zulkarnanen, Bachtiar Nastir, Yusuf Martak, Zaitun
Rasmin dan beberapa pengurus MUI lainnya. Mereka kemudian memanfaatkan
forum alumni 212 untuk menggalang massa. Reuni 212 beberapa Kali
dilaksanakan dengan mengundang capres Prabowo Subianto berorasi di mimbar.
Selain itu, dalam forum ijtima ulama diputuskan mendukung Prabowo Subianto
dan beberapa rekomendasi calon wakil presiden. Kendati seluruh rekomendasi
bakal calon wakil Presiden ditolak oleh Prabowo, namun beberapa tokoh yang
tergabung dalam forum tersebut tetap bersikukuh mendukung Prabowo Subianto
dan Sandiaga Uno.

Dalam pemilihan presiden itulah dapat dilihat bagaimana peran penting
sejumlah anggota MUI. Meski tidak mengatasnamakan institusi, namun tokoh-
tokoh dalam tubuh MUI sendiri dijadikan acuan oleh masyarakat Indonesia
sebagai pemegang kuasa mendaki-menurun. Akhirnya kedua calon bertarung
dalam kontestasi politik dengan sama-sama disokong oleh keterlibatan pengurus
MUI.

Dari itu, penting dilacak bagaimana pengurus MUI memainkan sehingga
bisa kendali atas suara Muslim di Indonesia. Mereka mengatasnamakan agama
sebagai modal untuk meyakinkan masyarakat bahwa calon presiden yang diusung
benar-benar “islami”. Pada titik itu bagaimana agama bekerja sehingga dianggap
begitu efektif dalam meraup suara lewat pengurus-pengurus MUI?

Legitimasi MUI terhadap Umat Muslim

Kuntowijoyo (2017) menyebut bahwa fenomena Islam Indonesia beragam
dalam pemikiran politik dan teologinya. Hal ini karena adanya fakta bahwa satu
kelompok Islam di Indonesia ternyata juga memiliki identitas kelompok lain. Di
sini akan dipaparkan tiga strategi yang dimainkan MUI dalam perhelatan pemilu
2019 yang dilihat dari peran pengurus aktifnya. Pengurus dan lembaga bagi
masyarakat bersifat linier dan terikat.. Pernyataan pengurus MUI dilihat juga
sebagai sikap lembaga meski pada pemilihan yang lalu pengurus MUI terbelah
dalam dua kubu.

1. Pengurus Ulama Memainkan Kuasa Menurun-Mendaki

Di era reformasi ini, strategi Majelis Ulama Indonesia (MUI) berayun. MUI
tidak lagi mendukung salah satu calon presiden dan wakil presiden maupun partai
politik seperti dalam sejarah panjang peran politik MUI dalam kontestasi islam
politik di Indonesia. Kendati demikian dukungan mengalir dari pengurus MUI

66



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1No 22019 I

sendiri. Hal itu tak menghilangkan peran kharisma personal sebagai pengurus
MUI lewat kekuasaan mendaki (masyarakat-wakil agama-Tuhan). Dengan kata
lain individu dalam MUI melekat dengan lembaganya sendiri.

Itu sebabnya, masyarakat menyerahkan seluruh kepercayaannya atas nama
agama kepada Para pengurus MUI Inilah yang disebut Bryan S Turner (2012)
sebagai kuasa mendaki yang secara kronologis mendahului konsep menurun. Para
pemimpin dalam MUI pada awalnya tak memiliki kuasa sebelum masuk dalam
pengurusan MUI sendiri.

Dalam pola demikian, MUI dilihat dan dipercaya oleh masyarakat karena
dianggap memiliki pengaruh antara lain dilihat karena mewakili nama ulama.
Dengan demikian masyaarakat pun memberikan kepercayaan kepada tokoh
tertentu yang dianggap mampu memegang kepercayaan dengan indikator
kedekataanya dengan Tuhan. Sementara itu diliihat dari perjalanan MUI,
kepercayaan masyarakat terhadap MUI belakangan dinilai menurun (As’ad,
2010).

Heterogenitas Islam di Indonesia tidak melarang identifikasi pola. Melihat
pribadi dan komponen sosial yang dipilih dari identitas keagamaan yang
memengaruhi partisipasi pemilih dan protes perilaku. Karena itu MUI mengubah
strateginya, dari strategi mendukung salah satu calon (Pemerintah) dan
mendukung salah satu partai Islam secara terang-terangan seperti di era orde baru,
berayun mendukung salah satu calon presiden dan wakil presiden lewat pengurus-
pengurusnya. Bahkan ketua MUI dicalonkan sebagai wakil presiden 2019
bersama petahana, Ir Joko Widodo.

Di sinilah MUI memainkan perannya lewat pengurus-pengurus aktifnya.
Memanfaatkan peran lembaga sebagai kuasa menurun yang berhubungan
langsung dengan kuasa mendaki. Di samping itu, terdapat enam nama pengurus
turut berperan aktif mendukung calon Prabowo dan Sandiaga Uno lewat Ijtima’
Ulama | dan 1l yang dlaksanakan selama pemilihan Presiden dan Wakil Presiden
RI 2019. Dalam forum tersebut diputuskan untuk mendukung Prabowo Subianto
dan beberapa rekomendasi wakilnya. Meski seluruh rekomendasinya ditolak oleh
Prabowo, namun beberapa tokoh yang tergabung dalam forum tersebut tetap
bersikukuh mendukung Prabowo Subianto dan Sandiaga Uno sebagai bakal calon
presiden dan wakil presiden. Bahkam Ijtima ulama dilanjutkan hingga ijtima
ulama keempat.

Sebagian massa Islam memegang teguh hasil Ijtima’ ulama sebagai
semacam pedoman dalam memilih Presiden dan Wakil Presiden. Meski di kubu
Joko Widodo dan Ma’ruf Amin, sebagian massa Islam, terutama jamaah
Nahdlatul Ulama (NU) merasa peran Ma’ruf Amin baik sebagai ketua MUI
maupun sebagai pengurus organisasi sangat representatif menjangkau kelompok
Islam yang selama ini dianggap puritan dan patuh terhadap fatwa-fatwa yang
dikeluarkan oleh MUI. Akhirnya suara Islam terpecah.

Kekuasaan menurun yang dilekatkan kepada ulama menemui persimpangan
jalan. Otoritas ulama dipertanyakan oleh simpatisan masing-masing kubu. Kubu
Jokowi-Amin mempertanyanyakan otoritas keilmuan dari ulama-ulama yang
bergabung dalam kubu Prabowo-Sandi. Begitu juga sebaliknya, simpatisan dari
kubu Prabowo-Sandi mempertanyakan kesholehan dari ulama-ulama yang berada
di kubu Jowoki-Amin.

67



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1No 22019 I

Dengan sendirinya ketika kuasa menurun ini dibawa ke politik praktis
seperti pada pilpres 2019 ini, polarisasi antar umat Islam semakin menajam.
Tingkat kesakralan ulama yang selama ini dihormati oleh santri dan masyarakat
secara gradul pudar seiring dinamika politik yang ditempuh. Bahkan di media
sosial kritik masyarakat terhadap ulama dari masing-masing kubu tak terbendung.
Bahkan hingga mengeluarkan ujaran kebencian. Misalnya salah seorang pria asal
Provinsi Aceh yang mengedit foro Ma’ruf Amin sedang menggunakan kostum
sinterklas. Kendati pria tersebut ditangkap.

2. Legitimasi MUI lewat Fatwa dan Wacana

Sebagaimana tesis Muhammad As’ad menyebut terdapat dua jenis media
yang digunakan oleh MUI dalam memberikan panduan kepada masyarakat. Media
ini adalah fatwa wacana dan wacana yang terdiri dari Rekomendasi (Tausiyah),
Peringatan (Tadzkirah), Instruksi/Amanat (Amanah), Pernyataan Sikap, Banding
(Himbauan), dan Pemikiran (Sumbangan Pemikiran).

Dilihat pada pemilihan serentak 2019 lalu, MUI memainkan legitimasinya
lewat dua cara yaitu fatwa dan himbaunnya, ia berhasil memikat perhatian
masyarakat yang saat itu sentiman agamanya sedang memuncak. Itu dibuktikan
dari kronologi sejak pemilihan Gubernur Jakarta. Sedangkan wacana dimainkan
lewat statmen pengurus di media massa maupun akun media sosial yang
terferivikasi seperti twitter dan facebook. Tujuh pengurus aktif MUI tersebut
secara terang-terangan terlibat dalam politik praktis saat pemilu 2019 yang lalu.
Lewat dua jenis alat legitimasi itulah MUI memainkan perannya dalam politik
Indonesia Mutakhir. Lewat itu juga MUI meraih simpati massa Islam yang yang
sejalan dengan gagasan MUI sendiri.

Fatwa MUI juga memunculkan gelombang aksi 4 November (411) dan
gerakan Islam 212, MUI memproduksi semacam kesadaran naif yaitu kesadaran
tentang indentitas dan suku. Para politisi ‘bersurban’ mengekploitasi identitas
untuk agenda politik. Lewat legitimasi fatwa itulah akhirnya persoalan identitas
dan kesukuan semakin menjam di masyarakat. Padahal itu hanya hasil manipulasi
identitas agama dari legitimasi MUI.

Sementara itu, dalam konteks distribusi wacana, pengurus MUI kerap
mengguanakan media sosial selain media massa mainstream. Pengurus-pengurus
MUI antara lain seperti H. Tengku Zulkarnaen sangat aktif di media sosial,
bahkan catatan-catatannya di media sosial kerap dianggap bermasalah karena
diduga mengandung unsur ujaran kebencian, hoaks dan provakasi. Tengku
misalnya pernah menulis terkait tujuh kontainer surat suara sudah tercoblos untuk
pasangan Jokowi-Amin sebelum pemilihan presiden dan wakil presiden
berlangsung. Buntutnya, Tengku Zulkarnaen akhirnya dilaporkan ke Bareskrim
oleh pendukung Jokowi-Amin.

Selain Tengku Zul, Bachtiar Nasir (Ketua GNPF MUI) juga kerap
melempar pernyataan yang mengundang kegaduhan lewat video-video di youtube
dan facebook. Lewat legitimasi semacam itu Bachtiar Nastir memperoleh simpati
dari massa Islam. Meski belakangan ia ditetapkan sebagai tersangka kasus
pencucian uang dana Yayasan Keadilan untuk Semua.

68



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 22019

3. MUI dan Indikator Bencana-Agama Perspektif Charles Kimball

Apa yang ditakutkan oleh Charless Kimball (2002) sebagai lima syarat
terjadinya praktik agama yang berubah jadi bencana berhubungan secara tidak
langsung dengan peran MUI. Pertama, dalam kasus dugaan penistaan agama yang
dilakukan oleh Basuki Tjahja Purnama lewat fatwa MUI. Pada saat itu umat Islam
telah menjadi kekuatan massa yang seolah yakin dengan penuh kesadaran bahwa
ada yang mengganggu klaim kebenarannya.

Ketika klaim kebenarannya terhadap tafsiran makna Qur’an (al-Maidah: 51)
yang ditafsirkan kembali oleh oleh MUI sebagai penistaan, kehormatan umat
Muslim merasa tersinggung dan dengan semarak turun ke jalan melakukan aksi
dan protes. Fatwa yang memerintah umat Islam tersebut dikeluarkan persis ketika
suhu politik pemilihan Gubernur dan wakil Gubernur DKI Jakarta memanas.
Islam politik seperti menemukan girrah baru yakni bertarung kekuatan lewat aksi
massa Islam. MUI sebagai inisiator semakin populis di kalangan umat Islam.

Kedua, MUI memanfaatkan fanatisme buta masyarakat yang meminggirkan
peran rasionalisme Kkritis dalam melihat sebuah peristiwa. Baik lewat fatwa
maupun pernyataan di media. Menurut Syafii Ma’rif, dalam situasi terpecah,
sangat sulit menemukan pribadi-pribadi Muslim yang mampu secara psiko-
kultural-religius bersikap tenang, objektif dan realistik. Kecuali umat Muslim
yang tercerahkan dan terdidik (Kimball, 2002). Fanatisme buta terhadap salah
seorang tokoh dan tafsir Islam tertentu menyebabkan rasionalitas umat Muslim
tersisihkan. Psiko kultural religius menjadi labil dan jauh dari sikap realistis.

Ketiga, beberapa pengurus MUI menjejali narasi kebangkitan Islam yang
bersilang dengan hadirnya Hizbuttahrir Indonesia (HTI). Narasi kebangkitan
Islam menuju zaman ideal dimana keadilan, kemakmuran masyarakat akan
terwujud jika Islam dijadikan sebagai ideologi negara tampak semakin menguat
lewat ujaran-ujaran berbagai pengurus MUI dalam media sosial. sebagian
kalangan Islam memimpikan sebuah pemerintahan Islami, antara lain yang
‘diperjuangkan’ oleh Al Qaida dan ISIS. Menurut Kimball, pemerintahan Islam
versi Taliban (kelompok Islam ekstrim di Afghanistan) membahayakan penduduk
di negara tersebut dan komunitas dunia secara umum (Kimball, 2002).

Salah seorang pengurus MUI yang ditengarai terlibat adalah Bachtiar Nasir
yang mengelola Yayasan Indonesian Humanitarian Relief diduga mengirimkan
bantuan logistik untuk mendukung pemberontak (ISIS) di Suriah. Yayasan
tersebut aktif meminta sumbangan dari masyarakat Indonesia yang konon diklaim
untuk membantu korban atau pengungsi sipil Suriah. Padahal nyatanya bantuan
logistik dikirim malah untuk pemberontak.

Keempat, Menurut Kimball, menggunakan segala cara untuk meraih
kekuasaan menjadi salah satu sebab agama menjadi bencana. Banyak penganut
agama yang kehilangan fokus sehingga hanya memikirkan bagaimana cara
mencapai tujuan. Ketika ada hal-hal kunci dalam agama (key feature of religion)
yang tercederai, atau ingin dicapai, sebagian penganut agama berusaha
mencapainya dengan menghalalkan segala cara. Mereka menjelma menjadi
pemilik klaim kebenaran tunggal dan fanatik buta demi mencapai tujuan-tujuan
itu, dan hal ini amat membahayakan umat manusia secara global (Kimball, 2002).

Dapat dilihat narasi-narasi yang dimainkan oleh pengurus MUI seperti
Teungku Zulkarnaen bersimpati terhadap kelompok-kelompok penyebar hoaks

69



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 22019 I

seperti Saracen, Muslim Cyber Army (terorganisir), serta Jonru Ginting.
Penyebaran hoaks dan fitnah terhadap tokoh-tokoh tertentu lewat media sosial
memacing sentimen umat Islam. Hal tersebut merupakan strategi yang berbahaya
bagi kebersatuan umat Islam sendiri. Akhirnya sebagian besar umat Islam tidak
mampu berpikir jernih di tengah situasi politik di Indonesia.

Kelima, perang suci. Istilah ‘perang suci’ awalnya tertuju pada perang yang
terjadi selama satu abad antara Islam dan Kristen (Perang Salib). Dalam ‘perang
suci’, agama digunakan untuk mensakralkan peperangan. Menurut Kimball,
mendeklarasikan perang sebagai sesuatu yang ‘suci’ adalah tanda bahwa sebuah
pemahaman agama telah terkorupsi. Dalam pandangan Kimball, intisari agama
yang otentik adalah ditemukannya perdamaian dan kedamaian batin personal bagi
penganutnya serta koeksistensi antara manusia dengan seluruh makhluk lainnya.

Dalam temu alumni 212, yang diikuti dan diinisiasi oleh sebagian pengurus
MUI seperti H. Zaitun Rasmin, hadir pula Neno Warisman yang membacakan
puisi provokatif yang mengibaratkan umat Muslim harus melakukan perjuangan
seperti Perang Badar. Menurut Neno, kondisi bangsa terpuruk lalu ia
menganjurkan perang seolah umat Islam berada dalam keterancaman. Puisi
tersebut menyebabkan pendukung Jokowi berang. Selain itu, hal sendana juga
disampaikan oleh Amin Rais dalam pernyataannya di media massa. Amien Rais
mengatakan siap di barisan pertama untuk melakukan Jihad dan Perang Total
melawan pemerintah.

Kesimpulan

Sebagai pemegang otoritas kekuasaan menurun-mendaki para ulama dalam
MUI telah menggunakannya dalam politik praktis pemilihan presiden dan wakil
presiden 2019. Lewat otoritas kuasa menurun-mendaki itulah MUI melakukan
mobilisasi dan mengerahakan massa turun ke jalan dalam aksi temu alumni 212.
Selain itu MUI melakukan legitimasi kepada masyarakat untuk mendapatkan
suara bagi calon yang diusung oleh masing-masing pengurus MUI. Apa yang
disampaikan Kimball dalam lima prasarat agama menjadi bencana itu telah
dimainkan oleh sebagian pengurus MUI. Dengan kata lain para oknum dalam
tubuh MUI telah memanfaatkan legitimasinya lewat MUI untuk kepentingan
politik praktisnya masing-masing. Sedangkan posisi partai Islam cenderung
dipandang kurang potensial meraup suara mayoritas umat Islam Indonesia. Dari
sana lah MUI juga berperan dalam keterbelahan dan atau polarisasi masyarakat
Muslim akar rumput baik lewat fatwa dan pernyataan di media massa maupun
dalam media sosial. Dampaknya hingga hari ini, umat Muslim punya kutub
berseberangan melihat ulama panutannya masing-masing yang secara langsung
terafiliasi dengan kekuatan politik tertentu. Polarisasi tersebut berpotensi menjadi
pemicu konflik, baik antar agama maupun konflik antar umat Muslim sendiri.

70



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 22019 I

Referensi

As’ad, Muhammad. Religion and Politics In Indonesia Attitudes and Influences of
The Indonesian Council of Ulama (MUI) on The General Election.
Netherland: Thesis Leiden University, 2010.

Berger, Peter. Langit Suci: Agama sebagai Realitas Sosial. terj. Hartono, Jakarta:
LP3ES, 1991.

Epley, Jennifer L. Voice of The Faithful: Religion and Politics in Contemporary
Indonesia, The University of Michigan: Dissetation, 2010.

Harb, Ali. Nalar Kritis Islam Kontemporer. Terj. Umar Bukhari dan Ghazi
Mubarak, Yogykarta: IRCiSoD, 2012.

Jurdi, Syarifudin. Pemikiran Politik Islam Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

2008.

Kimball, Charles. Religion Becomes Evil: Five Warning Sign. Forest USA:
Harpers Collins, 2002.

Kuntowijoyo. Dinamika Sejarah Umat Islam di Indonesia. Yogyakarta: 1rCiSoD,

2017.

Mulkan, Abdul Munir. Perubahan perilaku politik dan polarisasi Umaat Islam
1965-1987: Dalam Perspektif Sosiologis. Jakarta: Rajawali Press, 1989.
-------------- , Politik Santri: Cara Menang Merebut Hati Rakyat.
(Yogyakarta: Kanisius, 2009)

Qodir, Zuly. Sosiologi Politik Islam: Kontestasi Islam Politik dan Demokrasi di
Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.

Sangaji, Anto dkk. Bela Islam  atau Bela Oligarki. Jakarta: Pustaka

IndoPROGRESS, 2017

Ma’arif, Ahmad Syafi’i dkk. Politik lIdentitas dan Masa Depan Pluralisme.
Jakarta: Yayasan Abad Demokrasi, 2012.

Mujani, Saiful. Muslim Demokrat: Islam Budaya Demokrasi dan Partisipasi
Politik di Indonesia Pasca Orde Baru. Jakarta: Gramedia, 2007

Turner, Bryan S. Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer. ter. Inyiak Ridwan
Muzir, Yogyakarta: IrCiSod, 2012.

Sumber Online Lainnya

http//mui.or.id, diakses pada 13 Oktober 2019, pukul 13.47 WIB

https://www.republika.co.id/berita/nasional/politik/-ketua-mui-mui-tak-terlibat-
politik-praktis, diakses pada 13 Oktober 2019, Pukul 14.00 WIB

https://news.detik.com/berita/d-4326398/waketum-mui-saya-khawatir-212-kini-
bergeser-ke-politik-praktis, diakses pada 13 Oktober 2019, pukul 14.56
WIB

https://tirto.id/agenda-politik-di-balik-gnpf-ulama-alumni-212, diakses pada 15
Oktober 2019, pukul 14.00 WIB

https://www.cnnindonesia.com/nasional/gnpf-tarik-diri-dari-barisan-pendukung-
prabowo-sandi, diakses pada Selasa, 15 Oktober 2019, pukul 14.00 WIB

https://www.voaindonesia.com/a/hasil-ijtima-ulama-ii-pastikan-dukungan-bagi-
prabowo-sandiaga/, diakses pada Selasa, 15 Oktober 2019, pukul 14.30
WIB

https://nasional.tempo.co/read/1127048/17-poin-pakta-integritas-ijtima-ulama-ii-
yang-disetujui-prabowo, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 12.32

71


https://tirto.id/agenda-politik-di-balik-gnpf-ulama-alumni-212
https://www.cnnindonesia.com/nasional/gnpf-tarik-diri-dari-barisan-pendukung-prabowo-sandi
https://www.cnnindonesia.com/nasional/gnpf-tarik-diri-dari-barisan-pendukung-prabowo-sandi
https://www.voaindonesia.com/a/hasil-ijtima-ulama-ii-pastikan-dukungan-bagi-prabowo-sandiaga/4571457.html
https://www.voaindonesia.com/a/hasil-ijtima-ulama-ii-pastikan-dukungan-bagi-prabowo-sandiaga/4571457.html
https://nasional.tempo.co/read/1127048/17-poin-pakta-integritas-ijtima-ulama-ii-yang-disetujui-prabowo
https://nasional.tempo.co/read/1127048/17-poin-pakta-integritas-ijtima-ulama-ii-yang-disetujui-prabowo

BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 22019 I

https://news.detik.com/berita/penyebar-video-maruf-amin-berkostum-sinterklas-
diancam-5-tahun-bui, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 12.32 WIB
https://m.republika.co.id/berita/nasional/politik/-dilaporkan-ke-bareskrim-ini-
respons-tengku-zulkarnain, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 12.32
https://www.cnnindonesia.com/nasional/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-
bachtiar-nasir-tersangka, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 12.32
https://www.cnnindonesia.com/nasional/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-
bachtiar-nasir-tersangka, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 12.32
https://nasional.tempo.co/read/902601/sindikat-konten-kebencian-saracen-
ditangkap-polisi-siapa-mereka, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 14.32.
https://news.detik.com/berita/puisi-neno-warisman-di-munajat-212-ramai-disorot-
ini-isi-lengkapnya, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 14.32
https://www.cnnindonesia.com/nasional/amien-rais-kalau-diajak-jihad-saya-
paling-depan, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 14.32

72


https://news.detik.com/berita/d-4485807/penyebar-video-maruf-amin-berkostum-sinterklas-diancam-5-tahun-bui
https://news.detik.com/berita/d-4485807/penyebar-video-maruf-amin-berkostum-sinterklas-diancam-5-tahun-bui
https://m.republika.co.id/berita/nasional/politik/-dilaporkan-ke-bareskrim-ini-respons-tengku-zulkarnain
https://m.republika.co.id/berita/nasional/politik/-dilaporkan-ke-bareskrim-ini-respons-tengku-zulkarnain
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190507032154-12-392501/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-bachtiar-nasir-tersangka
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190507032154-12-392501/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-bachtiar-nasir-tersangka
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190507032154-12-392501/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-bachtiar-nasir-tersangka
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190507032154-12-392501/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-bachtiar-nasir-tersangka
https://nasional.tempo.co/read/902601/sindikat-konten-kebencian-saracen-ditangkap-polisi-siapa-mereka
https://nasional.tempo.co/read/902601/sindikat-konten-kebencian-saracen-ditangkap-polisi-siapa-mereka
https://news.detik.com/berita/puisi-neno-warisman-di-munajat-212-ramai-disorot-ini-isi-lengkapnya
https://news.detik.com/berita/puisi-neno-warisman-di-munajat-212-ramai-disorot-ini-isi-lengkapnya
https://www.cnnindonesia.com/nasional/amien-rais-kalau-diajak-jihad-saya-paling-depan
https://www.cnnindonesia.com/nasional/amien-rais-kalau-diajak-jihad-saya-paling-depan

