
Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

55 
 

Legitimasi Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam Kontestasi 

Islam Politik Mutakhir 

Mohamad Baihaqi 

Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta, 55281, Indonesia 

*email: mohamadbaihaqi91@gmail.com 

 

Abstrak 

Sejak Presiden Soeharto, organisasi Islam di Indonesia telah diakomodasi oleh 

Majelis Ulama Indonesia (MUI). Meskipun sejumlah tokoh dalam dua organisasi 

Islam terbesar Indonesia seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah seringkali 

tidak sejalan dengan kebijakan MUI. Namun peran MUI dalam politik Islam sejak 

era orde baru hingga reformasi berlangsung secara dinamis. Para pengurus MUI 

terikat dengan institusi juga memainkan sentimen keagamaan melalui dua jenis 

alat legitimasi, yaitu fatwa dan wacana. Dalam pemilihan umum serentak 2019, 

sejumlah pejabat MUI terlibat aktif dalam kontestasi. Para pengurus MUI juga 

berbeda pilihan politik. Perbedaan pilihan politik berdampak pada polarisasi di 

tengah masyarakat yang berpotensi memicu konflik di tingkat akar rumput. 

Kata Kunci: Legitimasi, Majelis Ulama Indonesia, Islam politik 

Abstract 

Since President Soeharto, Islamic organizations in Indonesia have been arrested 

in the Indonesian Ulema Council (MUI). Although a number of figures in the 

two largest Indonesian Islamic organizations such as Nahdlatul Ulama and 

Muhammadiyah are often not in line with MUI policies. But the role of MUI in 

political Islam since the new order until the reform took place dynamically. MUI 

administrators who are strongly bound by their institutions also play religious 

sentiments through two types of legitimacy tools, namely fatwas and discourse. 

In the 2019 simultaneous general elections, a number of active MUI officials 

played an important role. MUI administrators differed in political choices, 

which led to disagreement. This fatigue has an impact on the polarization of the 

people which has the potential to trigger conflicts at the grassroots level. 

Keywords: Legitimacy, Indonesian Ulema Council, political Islam 

 

Pendahuluan 

Masyarakat Indonesia adalah masyarakat religius yang meletakkan agama 

sebagai panduan hidup berbangsa dan bernegara. Islam sebagai agama mayoritas 

di Indonesia telah mengakar kuat dalam berbagai bidang kehidupan. 

Terbentuknya pelbagai organisasi Islam di Indonesia terikat kuat dengan sosiologi 

beragama masyarakat.  

Charles Kimball melihat agama sebagai kekuatan yang paling kokoh dan 

meresap di bumi. Sepanjang sejarah, gagasan dan komitmen keagamaan telah 

mengilhami individu dan komunitas iman untuk melampaui kepentingan pribadi 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

56 
 

yang sempit dalam mengejar nilai dan kebenaran yang lebih tinggi. Catatan 

sejarah menunjukkan kasih sayang, pengorbanan diri, dan pelayanan yang mulia 

kepada orang lain sering kali berakar pada pandangan keagamaan yang dipegang 

kuat (Kimball, 2002). 

Namun, saat melakukan penelitian lapangan di Indonesia, Jennifer L. Epley 

melihat satu stigma umum yang menganggap bahwa agama dapat menjadi alat 

untuk politik dan sebaliknya. Walaupun agama tidak secara seragam atau teratur 

memengaruhi perilaku politik mayoritas Muslim Indonesia. Ada pengakuan luas 

bahwa para politisi perlu menggunakan simbol-simbol, retorika, dan praktik 

religio politik tertentu untuk mendapatkan dukungan massa. Epley kemudian 

menelaah penggunaan agama untuk tujuan politik dan sejauh mana masyarakat 

umum responsif terhadap klaim dan tindakan mereka (Epley, 2010). 

Kuatnya pengaruh agama dalam masyarakat inilah yang menyebabkan 

organisasi Islam kerap terlibat aktif dalam kontestasi politik Indonesia 

kontemporer. Salah satu lembaga keagamaan di Indonesia yang mengakomodasi 

organisasi-organisasi keislaman tersebut adalah Majelis Ulama Indonesia (MUI). 

Dalam tesis Muhammad As’ad Majelis Ulama Indonesia (MUI) didefinisikan 

sebagai organisasi semi-pemerintah di Indonesia yang salah satu tujuannya adalah 

untuk memberikan saran dan fatwa tentang agama dan masalah bangsa kepada 

pemerintah dan masyarakat. Selain itu, MUI juga diharapkan turut 

mempromosikan persatuan di antara umat Islam, dan bertindak sebagai mediator 

antara pemerintah dan ulama (As’ad, 2010). 

Dalam Pemilihan Presiden (Pilpres) 2014 lalu, peran pengurus MUI tak 

sekuat dalam Pilpres 2019. Dalam kontestasi politik 2014 tidak ada calon presiden 

dan wakil peresiden yang aktif  di lembaga keagamaan. Sedangkan pada 

pemilihan umum 2019 ketua umum MUI, KH. Ma’ruf Amin ditunjuk sebagai 

calon wakil presiden mewakili petahana. Artikel ini bermaksud untuk mengkaji 

peran MUI dan pengurusnya dalam Pilpres 2019, kepercayaan masyarakat 

Muslim terhadap MUI  ada Pilpres 2019, dan dampak dari keterlibatan aktif 

pengurus MUI dalam politik praktis. 

Metode Penelitian 

Artikel ini menggunakan metode penelitian kualitatif-deskriptif analitis 

dengan menggunakan data primer dari buku, tesis, disertasi dan dilengkapi 

laporan media massa. Terdapat tiga referensi primer yang dianggap relevan untuk 

menyorot persoalan agama (Islam), Indonesia dan peran MUI. Ketiga referensi 

tersebut ialah “When Religion Become Evil” dari Charles Kimball, Disertasi 

Jennifer L. Epley, “Voice of The Faithful: Religion and Politics in Contemporary 

Indonesia”, dan Tesis Muhammad As’ad, “Religion and Politics In Indonesia 

Attitudes and Influences of The Indonesian Council of Ulama (MUI) on The 

General Election”.  

Di samping itu, tulisan ini diperkaya dengan berbagai referensi sekunder 

untuk melihat perspektif dan materi dari pelbagai penilitian lainnya. Referensi 

dari sumber lain berguna untuk membandingkan  pola dan perspektif lain tentang 

agama dan peran ulama Indonesia dalam kontestasi politik mutakhir. Karena itu 

penulis memilih menggunakan pendekatakan sosiologi politik yang memfokuskan 

pembahasan pada gerakan-gerakan Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

57 
 

pengurusnya. Pendekatan tersebut difokuskan untuk mengamati  persoalan Islam 

politik mutakhir. Lewat pendekatan Sosiologi ini akan dikupas perilaku dan 

pandangan politik masyarakat terhadap Islam Politik dan tokoh-tokoh politik-

agama di Indonesia, khususnya dalam kontestasi Pemilihan Presiden (Pilpres) 

2019.  

Sosiologi politik melingkupi persoalan pandangan dan pikiran, perilaku, 

institusi Islam politik, partisipasi politik, dan marketing politik (Qodir, 2012).  

Pendekatan sosiologis semacam ini kerap digunakan dalam persoalan yang lebih 

mikro, yakni tentang perilaku politik masyarakat. Dalam koenteks tersebut maka 

sosiologi politik Islam di sini akan mengamati hubungan masyarakat dan peran 

institusi Islam yang secara tak langsung menggunakan agama sebagai domain 

penting. Itu sebabnya terminologi Islam Politik dianggap lebih tepat dibandingkan 

Politik Islam.   

Lewat pendekatan tersebut, penelitian ini melihat bagaimana legitimasi yang 

dimainkan oleh berbagai tokoh agama lewat institusi keagamaan semi 

pemerintahan seperti MUI. Legitimasi dalam pengertian Peter L. Berger kerap 

digunakan untuk menguatkan posisi tokoh agama dalam kehidupan sosialnya. 

Berger mendifinisakan legitimasi sebagai “pengetahuan” yang diobjetivikasi 

secara sosial yang bertindak untuk menjelaskan dan membenarkan tatanan sosial. 

Dengan kata lain legitimasi adalah jawaban terhadap pertanyaan-pertanyaan 

“mengapa” mengenai susunan kelembagaan. Termasuk apa saja pengetahuan 

dalam suatu kolektivitas masyarakat tertentu. Di saat yang sama lembaga-lembaga 

melegitimasi aktivitas manusia (Berger, 1991). 

Tujuan pokok legitimasi adalah pemeliharaan realitas baik pada tingkat 

obyektif maupun subyektif. Agama lewat lembaga keagamaan melegitimasi 

masyarakat. Karena agama menghubungkan konstruksi-konstruksi realitas rawan 

dari masyarakat empiris dengan realitas purna. Realitas rawan dunia sosial itu 

didasarkan pada realissimum keramat (sakral) di luar dari makna-makna aktivitas 

manusiawi (Berger, 1991). Teori-teori sosiologi agama dibutuhkan untuk melihat 

bagaimana agama berkerja dalam masyarakat dan mempengaruhi perilaku 

pemilih.  

Pembahasan 

Melihat Agama Bekerja: Monopoli Kebenaran 

Pada dasarnya agama dihadirkan untuk mengatur kehidupan umat manusia. 

Agama menjadi semacam perisai dan tata nilai dalam kehidupan sosial. Di 

samping memiliki nilai kekudusan yang mendorong manusia untuk bersikap 

spritual. Berkat kekuatan spritual itulah, manusia diharapkan menjadi paripurna. 

Hubungan dengan Tuhan yang didorong oleh keimanan memberi semacam etik 

dalam kehidupan sosial, politik dan ekonomi. Sebab itu dalam agama, anjuran 

berlaku mulia dalam kehidupan sosial menjadi ajaran utama. 

Idealnya agama sebagai semacam panduan yang menuntun kehidupan 

manusia ke dalam kebahagiaan yang bersifat fisik dan metafisik. Agama lahir 

tentu saja sesuai konteks masyarakat di mana agama-agama diturunkan. Sebab 

itulah agama di satu sisi dapat membangkitkan sebuah praktik dalam kehidupan 

sehari-hari. Tindakan di dalam kehidupan sosial pun melibatkan kalam Tuhan. 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

58 
 

Hal-hal yang bersifat transendental seperti ibadah sehari-hari menjadi semacam 

fakta sosial yang tak bisa terelakkan (Kimball, 2002). 

Persoalannya adalah ketika tindakan hadir, maka tindakan tersebut menjadi 

representasi hasil tafsiran manusia tentang perintah Tuhan. Manusia akhirnya 

bertindak dalam persepsi nya masing-masing. Dalam kehidupan spritual tersebut, 

pengalaman pribadi juga ditafsirkan dalam kerangka transenden. Saat agama 

sudah menguat secara individu pada akhirnya agama menjadi semacam kekuatan 

kolektif yang terorganisir. Tindakan kolektif menonjol dalam kehidupan sosial 

dengan pelbagai bentuknya.  

Legitimasi kekuasan duniawi lewat institusi politik dengan memanfaatkan 

keyakinan dan simbol-simbol religius memiliki sejarah panjang dan kompleks. 

Politik abad tengah di Eropa misalnya difokuskan pada masalah legitimasi yaitu 

pihak manakah yang melegitimasi kekuasaan agar bisa dijalankan. Masyarakat di 

Abad pertengahan menghadapinya lewat dua pendekatan yaitu gagasan menurun 

dan gagasan mendaki. Gagasan menurun yaitu kekuasan yang diturunkan oleh 

Tuhan melalui agama-agama. Sedangkan kekuasaan mendaki yaitu dari 

masyarakat ke Tuhan. Tesis mendaki secara kronologis mendahului konsep 

menurun, diidentikkan lewat dewan-dewan masyarakat. Para pemimpin suku atau 

masyarakat pada awalnya tidak memiliki kekuasaan apa-apa. Selain masyaarakat 

memberikan semacam kekuasaan padanya. Karena mereka dianggap sebagai 

wakil dari rakyat (Turner, 2012). 

Dalam pola demikian, kepala-kepala suku dilihat dan dipercaya oleh 

masyarakat karena dianggap memiliki pengaruh antara lain dilihat karena 

ketaatannya terhadap ajaran agama. Dengan demikian masyarakat pun 

memberikan kepercayaan kepada tokoh tertentu yang dianggap mampu 

memegang kepercayaan dengan indikator kedekatannya dengan Tuhan. Sementara 

itu dalam teori menurun legitimasi penguasa berasal dari Tuhan dan karenanya 

masyarakat tidak memiliki hak untuk melawan dan tidak berdaya di hadapan raja. 

Penguasa dianggap memiliki otoritas dan bertanggungjawab penuh kepada Tuhan, 

bukan kepada rakyat (Turner, 2012). Prinsip menurun ini terkristalisasi dalam 

teori pemerintahan teokrasi, kekuasaan didistribusikan ke bawah melalui pejabat-

pejabat resmi yang bertanggungjawab kepada raja bukan kepada masyarakat yang 

dipimpin. 

Sementara itu di Indonesia berdiri di atas prinsip-prinsip Pancasila yang 

berada di titik liminal yakni antara negara teokrasi dan negara sekuler. Sila 

pertama dalam Pancasila menegaskan pentingnya ketuhanan sebagai pondasi 

berbangsa. Sementara di satu sisi Indonesia tidak menerapkan formalisasi hukum 

agama tertentu. Namun sosiologi masyarakat Indonesia sangat menekankan 

pentingnya peran tokoh agama dalam politik Indonesia bahkan sejak pra 

kemerdekaan. 

Dalam sejarahnya, Sarekat Islam membagi masyarakat menjadi beberapa 

kelompok antara lain golongan ambbteenar Belanda, golongan Cina, golongan 

bangsawan dan golongan Indonesia pada umumnya (Kuntowijoyo, 2017). Sejak 

awal SI mendefinisikan diri sebagai suatu kelompok kelas sosial berbasis agama. 

Sebelumnya periode awal SDI merumuskan diri sebagai kelompok dagang dan 

sejak itu ideologi Islam mulai ditanamkan di dalam kesadaran umat. 

Kesadaran umat tersebut pada awalnya  lahir secara personal, di luar 

hubungan institusional kelembagaan, Charles Kimball  (2002) menjelaskan 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

59 
 

bagaimana agama bekerja mempengaruhi individu hingga ke kolektif dengan 

pernyataanya: 

 

Most people, for instance, assume that religion involves human thinking 

about or engagement with God, gods, or some less personal understanding 

of ultimate reality. They might well envision individual or communal 

responses to the transcendent, such as prayer, worship services, rituals, 

moral codes, and so on. Some people naturally think immediately of the life 

and teachings of Jesus or the Buddha when they think of religion; others 

might picture the pope or Billy Graham or Mother Teresa in their mind’s 

eye. To complicate the picture further, personal experiences factor in as 

well. An individual may think of her confirmation or his bar mitzvah. If she 

or he has had some negative personal history with “organized” religion, 

then that, too, will surely figure prominently into the presuppositions. 

 

Namun pada saat yang sama, sejarah dengan jelas menunjukkan bahwa 

agama sering dikaitkan langsung dengan contoh-contoh terburuk perilaku 

manusia. Lebih banyak perang telah terjadi, lebih banyak orang terbunuh, dan 

akhir-akhir ini lebih banyak kejahatan dilakukan atas nama agama daripada oleh 

kekuatan institusional lain dalam sejarah manusia (Kimball, 2002).  

Apakah setiap agama menyimpan watak bencana? Kimball dalam bukunya 

menggariskan lima indikator agar pemeluk agama tidak terjerumus menjalankan 

agama sebagai bencana. Lima indikator tersebut antara lain, klaim kebenaran 

dalam setiap agama, fanatisme buta, nostalgia zaman emas agama-agama, 

menghalalkan segala cara untuk tujuan politik, seruan perang suci (jihad). 

Namun pandangan Kimball yang meringkus agama dalam wajah 

menyeramkan secara mono tafsir dengan wajah militeristiknya merupakan 

pandangan simplistis. Padahal agama-agama pada dasarnya lahir untuk 

mendakwahkan kebaikan. Islam misalnya hadir dalam berbagai wajah dan 

pemahamam, mazhab, dan corak masyarakat. Menurut Ali Harb, tidak ada metode 

untuk dapat menangkap makna yang masih bersemayam di atas langit. Di dalam 

emosi dan kalkulasi rasio. Pandangan yang menyebut Islam berwajah tunggal, 

kesatuan makna atas tafsir adalah pandangan yang didasari oleh a priori semata 

dan penipuan terhadap satu substansi. Ada pemulaan dan penutupan perbedaan 

dan penentangan. Apa yang sesuai dengan Islam akan sesuai juga bagi agama lain, 

baik agama lama maupun baru, agama langit maupun agama bumi (Harb, 2012). 

Ketika mereka berbicara tentang Islam yang satu dan benar tentu masih diuji 

dan dicari relevansinya dengan kondisi kekinian. Pada akhirnya posisi mereka 

hanya akan membelenggu orang yang berbeda dengan orang lain. Cara yang 

digunakannya adalah mengasingkannya dari orang lain dan menuduhnya dengan 

predikat penentang dan pemberontak (Harb, 2012). 

Islam Politik Indonesia Kontemporer 

Populasi penduduk Indonesia sebesar 237,512,352 jiwa yang terdiri dati 

penduduk Muslim Indonesia sebesar 86.1%, Protestan 5.7%, Katolik 1.8%, Hindu 

3.4%, dan sisanya aliran kepercayaan lainnya menyebabkan Indonesia sebagai 

pemeluk Islam terbesar di Indonesia (Epley, 2010). Itu sebabnya peran organisasi 

Islam sangat penting dalam konteks meraup suara konstituen. Sedangkan partai 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

60 
 

Islam menyandarkan basis massanya pada jamaah dari organisasi keislaman 

tersebut. 

Heterogenitas Islam di Indonesia tidak melarang identifikasi pola. Jennifer 

melihat pribadi dan komponena sosial yang dipilih dari identitas keagamaan yang 

memengaruhi partisipasi pemilih dan perilaku. Meskipun agama penting bagi 

umat Islam, biasanya agama tidak secara langsung atau teratur memengaruhi 

mayoritas orang Indonesia untuk mengambil tindakan politik, terutama di luar 

pemungutan suara. Ada minoritas aktif yang menganggap Islam relevan (Epley, 

2010). 

Jennifer menekankan peran tokoh berdasarkan identitas keagamaan sangat 

berpengaruh penting dalam politik Indonesia kontemporer. Lewat pengaruh tokoh 

agama semacam ini, partisipasi dan perilaku pemilih dapat dipengaruhi.  Identitas 

Muslim Indonesia beragam dan cair. Agama itu sendiri tidak monolitik atau 

seragam. Komponen pribadi dan sosial nasional yang berbeda dari agama dapat 

berdampak besar bagi perilaku politik (Epley, 2010). 

Sementara itu, Saiful Mujani (2007) melihat kombinasi dari berbagai bentuk 

keterlibatan politik dan kepercayaan pada institusi politik menghasilkan empat 

tipe warga negara. Empat tipe tersebut yakni: setia, teralienasi, naif dan apatis. 

Warga yang teralienasi yakni yang tertarik pada politik tapi tidak percaya dengan 

institusi politik. Tipe ini menjadi sumber destabilisasi demokrasi. Aktivitas politik 

tersalurkan lewat aksi protes. Perilaku tersebut mengganggu stabilitas sistem 

demokrasi. 

Perdebatan tentang keterkaitan umat Muslim dalam politik sudah menjadi 

perbinjangan lama. Abdul Munir Mulkan mengklasifikasi perdebatan tersebut ke 

dalam dua kategori. Kategori pertama, umat Muslim melihat politik sebagai 

wilayah profan yang terbuka bagi partisipasi publik tanpa memandang identitas 

keagamaan. Kedua, melihat dunia politik sebagai realisasi ajaran agama (Islam) 

yang absolut dan dikuasai oleh elit agama dengan sebutan ulama (Mulkhan, 

2009). 

Idealnya, legitimasi moral seorang pemimpin Islam sejati terletak pada 

kualitas Muslim itu sendiri. Kesatuan antara perbuatan dan perkataan, rendah hati, 

jujur. Pemimpin semacam itu berorientasi bagi perbaikan hajat hidup masyarakat 

luas. Segala yang dimiliki pemimpin (Islam) dicurahkan untuk membangun 

bangsa (Jurdi, 2008). 

Di sanalah peran ulama dalam lembaga-lembaga keagamagaan sangat 

berpengaruh dalam Islam politik di Indonesia. Salah satu lembaga yang 

mengakomodasi berbagai organisasi keagamaan di Indonesia adalah Majelis 

Ulama Indonesia (MUI). Dalam perhelatan pemilu 2019 lalu, MUI memainkan 

peran penting yang secara tidak langsung dimainkan oleh beberapa pengurus 

aktifnya. Di Indonesia peran MUI dalam politik memang sudah lama berlangsung. 

MUI Dari Masa Ke Masa 

Menurut As’ad, (2010) dalam menjalankan fungsi tersebut, MUI memiliki 

alat tertentu untuk memberikan panduan kepada masyarakat. Setidaknya ada dua 

jenis media yang digunakan oleh MUI untuk memberikan panduan kepada 

masyarakat. Meski sebagian besar masyarakat berpendapat bahwa sikap MUI 

sering terburu buru. Beberapa tokoh publik, termasuk wakil presiden Jusuf Kalla 

pernah mengkritik MUI dan merasa tidak senang dengan pendiriannya. 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

61 
 

Dua jenis alat legitimasi tersebut adalah fatwa dan wacana. Wacana terdiri 

dari Rekomendasi (Tausiyah), Peringatan (Tadzkirah), Instruksi/Amanat 

(Amanah), Pernyataan Sikap, Banding (Himbauan), dan Pemikiran (Sumbangan 

Pemikiran) (Ichwan, 2005). Sedangkan fatwa memainkan peran penting dalam 

masyarakat. Sebagaimana dinyatakan oleh Wael Hallaq, fatwa memainkan peran 

yang cukup besar dalam pertumbuhan dan perubahan bertahap hukum substantif 

Islam (As’ad, 2010).  

Dalam hal otoritas agama, fatwa juga penting karena melalui media ini para 

MUI dapat mengekspresikan gagasan dan pendapat mereka mengenai hukum 

Islam (As’ad, 2010). Dalam menggunakan fatwa yang diproduksi oleh ulama, 

orang mungkin tahu apa yang dilarang untuk mereka dan apa yang tidak. Dalam 

hal ini, fatwa berfungsi sebagai bukti bahwa ulama (atau otoritas agama) memiliki 

kemampuan untuk memberikan arahan kepada umat Muslim Indoneisa (As’ad, 

2010).  

Dalam tesisnya, Muhammad As’ad memilah sikap MUI sebagai orgnasisasi 

ke dalam dua tahapan yakni masa awal pembentukannya saat rezim orde baru 

berlangsung dan kedua saat reformasi. Pada awal pembentukannya, sikap MUI di 

era Orde Baru tidak selalu berada di tangan pemerintah; setelah 1982 MUI berada 

di bawah kendali pemerintah. Penerbitan pernyataan MUI dalam pemilihan umum 

dimulai pada tahun 1977 dan kemudian berlanjut pada tahun 1982, 1987, 1992, 

dan 1997. Meneliti kelima tahapan tersebut menunjukkan bahwa hanya pada 

tahun 1977 MUI tidak memberikan dukungan yang mencolok kepada pemerintah 

(As’ad, 2010). 

Pada tahun-tahun berikutnya, dari 1982 hingga 1997, MUI jelas mendukung 

pemerintah. Tiga pernyataan (1982, 1992 dan 1997) menyebutkan nama Soeharto 

untuk melanjutkan posisinya sebagai Presiden Indonesia. Pada tahun 1987, 

meskipun MUI tidak menyebut Soeharto, ia menyatakan perlunya melanjutkan 

pemerintahan Orde Baru dan pentingnya partisipasi Muslim Indonesia dalam 

pemilihan (As’ad, 2010). Kuatnya posisi Islma politik saat itu, dapat dikatakan 

merupakan imbas dari keterlibatan pemerintah dalam Islam politik yang tidak 

sekuat pada tahun 1980 dan seterusnya.  

Pada masa Reformasi sikap MUI malah berbeda. MUI mengubah posisinya 

dari mendukung pemerintah menjadi mendukung partai-partai Islam. Sikap ini 

dipengaruhi oleh melemahnya kekuatan pemerintah. Berbeda dari era Orde Baru, 

ketika kekuatan politik pemerintah sangat kuat, era Reformasi dicatat sebagai titik 

awal dari debat terbuka di mana kebebasan berbicara sangat dihormati. Perubahan 

ini, pada gilirannya, juga mempengaruhi sikap MUI yang segera mendukung 

partai-partai Islam dengan menyatakan bahwa umat Islam harus memilih hanya 

untuk kandidat Muslim. Selain itu, rekomendasi menunjukkan kembalinya aliran 

politik (politik aliran) yang terjadi hanya dalam pemilihan umum 1955. Selama 

era Orde Baru, aliran politik tidak muncul karena tekanan pemerintah yang 

menerapkan Pancasila sebagai prinsip dasar tunggal.  

Rekomendasi ini juga menunjukkan melemahnya kekuatan MUI dari 

pengaruhnya terhadap perilaku memilih rakyat Indonesia. Kemenangan PDI-P 

dalam pemilihan umum tahun 1999 menunjukkan bahwa MUI tidak berhasil 

meyakinkan banyak Muslim untuk memilih partai-partai Islam. Fakta ini jelas 

mengalahkan salah satu tujuan MUI di balik taushiah pada 1999, yang bertujuan 

untuk menghambat peluang PDI-P untuk memenangkan pemilihan (As’ad, 2010). 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

62 
 

Pada pemilihan umum 2004 persis sama dengan pemilu 1999 dalam arti 

bahwa MUI tidak memberikan dukungan nyata kepada pemerintah seperti yang 

terjadi di era Orde Baru. Hal tersebut juga berbeda dari taushiah MUI dalam 

pemilihan umum 1999, yang secara khusus mendukung partai Islam dengan 

menyarankan bahwa Muslim Indonesia tidak boleh memilih calon non-Muslim. 

Dapat ditafsirkan bahwa sikap MUI dalam pemilihan umum 2004 adalah netral. 

Posisi ini diadopsi karena dua kondisi. Pertama, partai-partai Islam tidak lagi 

menggunakan masalah agama (Islam) dalam kampanye mereka. Kedua, semua 

tiket dalam pemilihan presiden memiliki kandidat (baik untuk presiden atau wakil 

presiden) dari berlatar belakang Muslim (As’ad, 2010).  

Dibandingkan dengan sikapnya dalam pemilihan umum sebelumnya, fatwa 

MUI pada tahun 2009 tentang abstain suara dapat dianggap sebagai yang paling 

berbeda dan kontroversial. Sikap ini berbeda karena MUI sebelumnya tidak 

pernah mengeluarkan fatwa tentang pemilihan umum tetapi hanya memberikan 

pernyataan atau rekomendasi. Ini juga menjadi kontroversial di antaranya karena 

reaksi banyak orang Indonesia yang mengkritik fatwa, tetapi juga karena 

penerbitan itu sendiri. Tidak jelas apakah fatwa.  

Dapat ditarik perbedaan sikap MUI di era Orde Baru dan era pasca-Orde 

Baru (Reformasi). Di bawah Orde Baru, MUI dapat dianggap bermain aman 

dengan mendukung pemerintah. Selama era itu, hanya dalam pemilihan umum 

1977 MUI mengadopsi sikap netral. Pendekatan ini diambil karena tekanan 

pemerintah yang membatasi pergerakan politik MUI. Di era pasca Baru Orde, 

sebaliknya, sikap MUI dalam pemilihan umum ditentukan oleh perkembangan 

politik. MUI mengubah sikapnya dengan menjauhkan diri dari pemerintah dan 

memperbaiki keputusannya sesuai dengan konteks politik. Pengaruhnya di era 

Reformasi tidak sekuat seperti di zaman Orde Baru (As’ad, 2010).  

Sementara tulisan ini melihat bagaimana posisi politik MUI pada pemilihan 

presiden 2019 lalu. Apakah MUI berada dalam posisi seperti saat rezim orde baru 

berlangsung atau mempertahankan sikapnya sebagaimana di era reformasi? 

Secara kelembagaan MUI tampak tidak secara langsung memainkan peran penting 

dalam politik Indonesia kontemporer. Namun pengurus aktif di MUI belakangan 

diketahui terlibat aktif dalam mensukseskan salah satu calon presiden lewat 

legitimasinya sebagai pengurus MUI. Lantas bagaimana legitimasi tersebut 

berlangsung di tubuh MUI sendiri? 

Peran MUI dalam Politik Indonesia Mutakhir 

Fenomena Islam Indonesia yang sangat beragam menyebabkan perubahan 

konstelasi politik Indonesia menjadi dinamis karena berbagai macam faktor yang 

mempengaruhi. Itu sebabnya tidak mudah untuk menempatkan satu kelompok 

secara absolut. Hal ini karena adanya fakta bahwa kelompok Islam di Indonesia 

ternyata juga memiliki identitas kelompok lain yang saling meminjam sehingga 

tampak tumpang tindih. Secara sosiologis merupakan akibat dari percampuran 

antara masyarakat dan kultur (Qodir, 2012). 

Pola semacam itu dapat dilihat dari model kepengurusan MUI yang 

mencoba untuk mengakomodasi seluruh Organisasi Islam di Indonesia. Sehingga 

setiap pengurus MUI memiliki keterikatan secara langsung dengan organisasi 

Islam lainnya seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah. Pada saat yang sama 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

63 
 

baik MUI maupun ormas seperti NU dan Muhammadiyah secara langsung tidak 

terlibat dalam politik praktis. Hanya saja pengurusnya dibebaskan untuk 

mendukung salah satu calon bahkan menjadi calon wakil presiden.  

Hal tersebut dapat dilihat misalnya di Indonesia, kekuatan agama yang 

membingkai lahirnya organisasi-organisasi kemasyarakat cukup memiliki otoritas 

dalam mengarahkan masanya. Ormas keagamaan menjadi semacam kiblat dalam 

berperilaku lewat anjuran, sikap, serta fatwa yang dikeluarkan oleh organisasi-

organisasi keagamaan.  

Bentuk pertama organisasi Umat Islam di Indonesia adalah 

mengelompokkan pribadi-pribadinya di belakang pribadi-pribadi yang berkarisma 

seperti Kyai dan Haji. Orang-orang yang berkharisma itulah yang kemudian 

mengarahkan umat untuk melakukan berbagai pemberontakan. Umat Islam 

terpecah dalam ikatan-ikatan yang sangat kecil di lingkaran yang sangat lokal dan 

tersebar dimna-mana. Tetapi tidak berarti umat Islam saat itu tidak melakukan 

Aksi (Kuntowijoyo, 2017). 

Umat Islam dalam sejarah Indonesia sebagai ungkapan-ungkapan nasional 

untuk menghadapi kekuatan-kekuatan kolonial. Islam pada titik itu dianggap 

sebagai tradisi besar yaitu tradisi yang mampu mengorganisir sebagaimana dalam 

sejarah Islam ada kekhalifahan dan imperium-imperium Islam. Namun Islam di 

luar birokrasi di Indonesia hanya sanggup membentuk masyarakat kecil sehingga 

tidak bisa menyatukan diri dalam kesatuan yang disebut sebagai konsep Umat 

(Kuntowijoyo, 2017). 

Setelah era reformasi, partai Islam senantiasa terlibat dalam pemilu, tidak 

pernah kurang dari lima. Rata-rata tujuh partai Islam ikut pemilu selama era 

reformasi 1999-2000. Namun kecenderungan perolehan suaranya kerap menurun. 

Kondisi semacam itu menegaskan bahwa partai Islam sebenarnya mengalami 

kemerosotan pamor di mata pemilih (Qodir, 2012). Sementara itu pada pemilihan 

umum serentak 2019 Partai Kebangkitan Bangsa (PKB) memperoleh suara 

keempat terbanyak setelah PDIP, Gerindra, dan Golkar.  

Kemampuan memobilisasi massa dan elit umat telah mendorong elit 

birokrat menempatkan konsepsi depolitisasi dan departaisasi sebagai kerangka 

utama kebijaksanaan politik pemerintah (Mulkhan, 2009). Salah satu organisasi 

semi pemerintahan yang pengurusnya terlibat aktif dalam politik Indonesia adalah 

Majelis Ulama Indonesia (MUI). Perannya cukup penting terlebih dalam 

pemilihan serentak pada 2019 lalu. 

Berikut sejumlah pengurus MUI yang diketahui secara terang-terangan 

berperan aktif dalm kontestasi politik Indonesia 2019. Meskipun beberapa 

pengurus kerapkali mengeluarkan statmen di media menegaskan bahwa posisi 

MUI secara kelembagaan bersikap netral. Serta jauh-jauh hari Wakil Ketua MUI, 

H. Zainut Tauhid Sa’adi mengkhawatirkan gerakan GNPF MUI bergeser ke arah 

politik praktis.  

 

 

 

 

 

 

 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

64 
 

Tabel 1. Nama Pengurus Aktif MUI 

No Nama Jabatan Peran Politik 

1 Prof. Dr. KH. Ma’ruf Amin Ketua Umum MUI Calon Wakil 

Presiden  

2 Drs. H. Zainut Tauhid Sa’adi, M.Si Wakil Ketua Umum  

3 Prof.Dr. H. Yunahar Ilyas, Lc, MA Wakil Ketua Umum  

4 Prof. Dr. Hj. Huzaemah T. Yango Ketua Bidang Fatwa  

5 Dr. KH. Marsudi Suhud Ketua Bidang 

Ukhuwah Islamiyah 

Simpatisan 

Jokowi-

Ma’ruf 

6 KH. Abdusshomad Buchori Ketua Bidang 

Dakwah dan 

Pengembangan 

Masyarakat 

 

7 KH. Abdullah Jaidi Ketua Bidang 

Pendidikan dan 

Kaderisasi 

 

8 Prof. Dr. H. Maman Abdurrahman Ketua Bidang 

Pengkajian dan 

Penelitian 

 

9 Dr. H. Yusnar Yusuf, M.Si Ketua Bidang 

Kerukunan Antar 

Umat Beragama 

 

10 Dr. KH Sodikun, M.SI Ketua Bidang Seni 

Budaya Islam 

 

11 KH. Muhyidin Djunaidi, MA Ketua Bidang 

Hubungan Luar 

Negeri dan Kerjasama 

International 

 

12 Dr. Ir. Lukmanul Hakim Ketua Bidang 

Pemberdayaan 

Ekonomi Umat 

 

13 Drs. KH. Masduki Baidlowi Ketua Bidang 

Informasi dan 

Komunikasi 

 

14 Prof. Dr. Hj. Amany Lubis, MA Ketua Bidang 

Perempuan, Remaja, 

dan Keluarga 

 

14 Drs. H. Basri Bermanda, MBA Ketua Bidang Hukum 

dan Perundangan 

 

15 Drs. H. Anwar Abbas, M.M, M.Ag Sekretaris Jenderal  

16 Drs. KH. Sholahudin Al Aiyub, 

M.Si 

Wasekjen Bidang 

Fatwa 

 

17 H. M.  Zaitun Rasmin, Lc, MA Wasekjen Bidang 

Ukhuwah Islamiyah 

Simpatisan 

Prabowo-

Sandi 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

65 
 

  

MUI sebagai semacam organisasi semi pemerintahan, kerap mengeluarkan 

fatwa-fatwa yang berpengaruh terhadap konstelasi politik  Indonesia. Salah satu 

contoh misalnya terbentuknya Gerakan Nasional Pemangawal Fatwa (GNPF) 

18 H. Tengku Zulkarnaen, MA Wasekjen Bidang 

Dakwah dan 

Pengembangan 

Masyrakat 

Simpatisan 

Prabowo 

Sandi 

19 Dr. H. Amirsyah Tambunan, MA Wasekjen Bidang 

Pendidikan dan 

Kaderisasi 

 

20 H. Misbahul Ulum, M.Si Wasekjen Bidang 

Pemberdayaan 

Ekonomi Umat 

 

21 Dr. H. Amirsyah Tambunan, MA Wasekjen Informasi 

dan Komunikasi 

 

22 Prof. Dr. Hj. Valina Singka Subekti Wasekjen Bidang 

Perempuan, Remaja 

dan Keluarga 

 

23 H. Rofiqul Umm Ahmad, SH, MH Wasekjen Bidang 

Hukum dan 

Perundang-Undangan 

 

24 Drs. KH. Sholahuddin Al Aiyub, 

M.Si 

Wasekjen Bidang 

Pengkajian dan 

Penelitian 

 

25 Dr. H. Nadjamudin Ramly, M.Si Wasekjen Bidang 

Kerukunan Antar 

Agama 

 

26 Dr. Ir. H. M Nadratuzzaman 

Hosen, Ph.D 

Bendahara Umum  

27 H. Yusuf Muhammad Martak Bendahara Simpatisan 

Prabowo-

Sandi 

28 Drs. H. Iing Sholihin, MBA Bendahara  

29 H. Burhanudin Mochsen Bendahara  

30 Prof. Dr. HM. Din Syamsuddin, 

MA 

Dewan Pertimbangan  

31 Prof. Dr. H. Azyumardi Azra Wakil Ketua DP  

32 Prof. Dr. H. Nasaruddin Umar, MA Wakil Ketua DP  

33 Prof. DR. H. Didin Hafiduddin, 

MA 

Wakil Ketua DP Simpatisan 

Prabowo 

Sandi 

34 Prof. Dr. H. Noor Ahmad, MA Sekretaris DP  

35 Dr. H. Bachtiar Natsir Wakil Sekretaris DP Simpatisan 

Prabowo 

Sandi 

36 Drs. H. Natsir Zubaidi Wakil Sekretaris DP  



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

66 
 

MUI yang terlembagakan kembali menjadi forum alumni 212 setelah sebelumnya 

berhasil menumbangkan elektabilitas Basuki Tjahaja Purnama (Ahok) sebagai 

calon petahana Gubernur DKI Jakarta. 

Selain itu, pada pemilihan presiden 2019 lalu, ketua MUI KH. Makruf Amin 

dianggap potensial baik secara popularitas maupun basis massa (elektabilas)  

menjadi pendampingi petahana Ir. H. Joko Widodo. KH. Ma’ruf Amin dianggap 

sebagai representasi dari dua kekuatan yakni MUI dan organisasi keagamaan 

Nahdlatul Ulama. Hingga akhirnya Pasangan Joko Widodo dan Ma’ruf Amin  

berhasil lolos sebagai pemenang pada pemilihan presiden dan wakil presiden 2019 

lalu. 

Calon penantang, Prabowo Subianto dan Sandiaga Uno juga didukung oleh 

berbagai tokoh-tokoh “Islam” yang sebelumnya tergabung dalam GNPF MUI. 

Sebut misalnya Tengku Zulkarnanen, Bachtiar Nastir, Yusuf Martak, Zaitun 

Rasmin dan beberapa pengurus MUI lainnya. Mereka kemudian memanfaatkan 

forum alumni 212 untuk  menggalang massa. Reuni 212 beberapa kali 

dilaksanakan dengan mengundang capres Prabowo Subianto berorasi di mimbar. 

Selain itu, dalam forum ijtima ulama diputuskan mendukung Prabowo Subianto 

dan beberapa rekomendasi calon wakil presiden. Kendati seluruh rekomendasi 

bakal calon wakil Presiden ditolak oleh Prabowo, namun beberapa tokoh yang 

tergabung dalam forum tersebut tetap bersikukuh mendukung Prabowo Subianto 

dan Sandiaga Uno. 

Dalam pemilihan presiden itulah dapat dilihat bagaimana peran penting 

sejumlah anggota  MUI.  Meski tidak mengatasnamakan institusi, namun tokoh-

tokoh dalam tubuh MUI sendiri dijadikan acuan oleh masyarakat Indonesia 

sebagai pemegang kuasa mendaki-menurun.  Akhirnya kedua calon bertarung 

dalam kontestasi politik dengan sama-sama disokong oleh keterlibatan pengurus 

MUI. 

Dari itu, penting dilacak bagaimana pengurus MUI memainkan sehingga 

bisa kendali atas suara Muslim di Indonesia. Mereka mengatasnamakan agama 

sebagai modal untuk meyakinkan masyarakat bahwa calon presiden yang diusung 

benar-benar “islami”. Pada titik itu bagaimana agama bekerja sehingga dianggap 

begitu efektif dalam meraup suara lewat pengurus-pengurus MUI?  

Legitimasi MUI terhadap Umat Muslim  

Kuntowijoyo (2017) menyebut bahwa fenomena Islam Indonesia beragam 

dalam pemikiran politik dan teologinya. Hal ini karena adanya fakta bahwa satu 

kelompok Islam di Indonesia ternyata juga memiliki identitas kelompok lain. Di 

sini akan dipaparkan tiga strategi yang dimainkan MUI dalam perhelatan pemilu 

2019 yang dilihat dari peran pengurus aktifnya. Pengurus dan lembaga bagi 

masyarakat bersifat linier dan terikat.. Pernyataan pengurus MUI dilihat juga 

sebagai sikap lembaga meski pada pemilihan yang lalu pengurus MUI terbelah 

dalam dua kubu.  

  

1. Pengurus Ulama Memainkan Kuasa Menurun-Mendaki 

Di era reformasi ini, strategi Majelis Ulama Indonesia (MUI) berayun. MUI 

tidak lagi mendukung salah satu calon presiden dan wakil presiden maupun partai 

politik seperti dalam sejarah panjang peran politik MUI dalam kontestasi islam 

politik di Indonesia. Kendati demikian dukungan mengalir dari pengurus MUI 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

67 
 

sendiri. Hal itu tak menghilangkan peran kharisma personal sebagai pengurus 

MUI lewat kekuasaan mendaki (masyarakat-wakil agama-Tuhan). Dengan kata 

lain individu dalam MUI melekat dengan lembaganya sendiri.  

Itu sebabnya, masyarakat menyerahkan seluruh kepercayaannya atas nama 

agama kepada Para pengurus MUI Inilah yang disebut  Bryan S Turner (2012) 

sebagai kuasa mendaki yang secara kronologis mendahului konsep menurun. Para 

pemimpin dalam MUI pada awalnya tak memiliki kuasa sebelum masuk dalam 

pengurusan MUI sendiri. 

Dalam pola demikian, MUI dilihat dan dipercaya oleh masyarakat karena 

dianggap memiliki pengaruh antara lain dilihat karena mewakili nama ulama. 

Dengan demikian masyaarakat pun memberikan kepercayaan kepada tokoh 

tertentu yang dianggap mampu memegang kepercayaan dengan indikator 

kedekataanya dengan Tuhan. Sementara itu diliihat dari perjalanan MUI, 

kepercayaan masyarakat terhadap MUI belakangan dinilai menurun (As’ad, 

2010).  

Heterogenitas Islam di Indonesia tidak melarang identifikasi pola. Melihat 

pribadi dan komponen sosial yang dipilih dari identitas keagamaan yang 

memengaruhi partisipasi pemilih dan protes perilaku.  Karena itu MUI mengubah 

strateginya, dari strategi mendukung salah satu calon (Pemerintah) dan 

mendukung salah satu partai Islam secara terang-terangan seperti di era orde baru, 

berayun mendukung salah satu calon presiden dan wakil presiden lewat pengurus-

pengurusnya. Bahkan ketua MUI dicalonkan sebagai wakil presiden 2019 

bersama petahana, Ir Joko Widodo.  

Di sinilah MUI memainkan perannya lewat pengurus-pengurus aktifnya. 

Memanfaatkan peran lembaga sebagai kuasa menurun yang berhubungan 

langsung dengan kuasa mendaki. Di samping itu, terdapat enam nama pengurus 

turut berperan aktif mendukung calon Prabowo dan Sandiaga Uno lewat Ijtima’ 

Ulama I dan II yang dlaksanakan selama pemilihan Presiden dan Wakil Presiden 

RI 2019. Dalam forum tersebut diputuskan untuk mendukung Prabowo Subianto 

dan beberapa rekomendasi wakilnya. Meski seluruh rekomendasinya ditolak oleh 

Prabowo, namun beberapa tokoh yang tergabung dalam forum tersebut tetap 

bersikukuh mendukung Prabowo Subianto dan Sandiaga Uno sebagai bakal calon 

presiden dan wakil presiden. Bahkam Ijtima ulama dilanjutkan hingga ijtima 

ulama keempat. 

Sebagian massa Islam memegang teguh hasil Ijtima’ ulama sebagai 

semacam pedoman dalam memilih Presiden dan Wakil Presiden. Meski di kubu 

Joko Widodo dan Ma’ruf Amin, sebagian massa Islam, terutama jamaah 

Nahdlatul Ulama (NU) merasa peran Ma’ruf Amin baik sebagai ketua MUI 

maupun sebagai pengurus organisasi sangat representatif menjangkau kelompok 

Islam yang selama ini dianggap puritan dan patuh terhadap fatwa-fatwa yang 

dikeluarkan oleh MUI. Akhirnya suara Islam terpecah. 

Kekuasaan menurun yang dilekatkan kepada ulama menemui persimpangan 

jalan. Otoritas ulama dipertanyakan oleh simpatisan masing-masing kubu. Kubu 

Jokowi-Amin mempertanyanyakan otoritas keilmuan dari ulama-ulama yang 

bergabung dalam kubu Prabowo-Sandi. Begitu juga sebaliknya, simpatisan dari 

kubu Prabowo-Sandi mempertanyakan kesholehan dari ulama-ulama yang berada 

di kubu Jowoki-Amin.  



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

68 
 

Dengan sendirinya ketika kuasa menurun ini dibawa ke politik praktis 

seperti pada pilpres 2019 ini, polarisasi antar umat Islam semakin menajam. 

Tingkat kesakralan ulama yang selama ini dihormati oleh santri dan masyarakat 

secara gradul pudar seiring dinamika politik yang ditempuh. Bahkan di media 

sosial kritik masyarakat terhadap ulama dari masing-masing kubu tak terbendung. 

Bahkan hingga mengeluarkan ujaran kebencian. Misalnya salah seorang pria asal 

Provinsi Aceh yang mengedit foro Ma’ruf Amin sedang menggunakan kostum 

sinterklas. Kendati pria tersebut ditangkap. 

2. Legitimasi MUI lewat Fatwa dan Wacana 

Sebagaimana tesis Muhammad As’ad menyebut terdapat dua jenis media 

yang digunakan oleh MUI dalam memberikan panduan kepada masyarakat. Media 

ini adalah fatwa wacana dan wacana yang terdiri dari Rekomendasi (Tausiyah), 

Peringatan (Tadzkirah), Instruksi/Amanat (Amanah), Pernyataan Sikap, Banding 

(Himbauan), dan Pemikiran (Sumbangan Pemikiran). 

Dilihat pada pemilihan serentak 2019 lalu, MUI memainkan legitimasinya 

lewat dua cara yaitu fatwa dan himbaunnya, ia berhasil memikat perhatian 

masyarakat yang saat itu sentiman agamanya sedang memuncak. Itu dibuktikan 

dari kronologi sejak pemilihan Gubernur Jakarta. Sedangkan wacana dimainkan 

lewat statmen pengurus di media massa maupun akun media sosial yang 

terferivikasi seperti twitter dan facebook. Tujuh pengurus aktif MUI tersebut 

secara terang-terangan terlibat dalam politik praktis saat  pemilu 2019 yang lalu. 

Lewat dua jenis alat legitimasi itulah MUI memainkan perannya dalam politik 

Indonesia Mutakhir. Lewat itu juga MUI meraih simpati massa Islam yang yang 

sejalan dengan gagasan MUI sendiri. 

Fatwa MUI juga memunculkan gelombang aksi 4 November (411) dan   

gerakan Islam 212, MUI memproduksi semacam kesadaran naif yaitu kesadaran 

tentang indentitas dan suku. Para politisi ‘bersurban’ mengekploitasi identitas 

untuk agenda politik. Lewat legitimasi fatwa itulah akhirnya persoalan identitas 

dan kesukuan semakin menjam di masyarakat. Padahal itu hanya hasil manipulasi 

identitas agama dari legitimasi MUI. 

Sementara itu, dalam konteks distribusi wacana, pengurus MUI kerap 

mengguanakan media sosial selain media massa mainstream. Pengurus-pengurus 

MUI antara lain seperti H. Tengku Zulkarnaen sangat aktif di media sosial, 

bahkan catatan-catatannya di media sosial kerap dianggap bermasalah karena 

diduga mengandung unsur ujaran kebencian, hoaks dan provakasi. Tengku 

misalnya pernah menulis terkait tujuh kontainer surat suara sudah tercoblos untuk 

pasangan Jokowi-Amin sebelum pemilihan presiden dan wakil presiden 

berlangsung. Buntutnya, Tengku Zulkarnaen akhirnya dilaporkan ke Bareskrim 

oleh pendukung Jokowi-Amin.  

Selain Tengku Zul, Bachtiar Nasir (Ketua GNPF MUI) juga kerap 

melempar pernyataan yang mengundang kegaduhan lewat video-video di youtube 

dan facebook. Lewat legitimasi semacam itu Bachtiar Nastir memperoleh simpati 

dari massa Islam. Meski belakangan ia ditetapkan sebagai tersangka kasus 

pencucian uang  dana Yayasan Keadilan untuk Semua. 

 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

69 
 

3. MUI dan Indikator Bencana-Agama Perspektif Charles Kimball 

Apa yang ditakutkan oleh Charless Kimball (2002) sebagai lima syarat 

terjadinya praktik agama yang berubah jadi bencana berhubungan secara tidak 

langsung dengan peran MUI. Pertama, dalam kasus dugaan penistaan agama yang 

dilakukan oleh Basuki Tjahja Purnama lewat fatwa MUI. Pada saat itu umat Islam 

telah menjadi kekuatan massa yang seolah yakin dengan penuh kesadaran bahwa 

ada yang mengganggu klaim kebenarannya.  

Ketika klaim kebenarannya terhadap tafsiran makna Qur’an (al-Maidah: 51) 

yang ditafsirkan kembali oleh oleh MUI sebagai penistaan, kehormatan umat 

Muslim merasa tersinggung dan dengan semarak turun ke jalan melakukan aksi 

dan protes. Fatwa yang memerintah umat Islam tersebut dikeluarkan persis ketika 

suhu politik pemilihan Gubernur dan wakil Gubernur DKI Jakarta memanas. 

Islam politik seperti menemukan girrah baru yakni bertarung kekuatan lewat aksi 

massa Islam. MUI sebagai inisiator semakin populis di kalangan umat Islam.   

Kedua, MUI memanfaatkan fanatisme buta masyarakat yang meminggirkan 

peran rasionalisme kritis dalam melihat sebuah peristiwa. Baik lewat fatwa 

maupun pernyataan di media. Menurut Syafii Ma’rif, dalam situasi terpecah, 

sangat sulit menemukan pribadi-pribadi Muslim yang mampu secara psiko-

kultural-religius bersikap tenang, objektif dan realistik. Kecuali umat Muslim 

yang tercerahkan dan terdidik (Kimball, 2002).  Fanatisme buta terhadap salah 

seorang tokoh dan tafsir Islam tertentu menyebabkan rasionalitas umat Muslim 

tersisihkan. Psiko kultural religius menjadi labil dan jauh dari sikap realistis.  

Ketiga, beberapa pengurus MUI menjejali narasi kebangkitan Islam yang 

bersilang dengan hadirnya Hizbuttahrir Indonesia (HTI). Narasi kebangkitan 

Islam menuju zaman ideal dimana keadilan, kemakmuran masyarakat akan 

terwujud jika Islam dijadikan sebagai ideologi negara tampak semakin menguat 

lewat ujaran-ujaran berbagai pengurus MUI dalam media sosial. sebagian 

kalangan Islam memimpikan sebuah pemerintahan Islami, antara lain yang 

‘diperjuangkan’ oleh Al Qaida dan ISIS. Menurut Kimball, pemerintahan Islam 

versi Taliban (kelompok Islam ekstrim di Afghanistan) membahayakan penduduk 

di negara tersebut dan komunitas dunia secara umum (Kimball, 2002). 

Salah seorang pengurus MUI yang ditengarai terlibat adalah Bachtiar Nasir 

yang mengelola Yayasan Indonesian Humanitarian Relief diduga mengirimkan 

bantuan logistik untuk mendukung pemberontak (ISIS) di Suriah. Yayasan 

tersebut aktif meminta sumbangan dari masyarakat Indonesia yang konon diklaim 

untuk membantu korban atau pengungsi sipil Suriah. Padahal nyatanya bantuan 

logistik dikirim malah untuk pemberontak. 

Keempat, Menurut Kimball, menggunakan segala cara untuk meraih 

kekuasaan menjadi salah satu sebab agama menjadi bencana. Banyak penganut 

agama yang kehilangan fokus sehingga hanya memikirkan bagaimana cara 

mencapai tujuan. Ketika ada hal-hal kunci dalam agama (key feature of religion) 

yang tercederai, atau ingin dicapai, sebagian penganut agama berusaha 

mencapainya dengan menghalalkan segala cara. Mereka menjelma menjadi 

pemilik klaim kebenaran tunggal dan fanatik buta demi mencapai tujuan-tujuan 

itu, dan hal ini amat membahayakan umat manusia secara global (Kimball, 2002). 

Dapat dilihat narasi-narasi yang dimainkan oleh pengurus MUI seperti 

Teungku Zulkarnaen bersimpati terhadap kelompok-kelompok penyebar hoaks 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

70 
 

seperti Saracen, Muslim Cyber Army  (terorganisir), serta Jonru Ginting. 

Penyebaran hoaks dan fitnah terhadap tokoh-tokoh tertentu lewat media sosial 

memacing sentimen umat Islam. Hal tersebut merupakan strategi yang berbahaya 

bagi kebersatuan umat Islam sendiri. Akhirnya sebagian besar umat Islam tidak 

mampu berpikir jernih di tengah situasi politik di Indonesia. 

Kelima, perang suci.  Istilah ‘perang suci’ awalnya tertuju pada perang yang 

terjadi selama satu abad antara Islam dan Kristen (Perang Salib).  Dalam ‘perang 

suci’, agama digunakan untuk mensakralkan peperangan. Menurut Kimball, 

mendeklarasikan perang sebagai sesuatu yang ‘suci’ adalah tanda bahwa sebuah 

pemahaman agama telah terkorupsi. Dalam pandangan Kimball, intisari agama 

yang otentik adalah ditemukannya perdamaian dan kedamaian batin personal bagi 

penganutnya serta koeksistensi antara manusia dengan seluruh makhluk lainnya.  

Dalam temu alumni 212, yang diikuti dan diinisiasi oleh sebagian pengurus 

MUI seperti H. Zaitun Rasmin, hadir pula Neno Warisman yang membacakan 

puisi provokatif yang mengibaratkan umat Muslim harus melakukan perjuangan 

seperti Perang Badar. Menurut Neno, kondisi bangsa terpuruk lalu ia 

menganjurkan perang seolah umat Islam berada dalam keterancaman. Puisi 

tersebut menyebabkan pendukung Jokowi berang. Selain itu, hal sendana juga 

disampaikan oleh Amin Rais dalam pernyataannya di media massa. Amien Rais 

mengatakan siap di barisan pertama untuk melakukan Jihad dan Perang Total 

melawan pemerintah. 

 

Kesimpulan 

Sebagai pemegang otoritas kekuasaan menurun-mendaki para ulama dalam 

MUI telah menggunakannya dalam politik praktis pemilihan presiden dan wakil 

presiden 2019. Lewat otoritas kuasa menurun-mendaki itulah MUI melakukan 

mobilisasi dan mengerahakan massa turun ke jalan dalam aksi temu alumni 212. 

Selain itu MUI melakukan legitimasi kepada masyarakat untuk mendapatkan 

suara bagi calon yang diusung oleh masing-masing pengurus MUI. Apa yang 

disampaikan Kimball dalam lima prasarat agama menjadi bencana itu telah 

dimainkan oleh sebagian pengurus MUI. Dengan kata lain para oknum dalam 

tubuh MUI telah memanfaatkan legitimasinya lewat MUI untuk kepentingan 

politik praktisnya masing-masing. Sedangkan posisi partai Islam cenderung 

dipandang kurang potensial meraup suara mayoritas umat Islam Indonesia. Dari 

sana lah MUI juga berperan dalam keterbelahan dan atau polarisasi masyarakat 

Muslim akar rumput baik lewat fatwa dan pernyataan di media massa maupun 

dalam media sosial. Dampaknya hingga hari ini, umat Muslim punya kutub 

berseberangan melihat ulama panutannya masing-masing  yang secara langsung 

terafiliasi dengan kekuatan politik tertentu. Polarisasi tersebut berpotensi menjadi 

pemicu konflik, baik antar agama maupun konflik antar umat Muslim sendiri. 



Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

71 
 

Referensi 

As’ad, Muhammad. Religion and Politics In Indonesia Attitudes and Influences of 

The Indonesian Council of Ulama (MUI) on The General Election. 

Netherland: Thesis Leiden University, 2010. 

Berger, Peter.  Langit Suci: Agama sebagai Realitas Sosial. terj. Hartono, Jakarta: 

LP3ES, 1991. 

Epley, Jennifer L. Voice of The Faithful: Religion and Politics in Contemporary 

Indonesia, The University of Michigan: Dissetation, 2010. 

Harb, Ali. Nalar Kritis Islam Kontemporer. Terj. Umar Bukhari dan Ghazi 

Mubarak, Yogykarta: IRCiSoD, 2012. 

Jurdi, Syarifudin. Pemikiran Politik Islam Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2008. 

Kimball, Charles. Religion Becomes Evil: Five Warning Sign.  Forest USA: 

Harpers Collins, 2002. 

Kuntowijoyo. Dinamika Sejarah Umat Islam di Indonesia. Yogyakarta: IrCiSoD, 

2017. 

Mulkan, Abdul Munir. Perubahan perilaku politik dan polarisasi Umaat Islam 

1965-1987: Dalam Perspektif Sosiologis. Jakarta: Rajawali Press, 1989. 

---------------------------, Politik Santri: Cara Menang Merebut Hati Rakyat. 

(Yogyakarta: Kanisius, 2009) 

Qodir, Zuly. Sosiologi Politik Islam: Kontestasi Islam Politik dan Demokrasi di 

Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 

Sangaji, Anto dkk. Bela Islam  atau Bela Oligarki. Jakarta: Pustaka 

IndoPROGRESS, 2017 

Ma’arif, Ahmad Syafi’i  dkk. Politik Identitas dan  Masa Depan Pluralisme. 

Jakarta: Yayasan Abad Demokrasi, 2012.  

Mujani, Saiful. Muslim Demokrat: Islam Budaya Demokrasi dan Partisipasi 

Politik di Indonesia Pasca Orde Baru. Jakarta: Gramedia, 2007  

Turner, Bryan S. Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer. ter. Inyiak Ridwan 

Muzir, Yogyakarta: IrCiSod, 2012. 

 

Sumber Online Lainnya 

http//mui.or.id, diakses pada 13 Oktober 2019, pukul 13.47 WIB 

https://www.republika.co.id/berita/nasional/politik/-ketua-mui-mui-tak-terlibat-

politik-praktis, diakses pada 13 Oktober 2019, Pukul 14.00 WIB 

https://news.detik.com/berita/d-4326398/waketum-mui-saya-khawatir-212-kini-

bergeser-ke-politik-praktis, diakses pada 13 Oktober 2019, pukul 14.56 

WIB 

https://tirto.id/agenda-politik-di-balik-gnpf-ulama-alumni-212, diakses pada 15 

Oktober 2019, pukul 14.00 WIB 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/gnpf-tarik-diri-dari-barisan-pendukung-

prabowo-sandi, diakses pada Selasa, 15 Oktober 2019, pukul 14.00 WIB 

https://www.voaindonesia.com/a/hasil-ijtima-ulama-ii-pastikan-dukungan-bagi-

prabowo-sandiaga/, diakses pada Selasa, 15 Oktober 2019, pukul 14.30 

WIB 

https://nasional.tempo.co/read/1127048/17-poin-pakta-integritas-ijtima-ulama-ii-

yang-disetujui-prabowo, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 12.32 

https://tirto.id/agenda-politik-di-balik-gnpf-ulama-alumni-212
https://www.cnnindonesia.com/nasional/gnpf-tarik-diri-dari-barisan-pendukung-prabowo-sandi
https://www.cnnindonesia.com/nasional/gnpf-tarik-diri-dari-barisan-pendukung-prabowo-sandi
https://www.voaindonesia.com/a/hasil-ijtima-ulama-ii-pastikan-dukungan-bagi-prabowo-sandiaga/4571457.html
https://www.voaindonesia.com/a/hasil-ijtima-ulama-ii-pastikan-dukungan-bagi-prabowo-sandiaga/4571457.html
https://nasional.tempo.co/read/1127048/17-poin-pakta-integritas-ijtima-ulama-ii-yang-disetujui-prabowo
https://nasional.tempo.co/read/1127048/17-poin-pakta-integritas-ijtima-ulama-ii-yang-disetujui-prabowo


Vol 1 No 2 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 

 

 

72 
 

https://news.detik.com/berita/penyebar-video-maruf-amin-berkostum-sinterklas-

diancam-5-tahun-bui, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 12.32 WIB 

https://m.republika.co.id/berita/nasional/politik/-dilaporkan-ke-bareskrim-ini-

respons-tengku-zulkarnain, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 12.32 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-

bachtiar-nasir-tersangka, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 12.32 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-

bachtiar-nasir-tersangka, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 12.32 

https://nasional.tempo.co/read/902601/sindikat-konten-kebencian-saracen-

ditangkap-polisi-siapa-mereka, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 14.32.  

https://news.detik.com/berita/puisi-neno-warisman-di-munajat-212-ramai-disorot-

ini-isi-lengkapnya, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 14.32 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/amien-rais-kalau-diajak-jihad-saya-

paling-depan, diakses pada 14 Oktober 2019 pukul 14.32 

https://news.detik.com/berita/d-4485807/penyebar-video-maruf-amin-berkostum-sinterklas-diancam-5-tahun-bui
https://news.detik.com/berita/d-4485807/penyebar-video-maruf-amin-berkostum-sinterklas-diancam-5-tahun-bui
https://m.republika.co.id/berita/nasional/politik/-dilaporkan-ke-bareskrim-ini-respons-tengku-zulkarnain
https://m.republika.co.id/berita/nasional/politik/-dilaporkan-ke-bareskrim-ini-respons-tengku-zulkarnain
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190507032154-12-392501/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-bachtiar-nasir-tersangka
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190507032154-12-392501/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-bachtiar-nasir-tersangka
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190507032154-12-392501/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-bachtiar-nasir-tersangka
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190507032154-12-392501/polisi-tetapkan-eks-ketua-gnpf-ulama-bachtiar-nasir-tersangka
https://nasional.tempo.co/read/902601/sindikat-konten-kebencian-saracen-ditangkap-polisi-siapa-mereka
https://nasional.tempo.co/read/902601/sindikat-konten-kebencian-saracen-ditangkap-polisi-siapa-mereka
https://news.detik.com/berita/puisi-neno-warisman-di-munajat-212-ramai-disorot-ini-isi-lengkapnya
https://news.detik.com/berita/puisi-neno-warisman-di-munajat-212-ramai-disorot-ini-isi-lengkapnya
https://www.cnnindonesia.com/nasional/amien-rais-kalau-diajak-jihad-saya-paling-depan
https://www.cnnindonesia.com/nasional/amien-rais-kalau-diajak-jihad-saya-paling-depan

