
 
  
 

29 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

Eksistensi Du’a Mo’an Watu Pitu dalam Melestarikan Budaya 

Kula Babong pada Masyarakat Etnis Krowe di Kabupaten 

Sikka  
  

Kresensia Asfiani Mitan, Gisela Nuwa 

IKIP Muhammadiyah Maumere, Maumere, 86111, Indonesia  

*email: kresensiaasfiani0600@gmail.com  

 

Abstrak 

Melestarikan budaya menjadi aspek penting dalam kehidupan masyarakat 

adat karena identik dengan gaya hidup yang masih berpedoman pada adat 

istiadat setempat. Proses pelestarian budaya pada masyarakat adat tidak 

terlepas dari peran penting Du’a Mo’an Watu Pitu. Penelitian ini bertujuan 

untuk mengetahui peran Du’a Mo’an Watu Pitu dalam melestarikan budaya 

Kula Babong (demokrasi)  dan apa saja nilai-nilai budaya yang terdapat 

pada  budaya Kula babong (demokrasi) di Desa Baomekot, Kecamatan 

Hewokloang, Kabupaten Sikka, Nusa Tenggara Timur. Metode penelitian 

yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif kualitatif. 

Subjek dalam penelitian ini adalah ketua adat, sekretaris adat, dan tokoh 

budayawan pada masyarakat etnis Krowe Kabupaten Sikka Nusa Tenggara 

Timur. Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah observasi, 

wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian adalah peran Du’a Mo’an 

Watu Pitu dalam melestarikan budaya Kula Babong (demokrasi) dilakukan 

secara langsung yaitu menjaga integritas lembaga adat, melakukan ritual 

adat, menyelesaikan konflik sosial, dan menegakan keadilan. Nilai-nilai 

budaya yang terdapat pada budaya Kula Babong (demokrasi) adalah nilai 

religius, nilai musyawarah-mufakat, nilai kebersamaan, dan nilai 

keterbukaan. Oleh karena itu, hasil penelitian ini dapat disimpulkan bahwa 

Du’a Mo’an Watu Pitu sudah menjalankan perannya secara maksimal. 

 

Kata Kunci : Demokrasi (Kula babong), lembaga adat  (Du’a Mo’an Watu 

Pitu), kebudayaan 

 

Abstact 

Preserving culture is an important aspect in the life of indigenous peoples 

because it is identical to a lifestyle that is still guided by local customs. The 

process of cultural preservation in indigenous peoples cannot be separated 

from the important role of Du’a Mo’an Watu Pitu. This study aims to 

determine the role of Du’a Mo’an Watu Pitu in preserving the Kula Babong 

culture (democracy) and what cultural values are contained in the Kula 

Babong culture (democracy) in Baomekot Village, Hewokloang District, 

Sikka Regency, Nusa Tenggara. East. The research method used in this 

study is a qualitative descriptive method. The subjects in this study were 

traditional leaders, customary secretaries, and cultural figures in the Krowe 

ethnic community, Sikka Regency, East Nusa Tenggara. Data collection 

techniques used are observation, interviews, and documentation. The result 

mailto:kresensiaasfiani0600@gmail.com


 
  
 

30 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

of the research is that Du’a Mo’an Watu Pitu’s role in preserving the Kula 

Babong culture (democracy) is carried out directly, namely maintaining the 

integrity of traditional institutions, performing traditional rituals, resolving 

social conflicts, and upholding justice. The cultural values in the Kula 

Babong culture (democracy) are religious values, the value of deliberation, 

the value of togetherness, and the value of openness. Therefore, the results 

can be concluded that Du’a Mo’an Watu Pitu has carried out its role to the 

fullest. 

 

Keywords: Democracy (Kula babong), traditional institutions (Du'a Mo'an 

Watu Pitu), culture 

 

Pendahuluan 

Bangsa Indonesia adalah bangsa yang besar yang memiliki keanekaragaman etnis, 

suku, ras, dan agama. Keanekaragaman ini menyodorkan fakta pluralitas yang disokong 

oleh keberbedaan sebagai khazanah yang terikat dalam identitas kebajikan lokalnya. 

Keberbedaan ini terlihat dalam praktek budaya antara etnis, berbagai ritus dalam budaya 

dan agama untuk tidak menjadi alasan keluar dari perbedaan, melainkan dipandang 

sebagai kekayaan identitas kultural bangsa. Dikatakan demikian karena didalamnya 

terkandung nilai-nilai leluhur yang menjadi pegangan hidup masyarakat yang harus 

dijaga dan dilestarikan. Keberlangsungan budaya tidak lepas dari lingkungan 

alamiahnya, dengan demikian lingkungan alamiah harus dijaga sehingga kelestarian 

budaya bangsa tetap dijamin baik (Masputri, 2013). Kebudayaan merupakan pandangan 

hidup dari sekelompok orang dalam bentuk perilaku, kepercayaan, nilai, dan simbol-

simbol yang mereka terima tanpa sadar yang semuanya diwariskan melalui proses 

komunikasi dari satu generasi kegenerasi berikutnya (Nurmayanti, Dwi Wulandari, & 

Murti Nugroho, 2017).  Budaya juga memiliki beberapa nilai-nilai yang perlu 

diperhatikan keberadaannya (Zahrawati & Faraz, 2017).  Nanik (2016) menjelaskan 

bahwa  nilai budaya sangat penting karena dapat digunakan sebagai seperangkat 

keyakinan yang mempengaruhi sikap dan perilaku seseorang atau kelompok dalam 

kehidupan di masyarakat.  

Sejauh ini negara Indonesia masih konsisten menjadikan Pancasila sebagai 

pedoman yang mencerminkan kaidah pokok hidup berbangsa dan bernegara. Sebagai 

pedoman pokok hidup berbangsa Pancasila seharusnya lahir sebagai model dalam aspek 

kehidupan warga negara Indonesia. Termasuk dalam hal menyelesaikan konflik entah 

dalam skala lokal maupun nasional mestinya mengedepankan musyawarah untuk 

mufakat. Tentu hal ini sejalan dengan prinsip demokratis yang mengedepankan 

kebersamaan dan kekeluargaan demi mengatasi persoalan bersama. Musyawarah 

mufakat merupakan kegiatan menimbang, berembuk dan berunding dalam memberikan 

solusi terhadap masalah yang menghasilkan kesepakatan bersama. Demokrasi adalah 

kondisi negara di mana dalam tata sistem pemerintahannya, kedaulatan berada pada 

tangan rakyat, kekuasaan tertinggi dan mutlak seharusnya berada dalam keputusan 

bersama masyarakat (Syafie, 2013). Demokrasi pancasila pada dasarnya harus 

mengarah dan mengacu pada Pancasila yang selalu mengutamakan musyawarah 

mufakat sesuai dengan sila-sila yang lainnya (Zahrawati B, 2018). Dasar dari demokrasi 

pancasila ini lahir dari kesepakatan para pendahulu dan digali dari rahim pertiwi dan 

budaya yang hidup dalam masyarakat Indonesia sendiri. Demokrasi (musyawarah 



 
  
 

31 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

mufakat) bertujuan untuk mempererat tali kekeluargaan seperti halnya yang tertera pada 

sila ke empat Pancasila “Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam 

permusyawaratan/perwakilan”. Musyawarah mufakat merupakan proses membahas 

persoalan bersama demi mencapai kesepakatan.   

Pada masyarakat Sikka etnis Krowe, konsep demokrasi (musyawarah mufakat) 

dari perspektif tradisi adat biasa dikenal dengan istilah Kula Babong.  Kula Babong 

merupakan istilah lokal Sikka Krowe untuk menjelaskan eksistensi musyawarah 

mufakat dan di dalamnya mengandung beberapa nilai, seperti  nilai toleransi dan nilai 

tanggungjawab setiap warga lokal terhadap keutuhan bangsa dan negara. Dalam proses 

pelaksanaan Kula Babong semua warga masyarakat memiliki kesempatan yang sama 

dalam menyampaikan gagasan, mendengar, dan menghargai pendapat orang lain. Dalam 

menjalankan keputusan bersama dituntut sebuah tanggungjawab demi sebuah bonum 

comunio. Keistimewaan dari Kula Babong terletak pada kesadaran masyarakat yang 

menjdikannya sebagai kekuatan universal dalam memecahkan masalah terutama 

mengikat semangat persaudaraan dalam melawan ketimpangan sosial yang terjadi 

ditempatnya. Selain itu juga semangat Kula Babong ini juga sebagai manifestasi dari 

identitas lokal dalam hubungan dengan sifat keterbukaan masyarakat lokal terhadap 

siapa saja yang datang di daerahnya. Kula Babong merupakan realitas proses demi 

sebuah dinamika pendidikan dan  politik yang bermuara pada  warga masyarakat untuk 

memungkinkan setiap individu memperoleh informasi mengenai semua urusan dan 

masalah di masyarakat. Kula Babong cenderung meningkatkan hubungan yang baik 

antar warga, membangun masyarakat yang mandiri dan memiliki semangat sosial (Rera, 

n.d.). Kula Babong dalam perspektif Du’a Mo’an Watu Pitu, kula berarti takar atau 

ukur, babong berarti bicara bersama-sama. Jadi Kula Babong merupakan sebuah wadah 

di mana semua masyarakat ikut terlibat atau mengambil bagian dalam membuat 

keputusan yang sah dan mutlak.  Kula Babong berarti lempar ide atau gagasan dalam 

menyelesaikan persoalan sosial yang sedang hangat dibicarakan (Suswandari, 2020).  

Lembaga adat secara umum  diatur oleh Peraturan Menteri Dalam Negeri Nomor 

18 Tahun 2018 tentang Lembaga Kemasyarakatan Desa dan Lembaga Adat Desa pada 

pasal 1 ayat (3) bahwa Lembaga Adat adalah lembaga kemasyarakatan baik yang 

sengaja dibentuk maupun secara wajar telah tumbuh dan berkembang di dalam sejarah 

masyarakat atau dalam suatu masyarakat hukum adat tertentu dengan wilayah hukum 

adat tersebut, serta berhak berwenang  untuk mengatur, mengurus dan menyelesaikan 

berbagai permasalahan kehidupan berkaitan dengan dan mengacu pada adat istiadat dan 

hukum adat yang berlaku. Proses pelaksanaan Kula Babong  melibatkan seluruh 

komponen masyarakat berpartisipasi dalam pembuatan keputusan. Kesepakatan 

bersama dalam pengambilan keputusan harus dihargai dan dihormati oleh seluruh 

peserta yang hadir. Pada masyarakat Sikka Krowe pelaksanaan Kula Babong harus 

sesuai dengan standar dan prosedur lokal tentunya sejalankan tupoksi dari struktur 

lembaga adat setempat. Di dalamnya memiliki seorang pemimpin atau penengah beserta 

dengan anggota yang lainnya. Sebutan bagi seorang pemimpin dalam menyelesaikan 

persoalan adat pada  masyarakat Etnis Krowe adalah Du’a Mo’an Watu Pitu.  

Menurut pemahaman masyarakat setempat Du’a Mo’an Watu Pitu merupakan 

sebuah Lembaga Adat yang yang dibentuk berdasarkan musyawarah dan kesepakatan 

bersama masyarakat untuk menjaga nilai-nilai tradisi adat-istiadat leluhur. Salah satunya 

yaitu sebagai dewan pemangku adat dalam mengurus masalah-masalah sosial yang 

terjadi di dalam masyarakat baik perdata maupun pidana. Seluruh masyarakat lokal 

setempat percaya bahwa Du’a Mo’an Watu Pitu merupakan titisan roh dari para leluhur 



 
  
 

32 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

yang hidup dan mengikat dalam diri para dewan pemangku adat tersebut untuk menjaga 

alam dan lingkungan sekitar dari gangguan dan ancaman yang melanggar atau 

melakukan perbuatan pidana atau perdata bahkan juga yang melanggar nilai-nilai agama 

serta nilai-nilai tradisi setempat  yang ditetapkan secara adat oleh Du’a Mo’an Watu 

Pitu (Fernando, 2020).  

Berdasarkan observasi pra penelitian ditemukan bahwa masyarakat etnis Krowe 

saat ini telah mengalami satu kondisi  yang disebut perubahan sosial dan kemajuan 

IPTEK. Kemajuan dan perubahan sosial ini berdampak pada perubahan pola pikir yang 

bisa saja menggerogoti semangat kebajikan lokal. Dalam hal tertentu, perubahan itu 

juga dapat mengarah kepada perubahan secara perlahan, terbatas dan luas tetapi ada 

juga perubahan yang berjalan cepat. Efek dari perubahan sosial menuntut agar semua 

orang siap menghadapi persoalan dan mampu mengikuti perkembangan zaman. 

Dampak yang sangat dirasakan oleh perkembangan zaman bagi masyarakat etnis Krowe 

adalah mulai memudarnya semangat musyawarah untuk mufakat dalam pengambilan 

keputusan.  

Konsep musyawarah mufakat (Kula Babong) yang ideal perlahan-lahan bergeser 

kearah voting justru digantikan dengan sistem voting yang pada hakikatnya berlawanan 

dengan musyawarah mufakat (Kula Babong). Voting dilakukan dengan pemungutan 

suara dimana suara terbanyak akan menjadi penentunya, sedangkan hakikat 

musyawarah (Kula Babong) merupakan kegiatan berunding dan berembuk untuk 

mencari jalan keluar bersama tanpa merugikan salah satu pihak dan keputusan tersebut 

berasal dari kesepakatan bersama.  Hal tersebut ditunjukkan dengan menonjolnya sikap 

individualisme atau lebih mementingkan tujuan pribadi dan kelompok tertentu, 

rendahnya partisipasi aktif dari masyarakat terutama generasi muda dengan dalih 

kesibukan yang semakin padat, sehingga enggan untuk meluangkan waktunya dan 

memilih cara yang lebih praktis. Keadaan tersebut dapat menghilangkan jiwa demokrasi 

yang tercermin dalam musyawarah untuk mufakat. Untuk itu perlu adanya pihak-pihak 

yang bertanggungjawab untuk tetap mempertahankan kebudayaan tersebut seperti 

pemerintah, dalam hal ini peran Lembaga Adat (Du’a Mo’an Watu Pitu) sangat 

diperlukan untuk mensosialisasikan, mengajarkan, dan mendorong masyarakat terutama 

generasi muda agar tetap mempertahankan budaya Kula Babong sebagai pandangan 

hidup mereka. Adapun tujuan peneliti yaitu untuk mengetahui apa  peran Du’a Mo’an 

Watu Pitu dalam melestarikan budaya Kula Babong dan nilai-nilai budaya  yang 

terkandung dalam budaya Kula Babong (demokrasi) pada masyarakat etnis Krowe, 

Kabupaten Sikka, Nusa Tenggara Timur. Berdasarkan latar belakang tersebut, maka 

peneliti melakukan kajian terhadap peran Du’a Mo’an Watu Pitu dalam melestarikan 

budaya Kula Babong (demokrasi) pada masyarakat etnis Krowe Kabupaten Sikka Nusa 

Tenggara Timur.  

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode 

etnografi. Penelitian etnografi pada dasarnya mengarah kepada prosedur penelitian 

kualitatif untuk mendeskripsikan dan menggambarkan serta menganalisis berbagai 

kelompok budaya lokal. Selanjutnya peneliti melakukan penafsiran pola perilaku, 

keyakinan, dan bahasa yang berkembang dalam suatu kelompok masyarakat dari waktu 

ke waktu (Creswell, 2012). Penelitian ini dilakukan pada masyarakat Sikka etnis Krowe. 

Adapun sumber data primer dalam penelitian ini adalah ketua adat, tokoh adat, dan 



 
  
 

33 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

budayawan Sikka selaku tokoh masyarakat etnis Krowe, Kabupaten Sikka, Nusa 

TenggaraTimur. Data sekunder diperoleh dari berbegai literatur berupa buku-buku, 

manuskrip, jurnal, dan foto dalam mendukung analisis penelitian ini. Teknik 

pengambilan data berupa observasi, wawancara, dan dokumentasi. Metode analisis data 

yang digunakan dalam penelitian ini adalah reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. Ranjabar (2006) menjelaskan bahwa pelestarian budaya lokal merupakan 

upaya mempertahankan nilai-nilai seni budaya, nilai tradisional, dengan 

mengembangkan perwujudan yang bersifat dinamis serta menyesuaikan dengan situasi 

dan kondisi yang selalu berubah dan berkembang. Salah satu tujuan diadakannya 

pelestarian budaya adalah untuk melakukan revitalisasi budaya (penguatan). Hal ini 

yang mesti dilakukan yaitu mengupas kembali budaya dan adat istiadat setempat dengan 

cara riset agar tetap dilestarikan. 

Pembahasan 

Eksistensi Du’a Mo’an Watu Pitu dalam Melestarikan Budaya Kula Babong 

(Demokrasi)  

Merujuk pada konsep integritas berasal dari kata integer yang artinya utuh dan 

lengkap. Keutuhan yang dimaksudkan mengacu pada setiap keputusan yang dibuat 

bersama berdasarkan prinsip etika dan moral. Keputusan ini harus mengacu pada 

analisis berbagai aspek kehidupan sehingga berimbang dan mengedepankan nilai 

keadilan pada saat memutuskan sesuatu. Seseorang dikatakan memiliki integritas diri 

yang tinggi, apabila tutur kata dan perbuatan sejalan dengan hasil keputusan sesuai 

dengan regulasi yang berlaku di tempat yang bersangkutan. Henry (2007) dalam 

paparannya menjelaskan integritas sebagai sesuatu yang utuh, tak terbagi, satu dan 

tunggal dalam prinsip. Lebih lanjut dijelaskan bekerja dengan baik dalam menjalankan 

fungsinya sesuai dengan kemampuannya. Pada tataran teori Great Man menjelaskan 

bahwa seorang pemimpin besar terlahir sebagai pemimpin yang mencakup kharisma, 

intelegensi, kebijaksanaan, dan dapat menggunakan kekuasaan yang dimilikinya untuk 

membuat berbagai keputusan yang memberi dampak besar bagi sejarah manusia 

(Syahril, 2019). Prinsip kepemimpinan seperti ini disebut dengan integritas leadership. 

Berkaitan dengan hal tersebut, integritas dalam perspektif  Du’a Mo’an Watu Pitu 

mengarah pada filosofi kenamaan yang tertera di lembaga adat itu sendiri. Filosofi 

integritas ini tersirat dalam kata dua, moan, dan watu pitu sebagai trias batu tungku 

yang tidak bisa dipisahkan. Ketiganya memiliki arti secara harafiah yaitu Pertama, du’a 

(perempuan atau ibu). Filosofi dari du’a dalam perspektif masyarakat Sikka Krowe 

yaitu ibu dimaknai sebagai lokus kehidupan awali dan darinya awal terbentuknya 

kehidupan yang baru. Dua juga dimaknai realitas yang memiliki jiwa keibuan, 

kelemahlembutan dan kebijaksanana seperti Ina Nian Tanah Wawa (ungkapan yang 

diberikan kepada wujud tertinggi). Ungkapan Ina Nian Tanah Wawa dimaknai bumi 

tempat segala mahluk hidup berdiam dan berkembang. Ina nian tanah wawa identik 

dengan kata du’a layaknya seorang ibu atau perempuan yang memiliki jiwa penuh 

kasih, penopang, penjaga, dan pemelihara keberlangsungan hidup baru bagi setiap 

makhluk di dalamnya. Ibu bumi (bumi pertiwi) dihormati dalam wujud tertinggi 

masyarakat Sikka Krowe karena diyakini manusia berasal dari tanah. Selain itu juga, 

bumi menyediakan kebutuhan hidup mereka berupa air, tumbuh-tumbuhan, dan tempat 

hidup binatang-binatang.  



 
  
 

34 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

Kedua,  filosofi mo’an berarti bapak (sifat bapak dalam kehidupan berkeluarga), 

tegas, bertanggungjawab, pencari nafkah, wibawa, dan bijaksana. Filosofi mo’an juga 

identik dengan Ama Lero Wulan Reta atau dikenal dengan Bapak Langit. Bapak Langit 

dimaknai sebagai yang senantiasa melindungi para anggota keluarganya dan selain itu 

dipercayai tempat tinggal para leluhur yang sudah meninggal (Taniardi, 2017).  Ketiga,  

Watu Pitu  berarti Tujuh Batu. Watu bermakna sebagai seorang pemimpin sejatinya 

harus bisa mengambil keputusan bulat, kuat dan tegas serta tak tergoyahkan. Filososfi 

watu dalam konteks kepemimpinan jika disandingkan dengan teori Great Man (Syahril, 

2019) menggarisbawahi ciri keunikan dari seorang  pemimpin. Keunikan ini akan 

terlihat dengan jelas dalam konteks kharisma, intelegensi, keberanian, tegas, kuat, 

kecerdasan dan kebijaksanaan.  Sedangkan pitu (tujuh) menurut konteks lembaga adat 

yaitu dalam proses Kula Babong untuk menyelesaikan konflik sosial harus mengikuti 

alur dan prosedur yang sudah ditentukan. Angka pitu (tujuh) menurut masyarakat Sikka 

Krowe sebagai sesuatu tak terhingga, sepanjang masa, dan mengikat. Angka tujuh (pitu) 

juga merupakan angka kesempurnaan yang artinya keputusan itu bersifat mutlak dan 

berlaku sepanjang masa. Hal ini dapat dilihat pada gambar dibawah ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Tokoh lembaga adat (Sumber : Tribun NEWS 2021) 

  

Selanjutnya, salah satu tanggungjawab lembaga adat pada masyarakat Sikka 

Krowe adalah memimpin ritual adat dan keagamaan. Tujuan dari kegiatan ini untuk 

menjaga keharmonisan antara wujud tertinggi dengan manusia melalui serangkaian 

kegiatan ritual sesuai dengan wujud dan permohonan si pelaksana. Dalam keyakinan 

masyarakat setempat, sebuah ritual yang dilaksanakan mesti melibatkan lembaga adat 

setempat agar segala wujud dan permohonan dapat dikabulkan oleh Sang Pemilik 

kehidupan. Ketetapan adat untuk menentukan seseorang dalam memimpin ritual adat 

mesti mengacu pada kesalehan hidup dan tanggungjawabnya akan tugasnya itu. Secara 

hukum adat eksistensinya diukur dari legalitas pengakuan masyarakat setempat dalam 

menjalankan perannya. Terhadap pernyataan ini Sonia & Sarwoprasodjo (2020) 

memberikan pencerahan terkait tanggungjawab lembaga adat salah satunya memimpin 

ritual adat dan keagamaan. Tanggungjawab ini tidak hanya dilakukan oleh seorang 

pemimpin tetapi dapat diberikan kepada tenaga struktural lainnya jika berhalangan. 

Eksistensi lembaga adat bagi masyarakat Etnis Krowe diyakini sebagai titisan roh 

leluhur yang hidup dan mengikat dalam diri para dewan pemangku adat untuk menjaga 

alam dan lingkungan sekitar dari gangguan dan ancaman yang melanggar atau 

melakukan perbuatan pidana atau perdata bahkan juga yang melanggar nilai-nilai agama 

serta nilai-nilai tradisi setempat  yang ditetapkankan secara adat oleh para pemangku 

adat (Du’a Mo’an Watu Pitu) (Fernando, 2020). Dalam hal ini Miharja (2015) 



 
  
 

35 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

menjelaskan peran lembaga adat dalam pelestarian budaya salah satunya yaitu 

memimpin ritual adat dan keagamaan. Hal ini dilakukan agar nilai-nilai budaya tetap 

dilestarikan dan terjaga secara turun-temurun. Selain itu, lembaga adat dipandang 

sebagai manifestasi kehadiran Tuhan yang kelihatan dan sekaligus sebagai perantara 

antara masyarakat dengan kekuasaan yang tertinggi yaitu Tuhan. 

Kapasitas seorang lembaga pemangku adat tidak saja mengurus hal-hal yang 

bersifat duniawi tetapi juga berurusan dengan keselamatan manusia dari berbagai 

ancaman. Keselamat itu diperoleh dari relasi harmonis antara manusia dengan sang 

pencipta langit dan bumi. Jika terjadi wabah melanda manusia, maka dengan sendirinya 

masyarakat Sikka Krowe menyadari alam tidak berdamai lagi dengan manusia, harus 

ada rekonsiliasi adat agar pemilik kehidupan memberikan keselamatan bagi manusia. 

Urusan ini lebih nyatanya terlihat pada saat terjadi bencana melanda bangsa Indonesia 

(Virus Corona), maka di sinilah peran  Lembaga Adat (Du’a Mo’an Watu Pitu) 

melakukan ritual tolak bala demi terhidar dari virus corona yang mematikan nyawa 

manusia. Hal ini dapat dilihat pada gambar di bawah ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Ritual tolak bala di Etnis Krowe Kabupaten Sikka (Sumber: Florespedia 

2020) 

  

Hidup manusia dalam kesehariannya selalu berhadapan dengan konflik sosial, 

baik vertikal maupun horizontal. Beragam konflik selalu dihadapi oleh manusia mulai 

dari dalam diri, antar individu, antar kelompok, maupun antara negara. Faktor utama 

terjadinya konflik disebabkan oleh masalah ekonomi, sosial, agama, ras, dan budaya. 

Pada ranah masyarakat Sikka Krowe, kebanyakan konflik terjadi karena 

ketidakselarasan konsep antara kaum muda dan tua-tua adat, masalah tanah ulayat, tapal 

batas, perebutan harta warisan, pencurian, dan kasus lainnya. Konflik dalam kehidupan 

rumah tangga seperti (perselingkuhan dan perzinahan) selalu berujung pada kasus 

pembunuhan dan permusuhan yang berkepanjangan. Akibatnya pula masyarakat merasa 

terganggu dalam menjalankan aktivitasnya untuk memenuhi kebutuhan ekonomi karena 

masyarakat sebagian besar adalah petani. Arah penyelesaian konflik pada`masyarakat 

etnis Krowe yang paling diutamakan adalah dengan cara bermediasi atau diselesaikan 

secara kekeluargaan. Jika langkah ini tidak berhasil, maka diselesaikan secara hukum 

adat yang berpedomaan pada putusan hukum adat itu sendiri. Jika menyelesaikan 

konflik melalui meja hukum adat, nilai keuntungannya yaitu masyarakat merasa bahwa 

penyelesaian konflik sosial melalui ranah hukum akan menghasilkan ada pihak yang 

menang dan kalah sehingga pihak yang kalah akan meninggalkan rasa dendam.   

Pada masyarakat etnis Krowe sering dijumpai dalam hubungan interaktif antara 

manusia tidak luput dari perbedaan pendapat, kesalahpahaman, dan sikap iri hati. 

Terhadap ini semua sebenarnya dapat diatasi dengan baik yang mengedepankan prinsip 

Lopa Rusik Da’a Ilur Meti, Ela Sape Man Marak. Artinya, sebagai manusia sosial pada 



 
  
 

36 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

dasarnya kita tidak hidup sendiri (anima socius), melainkan selalu berdampingan 

dengan mahluk lain. Maka hal yang utama dijalankan ditengah kehidupan sosial yaitu 

menghindari sikap menang sendiri dan main hakim sendiri. Atas dasar inilah 

masyarakat etnis Krowe memilih Lembaga Adat sebagai hakim perdamaian dalam 

menyelesaikan konflik sosial (Bachtiar, 2017). Lembaga Adat sangat berperan aktif 

dalam menyelesaikan konflik, menjadi hakim perdamaian dengan ikut mendampingi 

masyarakat dan bahkan lembaga adat terjun langsung ke lokasi konflik.  

Hukum dalam konteks Negara Indonesia menganut sistem demokrasi dan 

menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan dengan prinsip klasik yang dipegang yaitu 

keadilan bagi seluruh rakyat Indonesia. Keadilan ini harus sejalan dengan keberadaan 

hukum yang ditentukan oleh perilaku, sifat, dan sikap yang berada dalam jiwa manusia 

sebagai kondrat berkehidupan dan bermasyarakat. Negara yang demokratis 

mengedepankan konsep keadilan hukum dalam menciptkan negara hukum yang 

memberikan rasa adil kepada setiap warga negaranya dengan peraturan-peraturan yang 

teratur dalam penegakannya, sehingga menghasilkan hukum yang baik dan berkualitas 

demi mencapai tujuan keadilan serta kesejahteraan bagi rakyat Indoensia seutuhnya 

sebagai pemegang kekuasaan dan kedaulatan rakyat (Hidayati, 2008).  

Dalam masyarakat demokratis keadilan merupakan cita-cita bersama. Walaupun 

sebagian kecil masyarakat ada yang diperlakukan tidak adil. Keadilan masyarakat yang 

dibangun hendaklah keadilan yang tidak membeda-bedakan suku, ras, bangsa, dan 

budaya. Keadilan yang dimaksud dalam demokratis adalah keadilan dari rakyat, oleh 

rakyat, dan untuk rakyat sehingga berdampak pada sikap masyarakat yang selalu 

mengedepankan sikap saling membantu satu sama lain dan hidup berdampingan. Dalam 

pandangan masyarakat etnis Krowe terdapat filosofi keadilan yang selalu dipegang 

untuk menjaga dan memupuk rasa persatuan, kesatuan, dan keadilan yaitu witi e kikir , 

rema e epak\ dan puli lau uri ita mogat babar reta waa ita mogat. Artinya, genggamlah 

beban di sesama telapak jinjinglah ringan dijari jemari dari buritan dukung mendorong 

pada haluan sama mendayung. Hikmah yang diambil dari ajaran ini mengandung 

makna, hidup saling bahu membahu, atau jelasnya seperti maksud dari peribahasa berat 

sama di pikul, ringan sama di jinjing. Hal ini dapat dilihat pada gambar di bawah ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3. Semangat Gotong Royong (Sumber : Primer 2021) 

 

Nilai-nilai Budaya Kula Babong (Demokrasi) 

Salah satu nilai budaya demikrasi adaah solidaritas. Solidaritas merupakan sikap 

membangun semangat kebersamaan dalam menyelesaikan persoalan hidup baik secara 

personal maupun secara kelompok. Nilai solidaritas ini bagian dari  budaya Kula 

Babong masyarakat Sikka Krowe yang harus dijalankan dan dilaksanakan. Muatan di 

dalam solidaritas ini yaitu mengacu pada kebersamaan dan  tidak bisa dilakukan satu 



 
  
 

37 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

dua orang saja, tetapi butuh kerja sama dengan seluruh elemen masyarakat, pemerintah 

desa dan semua perangkat lembaga adat yang ada di Etnis Kowe.  

Nilai solidaritas ini sangat diperlukan karena di dalamnya menganut prinsip utun 

omok, mai mogat geke wali ulu benun, gole wali higun loran. Artinya mengajak orang 

untuk berkumpul dan berhimpun penuhi pendopo sesakan serambi membicarakan hal-

hal yang berguna bagi kehidupan manusia. Solidaritas ini harus dilandasi oleh nilai 

kekeluargaan (mai mogat) dan dijiwai oleh semangat persatuan (utun omok) sehingga 

terciptalah rasa persaudaraan yang harmonis. Gisela (2020) dalam penelitiannya 

menjelaskan bahwa nilai-nilai budaya dalam upacara neni uran wair terdapat nilai 

gotong royong (mai mogat utun omok). Nilai gotong royong menganut prinsip (mai 

mogat utun omok). Kebersamaan ini harus dilandasi oleh nilai kekeluargaan (mai 

mogat) dan dijiwai oleh semangat memberi dengan ikhlas (utun omok) sehingga 

terciptalah berat sama dipikul, ringan sama dijinjing. Hal ini dapat dilihat pada gambar 

di bawah ini. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

Gambar 4. Utun Omok (Sumber: Data Primer 2021) 

 

Salah satu akar budaya bangsa Indonesia yang sejalan dengan sila Pancasila yaitu 

musyawarah mufakat. Musyawarah mufakat secara tegas dinyatakan dalam Sila 

Keempat Pancasila menegaskan bahwa prinsip kerakyatan Indonesia harus dijalankan 

dengan cara permusyawaratan yang bijaksana. Musyawarah mufakat merupakan prinsip 

kebersamaan yang mengedepankan kebebasan berpendapat demi terciptanya keadilan 

sosial bagi seluruh rakyat Indonesia. Kebebasan berpendapat merupakan salah satu 

aspek dalam musyawarah untuk mufakat untuk suatu tujuan bersama yang ingin dicapai.  

Idealnya dalam musyawarah mufakat terkandung makna pada setiap kesempatan yang 

berhubungan dengan pengambilan keputusan diperlukan kesadaran dan kearifan untuk 

membuat keputusan (Desi, P. & Cahyo, 2014). Persoalan sosial yang dihadapi 

diselesaikan dengan musyawarah. Musyawarah untuk mencapai mufakat harus lebih 

diutamakan dari pada yang lain. Hal tersebut adalah ciri khas demokrasi Indonesia. 

Keputusan mufakat adalah jalan tengah yang disepakati oleh semua elemen masyarakat 

yang berkepentingan dengan keputusan. Dalam konteks budaya lokal, musyawarah 

mufakat dikenal dengan istilah diat li’ar dor wor, dokang rang pota kesa, li’ar sina 

rang jawa, tutur kula ganu wulan, harang kara ganu lero yang artinya setiap elemen 

masyarakat yang berpartisipasi dalam Kula Babong harus memberikan aspirasi atau hak 

suara terkait dengan pengambilan keputusan harus jujur, tegas dan terbuka. Hal ini 

dapat dilihat pada gambar di bawah ini. 

 

 

 



 
  
 

38 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 5. Musyawarah menyelesaikan Sengketa Tanah (Sumber : Data Primer 

2021) 

 

Selain itu adalah nilai religius. Nilai religius merupakan tata nilai yang terkandung 

dalam hubungan antara manusia dengan Tuhan. Nilai religius ini berhubungan dengan 

keyakinan seseorang akan sesuatu yang maha tinggi baik dalam hubungan dengan 

agama formal maupun dalam hubungan dengan keyakinan yang terdapat dalam budaya 

tertentu (Nuwa, 2021). Masyarakat Sikka Krowe memiliki kepercayaan kepada Sang 

Pencipta dengan sebutan Amapu (Tuhan) dan Ina Nian Tanah Wawa-Ama Lero Wulan 

Reta (ungkapan terhadap wujud tertinggi). Ungkapan ini dipandang sebagai manifestasi 

kehadiran Allah dalam ibu bumi dan bapa lagit yang selalu memberikan keselamatan 

bagi umatnya. Relasi harmonis antara manusia dengan Sang Pencipta menjadi sebuah 

keharusan agar hidup manusia tetap terjaga dan terlindung dari segala bencana Alam, 

sakit dan penyakit. Seperti diketahui bersama, wabah Virus Corona yang melanda bumi 

pertiwi Indonesia menyebabkan jutaan manusia berupaya untuk menghindarinya. 

Berbagai upaya pencegahan pun dilakukan oleh pemerintah seperti melakukan upacara 

adat tolak bala. Dalam upacara  tolak bala para tetua adat atau lembaga adat 

memberikan sesajian kepada para leluhur (piong) untuk meminta restu agar dilindungi 

dari wabah virus corona. Terhadap pernyataan ini, Koodoh (2020) mengatakan bahwa 

ritual atau pemujaan terhadap sang kuasa dan para leluhur bertujuan agar terhindari dari 

bala. Hal ini dapat dilihat pada gambar di bawah ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 6. Tu’ung Piong (Memberi Sesajian)  (Sumber: Liputan 6 Bali Nusra 2020) 

 

Nilai keterbukaan dalam Kula Babong dimaknai dengan kejujuran tanpa menutup-

nutupi fakta yang sebenarnya. Keterbukaan berlawanan dengan ketertutupan akan 

sesuatu yang benar sehingga dijadikan sesuatu yang benar dan diterima secara umum. 

Keterbukaan ini mengacu pada suatu jalan kebenaran yang sesuai dengan fakta dan 

kenyataan yang terjadi. Selama kegiatan Kula Babong sampai mencapai hasil 



 
  
 

39 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

keputusan, sebagai seorang pemimpin, Mo’an Gai harus bersikap adil, jujur, dan 

terbuka kepada masyarakat. Ungkapan adat dari nilai keterbukaan ini yaitu Li’ar sina 

rang jawa, tutur kula ganu wulan, harang kara ganu lero yang artinya bicara terang 

berkata jelas bagai bulan menerangi bumi, berpikir terang berkata tepat, bagai surya 

menyinari jagat. Prinsip dasarnya yaitu jika mengata sesuatu tentang kebenaran harus 

lahir dari terang akal budi dan hati nurani yang bersih sehingga terciptalah keadilan. 

Selama proses kegiatan Kula Babong, masyarakat wajib ikut berpartisipasi aktif dalam 

pengambilan keputusan. Sikap yang perlu dijaga yaitu harus saling menghargai satu 

sama lain serta memberikan kesempatan kepada orang lain untuk ikut menyampaikan 

aspirasi. Hal ini  Nuwa (2019) sebutkan sebagai suatu sikap dan perilaku terbuka dari 

individu dalam bertindak. Keterbukaan merupakan perwujudan dari sikap jujur, rendah 

hati, adil, mau menerima pendapat, kritik dari orang lain.  Hal ini dapat dilihat pada 

gambar di bawah ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 7. Musyawarah dalam rangka Rutual Tolak Bala (Sumber: Data  Primer  

2021) 

Penutup 

Demokrasi Pancasila adalah demokrasi yang mengutamakan musyawarah untuk 

mufakat. Pada masyarakat etnis Krowe Demokrasi (musyawarah mufakat) dalam 

bingkai tradisi adat  dikenal dengan istilah Kula Babong. Tetapi pada kenyataannya 

bahwa sesuai dengan perkembangan jaman kula babong digantikan dengan sistem 

voting. Sistem voting merupakan pemungutan suara dimana suara terbanyak menjadi 

penentunya tetapi tidak demikian dengan sistem Kula Babong dimana Kula Babong 

melibatkan msyarakat untuk ikut serta menyampaikan aspirasi dan berunding bersama 

tanpa merugikan satu sama lain dalam keputusannya. Sehingga untuk  mengatasi 

permasalahan tersebut masyarakat etnis Krowe membentuk suatu lembaga yaitu Du’a 

Mo’an Watu Pitu  yang dipercayakan untuk menjaga dan melestarikan budaya Kula 

Babong. Dalam menjalankan perannya Du’a Mo’an Watu Pitu mampu menjadi 

fasilitator, bagi masyarakat untuk mengakses berbagai jenis pelayanan dalam 

meningkatkan taraf kehidupannya, dengan cara menjaga intergritas lembaga adat (Du’a 

Mo’an Watu Pitu), memimpin ritual adat dan keagamaan, menyelesaikan konflik sosial 

dengan damai dan melembaga, menjamin tegaknya keadilan dan mampu menjaga nilai-

nilai budaya yang terdapat dalam budaya Kula Babong seperti nilai kebersamaan, nilai 

musyawarah untuk mufakat, nilai religius, dan nilai keterbukaan. 

 

Referensi 

Bachtiar, M. (2017). Peranan lembaga adat melayu riau dalam penyelesaian konflik 

tanah ulayat di provinsi riau. Republika, 16(2), 298–312. 

Creswell, J. W. (2012). Research design pendekatan kualitatif, kuantitatif, dan mixed. 



 
  
 

40 
 

Volume 4, No 1 2022 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Desi, P. & Cahyo, S. (2014). Musyawarah mufakat atau pemilihan lewat suara 

mayoritas diskursus pola demokrasi di Indonesia. Jurnal Ilmiah Mimbar 

Demokrasi, 13(2), 1–13. 

Fernando, A. (2020). Peran du’a mo’an watu pitu sebagai lembaga pemangku adat 

dalam proses penyelesaian perkara tindak pidana melalui sanksi adat desa 

hewokloang kabupaten sikka. Maumere: IKIP Muhammadiyah Maumere. 

Gisela., N. (2020). Nilai-nilai budaya dalam upacara neni uran wair pada masyarakat 

Tanah Ai di Kabupaten Sikka Nusa Tenggara Timur. Jurnal Etnoreflika, 13(3), 

325–342. 

Gisela Nuwa. (2019). Menggali nilai-nilai kearifan lokal peran kepala adat sebagai 

sebagai bentuk pengintegrasian pendidikan kewarganegaraan. 1(1), 810–841. 

Henry, C. (2007). Integritas – keberanian memenuhi tuntutan kenyataan. Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama. 

Hidayati. Kepemimpinan Dalam Keragaman Budaya, Diklat KepemimpinanTinggkat III 

Badan Pendidikan dan Latihan Propinsi NTB : Mataram. , (2008). 

Koodoh, E. E. (2020). Eksistensi ritual melaut di pusaran paham keagamaan. 

Etnoreflika, 9(2), 164–177. 

Masputri. (2013). Mantra menumbai pada masyarakat Melayu Rokan (Kajian Struktur 

teks, konteks sebagai bahan ajar di SMA Universitas Pendidikan Indonesia. 

Skripsi. Repositori Perpustakaan Unversitas Pendidikan Indonesia. Yogyakarta: 

UPI. 

Miharja, D. (2015). Keberagaman masyarakat adat Cikondang dalam menghadapi 

modernisasi. Journal of Islamic and Social Studies, 1(1), 1–7. 

Nanik, H. (2016). Model Proses Pewarisan Nilai-nilai Budaya Lokal dalam Tradisi 

Masyarakat Buton. 18(2), 108–115. 

Nurmayanti, Y., Dwi Wulandari, L., & Murti Nugroho, A. (2017). Perubahan ruang 

berbasis tradisi rumah jawa panaragan di desa kaponan. LANGKAU BETANG: 

JURNAL ARSITEKTUR. https://doi.org/10.26418/lantang.v4i1.20393 

Nuwa, G. (2021). Democratic Principal (Kula Babong) Leadership Model: Examining 

The Role Of Du’a Moan Watu Pitu In Sikka Krowe Community. Jurnal 

Pedagogia, 11(1), 37–52. 

Ranjabar, J. (2006). Sistem sosial budaya indonesia: suatu pengantar. Bogor: PT. 

Ghalia Indonesia. 

Rera, A. (n.d.). Bali News Network. (Online) Tersedia (p. 2017). p. 2017. 

Suswandari. (2020). Kearifan lokal dalam keragaman etnik di kabupaten sikka. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Syafie, K. . (2013). Sistem pemerintahan Indonesia. Jakarta: Rineka Cipta. 

Syahril, S. (2019). Teori-teori kepemimpinan. Jurnal Ri’ayah, 4(2), 209–215. 

Taniardi, P. N. (2017). Relasi sosial budaya ata krowe dan gunung mapitara. Jurnal 

Berkala Arkeologi, 37(1), 15–34. 

Zahrawati B, F. (2018). Membebaskan anak tunadaksa dalam mewujudkan masyarakat 

multikultural demokratis. Al-MAIYYAH : Media Transformasi Gender Dalam 

Paradigma Sosial Keagamaan, 11(1), 171–188. 

https://doi.org/10.35905/almaiyyah.v11i1.551 

Zahrawati, F., & Faraz, N. J. (2017). Pengaruh kultur sekolah, konsep diri, dan status 

sosial ekonomi orang tua terhadap perilaku konsumtif siswa. Harmoni Sosial: 

Jurnal Pendidikan IPS, 4(2), 131–141. 


