
Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

32 
 

Perkembangan Sosial Islam di Filipina  
 

Hasaruddin 

Universitas Islam Negeri Alauddin, Makassar, 92113, Indonesia 

*email: hasaruddin@gmail.com 

 

Abstrak 

Filipina merupakan salah satu Negara yang terdapat di Asia Tenggara yang 

mayoritas penduduknya beragama Katolik. Islam menjadi agama minoritas. 

Meskipun Islam menjadi minoritas, terdapat wilayah yang menjadikan Islam 

sebagai agama mayoritas yaitu di Filipina bagian Selatan. Proses islamisasi 

di Filipina pada masa awal adalah melalui tiga hal, yaitu: perdagangan, 

perkawinan, dan politik. Diterimanya Islam oleh orang-orang Mindanao, 

Sulu, Manilad dan sepanjang pesisir pantai kepulauan Filipina tidak terlepas 

dari ajaran Islam yang dibawa oleh para pedagang tersebut dapat 

mengakomodasi tradisi lokal. Umat Islam Filipina yang kemudian dikenal 

dengan bangsa Moro, pada akhirnya menghadapi berbagai hambatan baik 

pada masa kolonial maupun pasca kemerdekaan. Bila direntang ke 

belakang, perjuangan bangsa Moro dapat dibagi menjadi tiga fase, yaitu: 

Moro berjuang melawan penguasa Spanyol selama lebih dari 375 tahun 

(1521-1898), Moro berusaha bebas dari kolonialisme Amerika selama 47 

tahun (1898-1946), dan Moro melawan pemerintah Filipina (1970-

sekarang).  

Kata Kunci: Filipina, Islam, Sejarah 

 

Abstact 

The Philippines is one of the countries in Southeast Asia where the majority 

of the population is Catholic. Islam is a minority religion. Even though 

Islam is a minority, there are areas that make Islam the majority religion, 

namely in the southern Philippines. The process of Islamization in the 

Philippines in the early days was through three things, namely: trade, 

marriage and politics. The acceptance of Islam by the people of Mindanao, 

Sulu, Manilad and along the coast of the Philippine archipelago was 

inseparable from the Islamic teachings brought by these traders to 

accommodate local traditions. The Filipino Muslims, who became known as 

the Moro people, in the end faced various obstacles both during the colonial 

and post-independence period. If stretched backward, the struggle of the 

Moro nation can be divided into three phases, namely: Moro fought against 

the Spanish rulers for more than 375 years (1521-1898), Moro tried to be 

free from American colonialism for 47 years (1898-1946), and Moro fought 

back. Philippine government (1970-present). 

Keywords: History, Islam, Philippines  

 

 



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

33 
 

Pendahuluan 

Menurut Azyumardi Azra bahwa kawasan Asia Tenggara terbagi menjadi tiga 

bagian berdasarkan atas pengaruh yang diterima wilayah tersebut. Pertama adalah 

wilayah Indianized Southeast Asia, Asia Tenggara yang dipengaruhi India yang dalam 

hal ini hindu dan budha. Kedua, Sinized South East Asia, wilayah yang mendapatkan 

pengaruh China, adalah Vietnam. Ketiga, yaitu wilayah Asia Tenggara yang 

dispanyolkan, atau Hispainized South East Asia, yaitu Philipina. Ketiga pembagian 

tersebut seolah meniadakan pengaruh Islam yang begitu besar di Asia Tenggara, 

khususnya Philipina. Seperti tertulis bahwa Philipina termasuk negara yang 

terpengaruhi oleh Spanyol. Hal itu benar adanya, akan tetapi pranata kehidupan di 

Philipina juga terpengaruhi oleh Islam pada masa penjajahan amerika dan spanyol. 

Makalah ini akan menyingkap dengan singkat tentang sejarah masuknya Islam di 

Philipina.  

Islam di Asia menurut Dr. Hamid dalam bukunya yang berjudul “Islam Sebagai 

Kekuatan International”, Dr. Hamid mencantumkan bahwa Islam di Philipina 

merupakan salah satu kelompok minoritas diantara negara-negara yang lain. Dari 

statistik demografi pada tahun 1977, masyarakat Philipina berjumlah 44. 300.000 jiwa. 

Sedangkan jumlah masyarakat Muslim 2.348.000 jiwa. Dengan prosentase 5,3% dengan 

unsur dominan komunitas Mindanao dan mogondinao.   

Asia tenggara adalah sebutan untuk wialyah daratan Asia bagian timur yang 

terdiri dari jazirah Indo-Cina dan kepualauan yang banyak serta terilingkupi dalam 

Negara Indonesia dan Philipina. Melihat sejarah masa lalu, terlihat bahwa Islam 

bukanlah agama pertama yang tumbuh pesat, akan tetapi Islam masuk ke lapisan 

masyarakat yang waktu itu telah memiliki peradaban, budaya, dan agama.  

Dalam makalah ini, pemakalah akan membahas beberapa hal penting tentang 

Islam di Filipina. Antara lain: Sejarah masuknya Islam di Filipina, faktor-faktor Islam 

menjadi agama minoritas di Filipina. Hal-hal tersebut menjadi pembahasan dalam 

makalah ini, karena merupakan sebuah upaya besar dalam mengangkat dan 

menyebarkan agama Islam. 

Dari latar belakang di atas, penulis mengemukakan permasalahan sebagai pokok 

pembahasan dalam makalah ini. Bagaimana sejarah masuknya Islam di Filipina? 

Bagaimana perkembangan Peradaban Islam di Filipina? 

Pembahasan 

Kondisi Geografis Filipina 

Filipina adalah sebuah negara Republik dengan luas wilayah 114.830 mil dengan 

jumlah penduduk 49.139.350 jiwa. Dilihat dari luas wilayahnya, maka Filipina tidaklah 

termasuk negara padat penduduk. Mayoritas penduduknya beragama Katolik yaitu, 

85,8% dari keseluruhan jumlah penduduk. Islam 4%, Protestan 3,1%, Iglesiani Kristo 

1,3%, Budhis 0,08%, dan lain-lain 20%. Iklim daerah Filipina adalah tropis yang 

hampir sama dengan semua yang terjadi di Asia Tenggara, namun Filipina mempunyai 

temperatur panas yang tinggi dan kurang berawan.  

Dr. Hamid dalam bukunya “Islam Sebagai Kekuatan International”, 

mencantumkan bahwa Islam di Philipina merupakan salah satu kelompok minoritas 

diantara negara-negara yang lain. Dari statistik demografi pada tahun 1977, Masyarakat 

Philipina berjumlah 44. 300.000 jiwa. Sedangkan jumlah masyarakat Muslim 2.348.000 



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

34 
 

jiwa. Dengan prosentase 5,3% dengan unsur dominan komunitas Mindanao dan 

Mogondinao.   

Kedaulatan Filipina diperoleh pada tanggal 4 Juli 1946 didasarkan Undang-

Undang 1935. Bahasa Nasional Filipina adalah “Philipino” yang pada dasarnya diambil 

dari bahasa “Tagalog” yang banyak digunakan oleh masyarakat di Manila dan 

sekitarnya. Ada 87 banyaknya dialek bahasa, hal ini mencerminkan banyaknya suku dan 

etnis. Mata uangnya adalah Peso terdiri dari kertas dan logam. 

Sejarah Masuknya Islam di Filipina 

Sejarah masuknya Islam di Filipina tidak dapat dilepaskan dari kondisi sosio-

cultural wilayah tersebut sebelum kedatangan Islam. Filipina adalah sebuah Negara 

kepulauan yang terdiri dari 7107 pulau. Penduduknya yang berjumlah 47 jiwa 

menggunakan 87 dialek bahasa yang berbeda yang mencerminkan banyaknya suku dan 

komunitas etnis. Sebelum kedatangan Islam, Filipina adalah sebuah wilayah yang 

dikuasai oleh kerajaan-kerajaan. Islam dapat masuk dan diterima dengan baik oleh 

penduduk setempat setidaknya karena ajaran Islam dapat mengakomodasi berbagai 

tradisi yang telah mereka lakukan selama ini. 

Para ahli sejarah menemukan bukti abad ke-16 dan abad ke-17 dari sumber-

sumber Spanyol tentang keyakinan agama penduduk Asia Tenggara termasuk Luzon, 

yang merupakan bagian dari Negara Filipina saat ini, sebelum kedatangan Islam. 

Sumber-sumber tersebut memberikan penjelasan bahwa sistem keyakinan agama yang 

sangat dominan ketika Islam datang pada abad ke-14 syarat berbagai upacara pemujaan 

untuk orang yang sudah meninggal. 

Hal ini jelas sekali tidak sejalan dengan ajaran Islam yang menentang keras 

penyembahan berhala dan politeisme. Namun tampaknya Islam dapat memperlihatkan 

kepada mereka bahwa agama ini memiliki cara tersendiri yang menjamin arwah orang 

yang meninggal dunia berada dalam keadaan tenang, yang ternyata dapat mereka 

terima.  

Islam masuk ke wilayah Filipina Selatan, khususnya kepulauan Sulu dan 

Mindanao pada tahun 1380 M. Seorang tabib dan ulama Arab bernama Karimul 

Makhdum dan Raja Baguinda tercatat sebagai orang pertama yang menyebarkan ajaran 

Islam di kepulauan tersebut. Menurut catatan sejarah, Raja Baguinda adalah seorang 

pangeran dari Minangkabau (Sumatra Barat). Ia tiba di kepulauan Sulu sepuluh tahun 

setelah berhasil mendakwahkan Islam di kepulauan Zamboanga dan Basilan. Atas hasil 

kerja kerasnya juga, akhirnya Kabungsuwan Manguindanao, raja terkenal dari 

Manguindanao memeluk Islam. Dari sinilah awal peradaban Islam di wilayah ini mulai 

dirintis. Adapula pendapat yang lain mengenai masuknya Islam datang ke kepulaun 

Sulu. Bahwasannya Islam datang ke Sulu pada abad ke-9 melalui perdagangan. Tapi itu 

tidak menjadi faktor yang penting dalam sejarah Sulu, sampai abad ke 13 ketika orang-

orang menyebarkan Islam (da’i) mulai pertama kali tinggal di Buasna (Jolo) kemudian 

di daerah-daerah lain kepulauan Sulu. 

Islam di asia menurut Dr. Hamid mempunyai 3 bentuk penyebaran. Pertama, 

penyebaran Islam melahirkan mayoritas penduduk. Kedua, kelompok minoritas Islam. 

Ketiga, kelompok negera-negara Islam tertindas.  

Dalam bukunya yang berjudul Islam Sebagai Kekuatan International, Dr. Hamid 

mencantumkan bahwa Islam di Philipina merukan salah satu kelompok ninoritas 

diantara negara-negara yang lain. Dari statistik demografi pada tahun 1977, Masyarakat 

Philipina berjumlah 44.300.000 jiwa. Sedangkan jumlah masyarakat Muslim 2.348.000 



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

35 
 

jiwa. Dengan prosentase 5,3% dengan unsur dominan komunitas Mindanao dan 

Mogondinao.  

Hal itu pastinya tidak lepas dari sejarah latar belakang Islam di negeri Philipina. 

Bahkan lebih dari itu, bukan hanya penjajahan saja, akan tetapi konflik internal yang 

masih berlanjut sampai saat ini. 

Sejarah masuknya Islam ke wilayah Filipina Selatan, khususnya kepulauan Sulu 

dan Mindanao pada tahun 1380 M., seorang tabib dan ulama Arab bernama Karimul 

Makhdum dan Raja Baguinda tercatat sebagai orang pertama yang menyebarkan ajaran 

Islam di kepulauan tersebut. Menurut catatan sejarah, Raja Baguinda adalah seorang 

pangeran dari Minangkabau (Sumatra Barat). Ia tiba di kepulauan Sulu sepuluh tahun 

setelah berhasil mendakwahkan Islam di kepulauan Zamboanga dan Basilan. Atas hasil 

kerja kerasnya juga, akhirnya Kabungsuwan Manguindanao, raja terkenal dari 

Manguindanao memeluk Islam. Dari sinilah awal peradaban Islam di wilayah ini mulai 

dirintis. Pada masa itu, sudah dikenal sistem pemerintahan dan peraturan hukum yaitu 

Manguindanao Code of Law atau Luwaran yang didasarkan atas Minhaj dan Fathu-i-

Qareeb, Taqreebu-i-Intifa dan Mir-atu-Thullab. Manguindanao kemudian menjadi 

seorang Datuk yang berkuasa di profinsi Davao di bagian tenggara pulau Mindanao. 

Setelah itu, Islam disebarkan ke pulau Lanao dan bagian utara Zamboanga serta daerah 

pantai lainnya. Sepanjang garis pantai kepulauan Filipina semuanya berada di bawah 

kekuasaan pemimpin-pemimpin Islam yang bergelar Datuk atau Raja. Menurut ahli 

sejarah kata Manila (Ibukota Filipina sekarang) berasal dari kata Amanullah (negeri 

Allah yang aman). Pendapat ini bisa jadi benar, mengingat kalimat tersebut banyak 

digunakan oleh masyarakat sub-kontinen.  

Sejarah masuknya Islam di Filipina dimulai pada abad ke-14 melalui kepulauan 

Sulu. Disebutkan bahwa orang yang sangat berjasa dalam penyebaran Islam pertama di 

kepulaan tersebut adalah Syarif Karim al-Makhdum, ia adalah orang Arab yang datang 

ke Malaka dan mengislamkan Sultan Muhammad Syah dan rakyat Malaka. Setelah 

beberapa lama menetap, ia kemudian melanjutkan perjalanan ke Timur dan tiba di Sulu 

sekitar tahun 1380 dan menetap di Bwansa, ibu kota Sulu yang lama, di sana al-

Makhdum bersama penduduk setempat membangun sebuah masjid sebagai sentral 

kegiatan dakwah, hasil dari usaha tersebut cukup menggembirakan karena banyak 

pemimpin-pemimpin lokal yang tertarik menerima ajarannya. Muballigh lainnya yang 

patut disebutkan kerena jasanya dalam penyebaran Islam di Filipina yakni Abu Bakar, 

ia juga seorang Arab yang memulai tugas dakwahnya di Malaka, Palembang, Brunei 

dan akhirnya sampai di Sulu sekitar tahun 1450.  

Setelah tiba di Kepulaun tersebut dan merasa telah cukup pengikutnyanya ia pun 

mendirikan masjid sebagaimana pendahulunya sehingga kegitan dakwahnya 

berkembang, puncak kesuksesannya ketika Raja Bwansa, Raja Baginda menjadikannya 

menantu dan ahli waris kerajaan. Abu Bakar pun kemudian menjadi Sultan dengan gelar 

Sharif al-Hashim, ia dianggap peletak dasar kesultanan Sulu dan cikal bakal dari sultan-

sultan dan datu-datu di kepulauan tersebut. Bersamaan dengan datangnya Abu Bakar ke 

Sulu, di tempat lain juga telah datang para muballigh yang berdarah Arab ke 

Mangindanao, merekalah yang mula-mula yang membuntuk tatanan masyarakat Islam 

di sana. Sementara abad ke-16, datang Syarif Muhammad Kabungsuan yang konon 

adalah seorang pangeran dari Johor bersama pengikutnya, seperti halnya Abu Bakar, 

Kabungsuan tidak hanya melanjutkan proses Islamisasi, tetapi lebih penting adalah 

meletakkan dasar kesultanan Maguindanao. Ia sering disebut dalam silsilah raja-raja 

sebagai orang satu-satunya yang bertanggungjawab dalam Islamisasi Mindanao.  



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

36 
 

Data historis tersebut di atas, menunjukkan kuatnya pendapat yang mengatakan 

bahwa Islam datang ke Asia Tenggara langsung dari Arab termasuk wilayah Filipina, 

atau tepatnya dari Hadramaut. Dari seluruh tokoh yang berjasa dalam penyebaran Islam 

di Filipina, mereka adalah berasal dari Arab dengan gelar Syarif atau Sayyid. Alasan 

lain yang memperkuat tesis yang mengatakan Islam datang ke Asia Tenggara berasal 

dari Hadramaut walau sifatnya lebih umum yaitu adanya kesamaan mazhab yang dianut 

pada semua tempat di Asia Tenggara yakni mazhab Syafi’i.  

Dakwah Islam terus berlangsung sampai tersebar ke hampir keseluruh Filipina 

termasuk di kota Manila, hanya saja penyebarannya terhenti ketika orang-orang Spanyol 

datang dibawah Agustin de Lagasapi sekitar 1565, maka sejak itu pula Filipina dijajah 

sekaligus dijadikan lahan penyebarkan agama Kristen Katolik. Namun penguasaan 

penjajah tersebut tidak berhasil menduduki semua daerah dalam wilayah Filipina, 

kesultanan Islam di Mindanau dan Sulu berhasil mempertahankan diri dari serangan 

Portugis dari arah Selatan. Tahun 1898, karena sesuatu hal Spanyol harus menyerahkan 

kekuasaan kepada Amerika, Selama pendudukan tersebut kesultanan Mindanao dan 

Sulu dapat disatukan pada tahun 1903. Sedangkan secara administratif kedua wilyah itu 

baru diakui oleh pemerintahan Filipina tahun 1914-1920. Suatu hal yang menarik 

disimak, masyarakat muslim Filipina tidak banyak terpengaruh dengan penetrasi 

kolonialisme, meskipun ia termasuk negara di Asia Tenggara yang paling lama dijajah, 

bahwa umat Islam Filipina tetap tidak pernah mengikuti keinginan penjajah, dalam 

artian bahwa masyarakat muslim Filipina sangat kuat memegang tradisinya, ulet dalam 

memperjuangkan dan mempertahankan kebebasannya (terkontekstualisasi pemikiran 

keagamaannya).   

 

Perkembangan Islam di Filipina 

Kebangkitan Islam terus digaungkan oleh dua kelompok yang sama-sama 

mengatasnamakan umat Islam Filipina. Kelompok pertama berpandangan radikal, 

dipegang oleh para anggota Moro National Liberation Front (MNLF) yang merupakan 

minoritas di kalangan penduduk muslim. Kelompok kedua berpandangan moderat, 

dipegang oleh warga Muslim yang ingin memprakarsai berbagai perubahan dalam 

masyarakat yang lebih luas. Kelompok moderat yang didukung oleh mayoritas 

penduduk berusaha mempertahankan diri sebagai masyarakat Muslim. Mereka mau 

masuk ke dalam sistem politik Filipina demi mencapai tujuan-tujuan mereka, dengan 

menggunakan semua cara-cara legal dan konstitusional yang ada, termasuk 

penyebarluasan ide-ide pemikiran, mengorganisir kelompok-kelompok penekan dan 

berpartisipasi dalam usaha-usaha pemerintah untuk menemukan suatu penyelesaian 

yang damai adil terhadap Moro.  

Moro National Liberation Front (MNLF) menggunakan dua strategi yakni 

menarik perhatian internasional, khususnya negara-negara Islam – tentang nasib mereka 

yang tertindas; menjalankan perang gerilya untuk melemahkan Pemerintah Filipina. 

Suasana dan posisi umat Islam di Pilifina mempengaruhi strategi dan 

keberlangsungan kegiatan dakwah. Sebuah organisasi Islam yang berskala Filipina 

adalah CONVISLAM atau “Converst to Islam”, yang didirikan pada tahun 1954 secara 

aktif bergerak untuk kegiatan dakwah. Pada tahun 1981, Convislam mempelopori 

sebuah organisasi dakwah yang berskala nasional yang disebut Islamic Da’wah Council 

of the Philippines, Inc (Majlis al-Da’wah al-Islamiyyah al-Philipiniyyah) untuk menjadi 

payung semua gerakan dan kegiatan dakwah. Kegiatan-kegiatannya antara lain 

penerbitan buku-buku Islam, kunjungan ke cabang-cabang provinsi, menyelenggarakan 



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

37 
 

serangkaian kuliah umum, membangun masjid, menghadiri konferensi-konferensi 

internasional dan program-program pelatihan untuk usaha dakwah Islam, 

menyelenggarakan sekolah minggu dan kursus-kursus bahasa Arab. Di samping itu, 

terdapat banyak sekolah madrasah yang didirikan oleh organisasi-organisasi Muslim 

terutama di provinsi-provinsi bagian selatan.  

Kemudian seorang tokoh terkenal Muslim Filipina, Peter Gordon Gowing, juga 

menyebutkan kelompok dakwah seperti tableegh Marawi City. Mereka ini adalah 

Shubba’anol Muslimeen Tableegh of Philippenes, Jama’at Tableegh, dan Islamic 

Tableegh of the Philippines. Organisasi-organisasi ini sedikit yang dapat diketahui 

karena kurangnya informasi yang lebih jauh mengenai eksistensi dan kegiatannya, 

kendati dari sisi distribusi keanggotaannya cukup luas. Hal yang tidak dapat dilewatkan 

mengenai organisasi-organisasi yang erat kaitannya dengan kebangkitan Islam di 

Filipina walaupun sangat terkait dengan posisi tawar –menawar antara umat Islam 

secara umum dengan pemerintah antara lain lahirnya Peranan Kementerian Urusan 

Muslim, yang antara lain bertugas menyelenggarakan ibadat haji. Demikian pula Bank 

Amanah, sebuah bank Muslim yang berhubungan dengan kementerian, dan secra 

khusus didirikan untuk melaksanakan ketentuan Islam mengenai larangan riba. 

Didirikannya bank semacam ini sungguh merupakan suatu prestasi.  

Secara umum gambaran masuknya Islam di Philiphina melalui beberapa fase, dari 

penjajahan sampai masa modern. 

Masa Kolonial Spanyol 

Proses Islamisasi di seluruh Filipina secara tiba-tiba terhenti akibat datangnya 

bangsa Spanyol dari Utara sebagaimana yang disebutkan sebelumnya. Akibatnya, Islam 

tidak dapat memiliki kesempatan untuk berkembang secara penuh dan mendapatkan 

akarnya di bagian-bagian lain negara kecuali Filipina Selatan dan beberapa daerah 

pantai. Keadaan ini terus berlanjut sampai Filipina merdeka, kekuasaan secara politik, 

ekonomi dan sosial didominasi oleh kalangan Non-Muslim yang membuat warga 

muslim Filipina merasa terancam di negara sendiri dengan kebijakan pemerintah yang 

mengecilkan arti kelompok-kelompok minoritas. 

Kondisi ini tidak membuat warga muslim Filipina tinggal berdiam diri, mereka 

menyadari keberadaannya sebagai bagian dari warga bangsa yang mempunyai hak yang 

sama, maka mereka melakukan kegiatan atau aktifitas yang dapat menyadarkan kaum 

muslim.  

Sejak masuknya orang-orang Spanyol ke Filipina, pada 16 Maret 1521 M, 

penduduk pribumi telah mencium adanya maksud lain di balik “ekspedisi ilmiah” 

Ferdinand de Magellans. Ketika kolonial Spanyol menaklukan wilayah utara dengan 

mudah dan tanpa perlawanan berarti, tidak demikian halnya dengan wilayah selatan. 

Mereka justru menemukan penduduk wilayah selatan melakukan perlawanan sangat 

gigih, berani dan pantang menyerah. Tentara kolonial Spanyol harus bertempur mati-

matian kilometer demi kilometer untuk mencapai Mindanao-Sulu (kesultanan Sulu 

takluk pada tahun 1876 M). Menghabiskan lebih dari 375 tahun masa kolonialisme 

dengan perang berkelanjutan melawan kaum Muslimin. 

Walaupun demikian, kaum Muslimin tidak pernah dapat ditundukan secara total. 

Selama masa kolonial, Spanyol menerapkan politik devide and rule (pecah belah dan 

kuasai) serta mision-sacre (misi suci Kristenisasi) terhadap orang-orang Islam. Bahkan 

orang-orang Islam di-stigmatisasi (julukan terhadap hal-hal yang buruk) sebagai 

“Moor” (Moro). Artinya orang yang buta huruf, jahat, tidak bertuhan dan huramentados 

(tukang bunuh). Sejak saat itu julukan Moro melekat pada orang-orang Islam yang 



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

38 
 

mendiami kawasan Filipina Selatan tersebut. Tahun 1578 M terjadi perang besar yang 

melibatkan orang Filipina sendiri. Penduduk pribumi wilayah Utara yang telah 

dikristenkan dilibatkan dalam ketentaraan kolonial Spanyol, kemudian diadu domba dan 

disuruh berperang melawan orang-orang Islam di selatan. Terjadilah peperangan antar 

orang Filipina sendiri dengan mengatasnamakan “misi suci”. Dari sinilah kemudian 

timbul kebencian dan rasa curiga orang-orang Kristen Filipina terhadap Bangsa Moro 

yang Islam hingga sekarang. Sejarah mencatat, orang Islam pertama yang masuk 

Kristen akibat politik yang dijalankan kolonial Spanyol ini adalah istri Raja Humabon 

dari pulau Cebu. 

Masa Imperialisme Amerika Serikat 

Sekalipun Spanyol gagal menundukkan Mindanao dan Sulu, Spanyol tetap 

menganggap kedua wilayah itu merupakan bagian dari teritorialnya. Secara tidak sah 

dan tak bermoral, Spanyol kemudian menjual Filipina kepada Amerika Serikat seharga 

US$ 20 juta pada tahun 1898 M melalui Traktat Paris. 

Amerika datang ke Mindanao dengan menampilkan diri sebagai seorang sahabat 

yang baik dan dapat dipercaya. Inilah karakter musuh-musuh Islam sebenarnya pada 

abad ini. Hal ini dibuktikan dengan ditandatanganinya Traktat Bates (20 Agustus 1898 

M) yang menjanjikan kebebasan beragama, kebebasan mengungkapkan pendapat, 

kebebasan mendapatkan pendidikan bagi Bangsa Moro. Namun traktat tersebut hanya 

taktik mengambil hati orang-orang Islam agar tidak memberontak, karena pada saat 

yang sama Amerika tengah disibukkan dengan pemberontakan kaum revolusioner 

Filipina Utara pimpinan Emilio Aguinaldo. Terbukti setelah kaum revolusioner kalah 

pada 1902 M, kebijakan AS di Mindanao dan Sulu bergeser kepada sikap campur 

tangan langsung dan penjajahan terbuka. Setahun kemudian (1903 M) Mindanao dan 

Sulu disatukan menjadi wilayah propinsi Moroland dengan alasan untuk 

memberadabkan (civilizing) rakyat Mindanao dan Sulu. 

Periode berikutnya tercatat pertempuran antara kedua belah pihak. Teofisto 

Guingona, Sr. mencatat antara tahun 1914-1920 rata-rata terjadi 19 kali pertempuran. 

Tahun 1921-1923, terjadi 21 kali pertempuran. Patut dicatat bahwa selama periode 

1898-1902, AS ternyata telah menggunakan waktu tersebut untuk membebaskan tanah 

serta hutan di wilayah Moro untuk keperluan ekspansi para kapitalis. Bahkan periode 

1903-1913 dihabiskan AS untuk memerangi berbagai kelompok perlawanan Bangsa 

Moro.  

Namun Amerika memandang peperangan tak cukup efektif meredam perlawanan 

Bangsa Moro, Amerika akhirnya menerapkan strategi penjajahan melalui kebijakan 

pendidikan dan bujukan. Kebijakan ini kemudian disempurnakan oleh orang-orang 

Amerika sebagai ciri khas penjajahan mereka. Kebijakan pendidikan dan bujukan yang 

diterapkan Amerika terbukti merupakan strategi yang sangat efektif dalam meredam 

perlawanan Bangsa Moro. Sebagai hasilnya, kohesitas politik dan kesatuan diantara 

masyarakat Muslim mulai berantakan dan basis budaya mulai diserang oleh norma-

norma Barat. 

Pada dasarnya kebijakan ini lebih disebabkan keinginan Amerika memasukkan 

kaum Muslimin ke dalam arus utama masyarakat Filipina di Utara dan mengasimilasi 

kaum Muslim ke dalam tradisi dan kebiasaan orang-orang Kristen. Seiring dengan 

berkurangnya kekuasaan politik para Sultan dan berpindahnya kekuasaan secara 

bertahap ke Manila, pendekatan ini sedikit demi sedikit mengancam tradisi 

kemandirian. 

 



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

39 
 

Masa Peralihan 

Masa pra-kemerdekaan ditandai dengan masa peralihan kekuasaan dari penjajah 

Amerika ke pemerintah Kristen Filipina di Utara. Untuk menggabungkan ekonomi 

Moroland ke dalam sistem kapitalis, diberlakukanlah hukum-hukum tanah warisan 

jajahan AS yang sangat kapitalistis seperti Land Registration Act No. 496 (November 

1902) yang menyatakan keharusan pendaftaran tanah dalam bentuk tertulis, 

ditandatangani dan di bawah sumpah. 

Kemudian Philippine Commission Act No. 718 (4 April 1903) yang menyatakan 

hibah tanah dari para Sultan, Datu, atau kepala Suku Non-Kristen sebagai tidak sah, jika 

dilakukan tanpa ada wewenang atau izin dari pemerintah. Demikian juga Public Land 

Act No. 296 (7 Oktober 1903) yang menyatakan semua tanah yang tidak didaftarkan 

sesuai dengan Land Registration Act No. 496 sebagai tanah negara, The Mining Law of 

1905 yang menyatakan semua tanah negara di Filipina sebagai tanah yang bebas, 

terbuka untuk eksplorasi, pemilikan dan pembelian oleh WN Filipina dan AS, serta 

Cadastral Act of 1907 yang membolehkan penduduk setempat (Filipina) yang 

berpendidikan, dan para spekulan tanah Amerika, yang lebih paham dengan urusan 

birokrasi, untuk melegalisasi klaim-klaim atas tanah. Pada intinya ketentuan tentang 

hukum tanah ini merupakan legalisasi penyitaan tanah-tanah kaum Muslimin (tanah 

adat dan ulayat) oleh pemerintah kolonial AS dan pemerintah Filipina di Utara yang 

menguntungkan para kapitalis.  

Pemberlakukan Quino-Recto Colonialization Act No. 4197 pada 12 Februari 1935 

menandai upaya pemerintah Filipina yang lebih agresif untuk membuka tanah dan 

menjajah Mindanao. Pemerintah mula-mula berkonsentrasi pada pembangunan jalan 

dan survei-survei tanah negara, sebelum membangun koloni-koloni pertanian yang baru. 

NLSA – National Land Settlement Administration – didirikan berdasarkan Act No. 441 

pada 1939.Di bawah NLSA, tiga pemukiman besar yang menampung ribuan pemukim 

dari Utara dibangun di propinsi Cotabato Lama.Bahkan seorang senator Manuel L. 

Quezon pada 1936-1944 gigih mengkampanyekan program pemukiman besar-besaran 

orang-orang Utara dengan tujuan untuk menghancurkan keragaman (homogenity) dan 

keunggulan jumlah Bangsa Moro di Mindanao serta berusaha mengintegrasikan mereka 

ke dalam masyarakat Filipina secara umum.  

Kepemilikan tanah yang begitu mudah dan mendapat legalisasi dari pemerintah 

tersebut mendorong migrasi dan pemukiman besar-besaran orang-orang Utara ke 

Mindanao. Banyak pemukim yang datang, seperti di Kidapawan, Manguindanao, 

mengakui bahwa motif utama kedatangan mereka ke Mindanao adalah untuk 

mendapatkan tanah. Untuk menarik banyak pemukim dari utara ke Mindanao, 

pemerintah membangun koloni-koloni yang disubsidi lengkap dengan seluruh alat bantu 

yang diperlukan. Konsep penjajahan melalui koloni ini diteruskan oleh pemerintah 

Filipina begitu AS hengkang dari negeri tersebut. Sehingga perlahan tapi pasti orang-

orang Moro menjadi minoritas di tanah mereka. 

Masa Pasca Kemerdekaan hingga Sekarang 

Kemerdekaan yang didapatkan Filipina (1946 M) dari Amerika Serikat ternyata 

tidak memiliki arti khusus bagi Bangsa Moro. Hengkangnya penjajah pertama (Amerika 

Serikat) dari Filipina ternyata memunculkan penjajah lainnya (pemerintah Filipina). 

Namun patut dicatat, pada masa ini perjuangan Bangsa Moro memasuki babak baru 

dengan dibentuknya front perlawanan yang lebih terorganisir dan maju, seperti MIM, 

Anshar-el-Islam, MNLF, MILF, MNLF-Reformis, BMIF. Namun pada saat yang sama 

juga sebagai masa terpecahnya kekuatan Bangsa Moro menjadi faksi-faksi yang 



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

40 
 

melemahkan perjuangan mereka secara keseluruhan. Pada awal kemerdekaan, 

pemerintah Filipina disibukkan dengan pemberontakan kaum komunis Hukbalahab dan 

Hukbong Bayan Laban Sa Hapon. Sehingga tekanan terhadap perlawanan Bangsa Moro 

dikurangi. Gerombolan komunis Hukbalahab ini awalnya merupakan gerakan rakyat 

anti penjajahan Jepang. Setelah Jepang menyerah, mereka mengarahkan perlawanannya 

ke pemerintah Filipina. Pemberontakan ini baru bisa diatasi di masa Ramon Magsaysay, 

menteri pertahanan pada masa pemerintahan Eipidio Qurino (1948-1953). Tekanan 

semakin terasa hebat dan berat ketika Ferdinand Marcos berkuasa (1965-1986). 

Dibandingkan dengan masa pemerintahan semua presiden Filipina dari Jose Rizal 

sampai Fidel Ramos maka masa pemerintahan Ferdinand Marcos merupakan masa 

pemerintahan paling represif bagi Bangsa Moro. Pembentukan Muslim Independent 

Movement (MIM) pada 1968 dan Moro Liberation Front (MLF) pada 1971 tak bisa 

dilepaskan dari sikap politik Marcos yang lebih dikenal dengan Presidential 

Proclamation No. 1081 itu. Perkembangan berikutnya kita semua tahu.MLF sebagai 

induk perjuangan Bangsa Moro akhirnya terpecah. Pertama, Moro National Liberation 

Front (MNLF) pimpinan Nurulhaj Misuari yang berideologikan nasionalis-sekuler. 

Kedua, Moro Islamic Liberation Front (MILF) pimpinan Salamat Hashim, seorang 

ulama pejuang, yang murni berideologikan Islam dan bercita-cita mendirikan negara 

Islam di Filipina Selatan. Namun dalam perjalanannya, ternyata MNLF pimpinan Nur 

Misuari mengalami perpecahan kembali menjadi kelompok MNLF-Reformis pimpinan 

Dimas Pundato (1981) dan kelompok Abu Sayyaf pimpinan Abdurrazak Janjalani 

(1993). 

Tentu saja perpecahan ini memperlemah perjuangan Bangsa Moro secara 

keseluruhan dan memperkuat posisi pemerintah Filipina dalam menghadapi Bangsa 

Moro. Ditandatanganinya perjanjian perdamaian antara Nur Misuari (ketua MNLF) 

dengan Fidel Ramos (Presiden Filipina) pada 30 Agustus 1996 di Istana Merdeka 

Jakarta lebih menunjukkan ketidaksepakatan Bangsa Moro dalam menyelesaikan 

konflik yang telah memasuki 2 dasawarsa itu. Disatu pihak mereka menghendaki 

diselesaikannya konflik dengan cara diplomatik (diwakili oleh MNLF), sementara pihak 

lainnya menghendaki perjuangan bersenjata/jihad (diwakili oleh MILF). Semua pihak 

memandang caranyalah yang paling tepat dan efektif.Namun agaknya Ramos telah 

memilih salah satu diantara mereka walaupun dengan penuh resiko.“Semua orang harus 

memilih, tidak mungkin memuaskan semua pihak,” katanya.Dan jadilah bangsa Moro 

seperti saat ini, minoritas di negeri sendiri.   

Seorang ilmuan Muslim, Asiri Abu Bakar, menunjukkan faktor-faktor bangkitnya 

warga muslim Filipina:  

1. Bertambahnya hubungan ulama dan para pendatang dengan muslim yang terpelajar 

dari dunia Arab; 

2. Bertambahnya jumlah warga Moro yang pergi naik haji;  

3. Bertambahnya kesempatan kesempatan melakukan studi di berbagai pusat Islam di 

seluruh dunia;  

4. Partisipasi aktif dalam berbagai pertemuan;  

5. Kembalinya ratusan pelajar Muslim dari luar negeri;  

6. Semakin banyaknya didirikan madrasah-madrasah di daerah;  

7. Kedatanagan para pejabat dari dunia Islam ke Moro;  

8. Banyaknya konferensi pers internasional dan peliputan perang yang berlangsung di 

Mindanao serta kekejaman beberapa personel meliter di wilayah tersebut.  

 



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

41 
 

Kebangkitan tersebut dapat dilihat pula dari,  

1. Dibayarkannya tunggakan perang Dunia II kepada beberapa Muslim yang 

memungkinkan mereka naik haji dan kemudian membangkitkan kesadaran Islam 

mereka;  

2. Bertambahnya perkumpulan dan organisasi Islam yang didukung oleh warga lokal 

maupun luar negeri;  

3. Didirikannya sekolah-sekolah tinggi dan universitas-universitas swasta dan negeri di 

negara ini yang memberikan kuliah-kuliah dan gelar-gelar dalam studi Islam;  

4. Pemberontakan Moro, yang telah mengakibatkan peningkatan kesadaran dan 

kewaspadaan Muslim.  

 

Faktor Islam Menjadi Agama Minoritas Di Filipina 

Mayoritas penduduk Filipina beragama Katolik, walaupun katolik menjadi agama 

mayoritas, tetapi di Filipina terdapat tiga ribu masjid, terutama di selatan. Penduduk 

Filipina sekitar 85.236.900 juta pada tahun 2006 dan setiap tahunnya pertumbuhan 

penduduknya 1,92% dengan luas wilayah 300.076 km terdiri dari 7.107 pulau. 

Penduduknya terdiri dari beberapa suku yaitu suku Filipino 80%, Tionghoa 10%, Indo 

Arya 5%, Eropa dan Amerika 2%, Arab 1%, suku lain 2%. Kota Marawi dan Jolo dapat 

dianggap sebagai pusat keagamaan bagi komunitas muslim. Kitab suci alQur’an telah 

diterjemahkan oleh dr.Ahmad Domacao Alonto kedalaam bahasa Maranao, bahasa yang 

paling utama dikalangan muslim kebanyakan muslim di Moro adalah petani dan 

nelayan. Dijabatan tinggi pemerintah Filipina tidak berarti. Asosiasi islam yang paaling 

aktif adalah Asosiasi Muslim Filipina (Manila), Ansar al Islam(Kota Marawi), 

Masyarakat Islam Mualaf (Manila) dan yayasan Islam Sulu (jolo) dan sebagainya. 

Tahun 1983, Dewan Dakwah Islam Filipina telah dibentuk untuk mempersatukan 

organisasi-organisasi Muslim di utara dan selatan.  

Menurut Majul, ada tiga alasan yang menjadi penyebab sulitnya bangsa Moro 

berintegerasi secara penuh kepada republik Filipina. Pertama, bangsa Moro sulit 

menghargai undang-undang Nasional, khususnya yang mengenai hubungan pribadi 

daan keluarga, karena undang-undang tersebut berasal daari Barat dan Katolik, seperti 

larangan bercerai dan poligami yang sangat bertentangan dengan hukum Islam yang 

membolehkannya. Kedua, system sekolah yang menetapkan kurikulum yang sama, bagi 

setiap anak Filipina disemua daerah, tanpa membedakan perbedaan agama dan kultur, 

membuat bangsa Moro malas untuk belajar disekolah yang didirikan pemerintah. 

Mereka menghendaki dalam kurikulum itu adanya perbedaan khusus bagi bangsa Moro, 

karena adanya perbedaan agama dan kultur.Ketiga, bangsa Moro masih trauma dan 

kebencian yang mendalam terhadap program perpindahan penduduk yang dilakukan 

oleh pemerintah Filipina kewilayah mereka di Mindanao, karena program ini telah 

mengubah posisi mereka dari mayoritas menjadi minoritas hamper disegala bidang 

kehidupan. 

 

Kesimpulan 

Sejarah masuknya Islam ke wilayah Filipina Selatan, khususnya kepulauan Sulu 

dan Mindanao pada tahun 1380 M. Seorang tabib dan ulama Arab bernama Karimul 

Makhdum dan Raja Baguinda tercatat sebagai orang pertama yang menyebarkan ajaran 



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

42 
 

Islam di kepulauan tersebut. Menurut catatan sejarah, Raja Baguinda adalah seorang 

pangeran dari Minangkabau (Sumatra Barat).Ia tiba di kepulauan Sulu sepuluh tahun 

setelah berhasil mendakwahkan Islam di kepulauan Zamboanga dan Basilan. 

Filipina merupakan salah satu Negara yang terdapat di Asia Tenggara yang 

mayoritas penduduknya beragama Katolik.Islam menjadi agama minoritas.Meskipun 

Islam menjadi minoritas, terdapat wilayah yang yang menjadikan Islam sebagai agama 

mayoritas yaitu di Filipina bagian Selatan.Perlu perjuangan untuk menjadikan Islam 

sebagai agama mayoritas disana. Banyak Negara yang menjajah negera itu seperti 

Spanyol dan Amerika, selain menajah mereka juga sebagai misionaris yang 

mempersulit untuk berkembangnya agama Islam.Dengan perjuangan dan persatuan 

yang tinggi membuat Negara Filipina wilayah selatan penduduknya merdeka dari 

penjajah dan misionaris.  

Proses islamisasi di Filipina pada masa awal adalah melalui tiga hal, yaitu 

perdagangan, perkawinan dan politik. Diterimanya Islam oleh orang-orang Mindanao, 

Sulu, Manilad dan sepanjang pesisir pantai kepulauan Filipina tidak terlepas dari ajaran 

Islam yang dibawa oleh para pedagang tersebut dapat mengakomodasi tradisi 

lokal.Umat Islam Filipina yang kemudian dikenal dengan bangsa Moro, pada akhirnya 

menghadapi berbagai hambatan baik pada masa kolonial maupun pasca kemerdekaan. 

Bila direntang ke belakang, perjuangan bangsa Moro dapat dibagi menjadi tiga fase: 

Moro berjuang melawan penguasa Spanyol selamalebih dari 375 tahun (1521-1898), 

Moro berusaha bebas dari kolonialismeAmerika selama 47 tahun (1898-1946), dan 

Moro melawan pemerintah Filipina (1970-sekarang). 

Minimal ada tiga alasan yang menjadi penyebab sulitnya bangsa Moro 

berintegrasi secara penuh kepada pemerintah Republik Filipina: yaitu: bangsa Moro 

sulit menerima Undang-Undang Nasional karena jelas undang-undangtersebut berasal 

dari Barat dan Katolik dan bertentangan dengan ajaran Islam, sistem sekolah yang 

menetapkan kurikulum yang sama tanpa membedakan perbedaan agama dan kultur 

membuat bangsa Moro malas untuk  belajar di sekolah yang didirikan oleh pemerintah, 

dan adanya trauma dan kebencian yang mendalam pada bangsa Moro atas program 

perpindahan penduduk yang dilakukan oleh pemerintah Filipina ke wilayah mereka di 

Mindanao, karena program ini telah mengubah mereka dari mayoritas menjadi 

minoritas di segala bidang kehidupan. 

 

Referensi 

Ahm Asy’ari, Akhwan Mukarrom dkk, Pengantar Studi Islam, Surabaya: IAIN Sunan 

Ampel Press, 2008 

Kettani M Ali, Minoritas Muslim di dewasa ini, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 

2005 

Muzani Saiful, Pembangunan dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara, Jakarta: 

LP3ES, 1993 

Tebba Sudirman, Perkembangan Mutakhir Hukum Islam di Asia Tenggara: Studi Kasus 

Hukum Keluarga dan Pengkodifikasinya, Bandung: Mizan,1993 

Siti Maryam dkk Sejarah Peradaban Islam, Lkis, 2004 

Dr. Hamid A. Rabie, Islam Sebagai Kekuatan International, CV. Rosda Bandung 1985 

Hamka, Sejarah Umat Islam, Pustaka Hidayah, 2001 

Artikel Sejarah Masuknya Islam di Philipina. oleh Imam nugroho 

diwww.duiniaislam.com 



Vol 1 No 1 2019 AL MA' ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 
  
 

43 
 

http://www.wikipedia.com/ 

http://adha-coba-coba.blogspot.com/2012/01/islam-di-filipina.html 

http://www.blogger.com/blogger.g?islam_philipina/ 

http://dorokabuju.blogspot.com/2007/10/dakwah-islam-di-filipina.html 

http://www.duiniaislam.com/sejarah_masuknya_islam_di_philipina/ 

http://poetrimawardi.blogspot.com/2012/04/ekonomi-islam.html 

http://wikipedia/islam_di_filipina_2010/ 

http://cintailmoe.worpress.com/2008/04/07/sejarah-islam-di-filipina/ 
 

 
 


