BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

Perkembangan Sosial Islam di Filipina

Hasaruddin
Universitas Islam Negeri Alauddin, Makassar, 92113, Indonesia
*email: hasaruddin@gmail.com

Abstrak

Filipina merupakan salah satu Negara yang terdapat di Asia Tenggara yang
mayoritas penduduknya beragama Katolik. Islam menjadi agama minoritas.
Meskipun Islam menjadi minoritas, terdapat wilayah yang menjadikan Islam
sebagai agama mayoritas yaitu di Filipina bagian Selatan. Proses islamisasi
di Filipina pada masa awal adalah melalui tiga hal, yaitu: perdagangan,
perkawinan, dan politik. Diterimanya Islam oleh orang-orang Mindanao,
Sulu, Manilad dan sepanjang pesisir pantai kepulauan Filipina tidak terlepas
dari ajaran Islam yang dibawa oleh para pedagang tersebut dapat
mengakomodasi tradisi lokal. Umat Islam Filipina yang kemudian dikenal
dengan bangsa Moro, pada akhirnya menghadapi berbagai hambatan baik
pada masa kolonial maupun pasca kemerdekaan. Bila direntang ke
belakang, perjuangan bangsa Moro dapat dibagi menjadi tiga fase, yaitu:
Moro berjuang melawan penguasa Spanyol selama lebih dari 375 tahun
(1521-1898), Moro berusaha bebas dari kolonialisme Amerika selama 47
tahun (1898-1946), dan Moro melawan pemerintah Filipina (1970-
sekarang).

Kata Kunci: Filipina, Islam, Sejarah

Abstact

The Philippines is one of the countries in Southeast Asia where the majority
of the population is Catholic. Islam is a minority religion. Even though
Islam is a minority, there are areas that make Islam the majority religion,
namely in the southern Philippines. The process of Islamization in the
Philippines in the early days was through three things, namely: trade,
marriage and politics. The acceptance of Islam by the people of Mindanao,
Sulu, Manilad and along the coast of the Philippine archipelago was
inseparable from the Islamic teachings brought by these traders to
accommodate local traditions. The Filipino Muslims, who became known as
the Moro people, in the end faced various obstacles both during the colonial
and post-independence period. If stretched backward, the struggle of the
Moro nation can be divided into three phases, namely: Moro fought against
the Spanish rulers for more than 375 years (1521-1898), Moro tried to be
free from American colonialism for 47 years (1898-1946), and Moro fought
back. Philippine government (1970-present).

Keywords: History, Islam, Philippines

32



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

Pendahuluan

Menurut Azyumardi Azra bahwa kawasan Asia Tenggara terbagi menjadi tiga
bagian berdasarkan atas pengaruh yang diterima wilayah tersebut. Pertama adalah
wilayah Indianized Southeast Asia, Asia Tenggara yang dipengaruhi India yang dalam
hal ini hindu dan budha. Kedua, Sinized South East Asia, wilayah yang mendapatkan
pengaruh China, adalah Vietnam. Ketiga, yaitu wilayah Asia Tenggara yang
dispanyolkan, atau Hispainized South East Asia, yaitu Philipina. Ketiga pembagian
tersebut seolah meniadakan pengaruh Islam yang begitu besar di Asia Tenggara,
khususnya Philipina. Seperti tertulis bahwa Philipina termasuk negara yang
terpengaruhi oleh Spanyol. Hal itu benar adanya, akan tetapi pranata kehidupan di
Philipina juga terpengaruhi oleh Islam pada masa penjajahan amerika dan spanyol.
Makalah ini akan menyingkap dengan singkat tentang sejarah masuknya Islam di
Philipina.

Islam di Asia menurut Dr. Hamid dalam bukunya yang berjudul “Islam Sebagai
Kekuatan International”, Dr. Hamid mencantumkan bahwa Islam di Philipina
merupakan salah satu kelompok minoritas diantara negara-negara yang lain. Dari
statistik demografi pada tahun 1977, masyarakat Philipina berjumlah 44. 300.000 jiwa.
Sedangkan jumlah masyarakat Muslim 2.348.000 jiwa. Dengan prosentase 5,3% dengan
unsur dominan komunitas Mindanao dan mogondinao.

Asia tenggara adalah sebutan untuk wialyah daratan Asia bagian timur yang
terdiri dari jazirah Indo-Cina dan kepualauan yang banyak serta terilingkupi dalam
Negara Indonesia dan Philipina. Melihat sejarah masa lalu, terlihat bahwa Islam
bukanlah agama pertama yang tumbuh pesat, akan tetapi Islam masuk ke lapisan
masyarakat yang waktu itu telah memiliki peradaban, budaya, dan agama.

Dalam makalah ini, pemakalah akan membahas beberapa hal penting tentang
Islam di Filipina. Antara lain: Sejarah masuknya Islam di Filipina, faktor-faktor Islam
menjadi agama minoritas di Filipina. Hal-hal tersebut menjadi pembahasan dalam
makalah ini, karena merupakan sebuah upaya besar dalam mengangkat dan
menyebarkan agama Islam.

Dari latar belakang di atas, penulis mengemukakan permasalahan sebagai pokok
pembahasan dalam makalah ini. Bagaimana sejarah masuknya Islam di Filipina?
Bagaimana perkembangan Peradaban Islam di Filipina?

Pembahasan

Kondisi Geografis Filipina

Filipina adalah sebuah negara Republik dengan luas wilayah 114.830 mil dengan
jumlah penduduk 49.139.350 jiwa. Dilihat dari luas wilayahnya, maka Filipina tidaklah
termasuk negara padat penduduk. Mayoritas penduduknya beragama Katolik yaitu,
85,8% dari keseluruhan jumlah penduduk. Islam 4%, Protestan 3,1%, Iglesiani Kristo
1,3%, Budhis 0,08%, dan lain-lain 20%. lklim daerah Filipina adalah tropis yang
hampir sama dengan semua yang terjadi di Asia Tenggara, namun Filipina mempunyai
temperatur panas yang tinggi dan kurang berawan.

Dr. Hamid dalam bukunya “Islam Sebagai Kekuatan International”,
mencantumkan bahwa Islam di Philipina merupakan salah satu kelompok minoritas
diantara negara-negara yang lain. Dari statistik demografi pada tahun 1977, Masyarakat
Philipina berjumlah 44. 300.000 jiwa. Sedangkan jumlah masyarakat Muslim 2.348.000

33



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

jiwa. Dengan prosentase 5,3% dengan unsur dominan komunitas Mindanao dan
Mogondinao.

Kedaulatan Filipina diperoleh pada tanggal 4 Juli 1946 didasarkan Undang-
Undang 1935. Bahasa Nasional Filipina adalah “Philipino” yang pada dasarnya diambil
dari bahasa “Tagalog” yang banyak digunakan oleh masyarakat di Manila dan
sekitarnya. Ada 87 banyaknya dialek bahasa, hal ini mencerminkan banyaknya suku dan
etnis. Mata uangnya adalah Peso terdiri dari kertas dan logam.

Sejarah Masuknya Islam di Filipina

Sejarah masuknya Islam di Filipina tidak dapat dilepaskan dari kondisi sosio-
cultural wilayah tersebut sebelum kedatangan Islam. Filipina adalah sebuah Negara
kepulauan yang terdiri dari 7107 pulau. Penduduknya yang berjumlah 47 jiwa
menggunakan 87 dialek bahasa yang berbeda yang mencerminkan banyaknya suku dan
komunitas etnis. Sebelum kedatangan Islam, Filipina adalah sebuah wilayah yang
dikuasai oleh kerajaan-kerajaan. Islam dapat masuk dan diterima dengan baik oleh
penduduk setempat setidaknya karena ajaran Islam dapat mengakomodasi berbagai
tradisi yang telah mereka lakukan selama ini.

Para ahli sejarah menemukan bukti abad ke-16 dan abad ke-17 dari sumber-
sumber Spanyol tentang keyakinan agama penduduk Asia Tenggara termasuk Luzon,
yang merupakan bagian dari Negara Filipina saat ini, sebelum kedatangan Islam.
Sumber-sumber tersebut memberikan penjelasan bahwa sistem keyakinan agama yang
sangat dominan ketika Islam datang pada abad ke-14 syarat berbagai upacara pemujaan
untuk orang yang sudah meninggal.

Hal ini jelas sekali tidak sejalan dengan ajaran Islam yang menentang keras
penyembahan berhala dan politeisme. Namun tampaknya Islam dapat memperlihatkan
kepada mereka bahwa agama ini memiliki cara tersendiri yang menjamin arwah orang
yang meninggal dunia berada dalam keadaan tenang, yang ternyata dapat mereka
terima.

Islam masuk ke wilayah Filipina Selatan, khususnya kepulauan Sulu dan
Mindanao pada tahun 1380 M. Seorang tabib dan ulama Arab bernama Karimul
Makhdum dan Raja Baguinda tercatat sebagai orang pertama yang menyebarkan ajaran
Islam di kepulauan tersebut. Menurut catatan sejarah, Raja Baguinda adalah seorang
pangeran dari Minangkabau (Sumatra Barat). la tiba di kepulauan Sulu sepuluh tahun
setelah berhasil mendakwahkan Islam di kepulauan Zamboanga dan Basilan. Atas hasil
kerja kerasnya juga, akhirnya Kabungsuwan Manguindanao, raja terkenal dari
Manguindanao memeluk Islam. Dari sinilah awal peradaban Islam di wilayah ini mulai
dirintis. Adapula pendapat yang lain mengenai masuknya Islam datang ke kepulaun
Sulu. Bahwasannya Islam datang ke Sulu pada abad ke-9 melalui perdagangan. Tapi itu
tidak menjadi faktor yang penting dalam sejarah Sulu, sampai abad ke 13 ketika orang-
orang menyebarkan Islam (da’i) mulai pertama kali tinggal di Buasna (Jolo) kemudian
di daerah-daerah lain kepulauan Sulu.

Islam di asia menurut Dr. Hamid mempunyai 3 bentuk penyebaran. Pertama,
penyebaran Islam melahirkan mayoritas penduduk. Kedua, kelompok minoritas Islam.
Ketiga, kelompok negera-negara Islam tertindas.

Dalam bukunya yang berjudul Islam Sebagai Kekuatan International, Dr. Hamid
mencantumkan bahwa Islam di Philipina merukan salah satu kelompok ninoritas
diantara negara-negara yang lain. Dari statistik demografi pada tahun 1977, Masyarakat
Philipina berjumlah 44.300.000 jiwa. Sedangkan jumlah masyarakat Muslim 2.348.000

34



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

jiwa. Dengan prosentase 5,3% dengan unsur dominan komunitas Mindanao dan
Mogondinao.

Hal itu pastinya tidak lepas dari sejarah latar belakang Islam di negeri Philipina.
Bahkan lebih dari itu, bukan hanya penjajahan saja, akan tetapi konflik internal yang
masih berlanjut sampai saat ini.

Sejarah masuknya Islam ke wilayah Filipina Selatan, khususnya kepulauan Sulu
dan Mindanao pada tahun 1380 M., seorang tabib dan ulama Arab bernama Karimul
Makhdum dan Raja Baguinda tercatat sebagai orang pertama yang menyebarkan ajaran
Islam di kepulauan tersebut. Menurut catatan sejarah, Raja Baguinda adalah seorang
pangeran dari Minangkabau (Sumatra Barat). la tiba di kepulauan Sulu sepuluh tahun
setelah berhasil mendakwahkan Islam di kepulauan Zamboanga dan Basilan. Atas hasil
kerja kerasnya juga, akhirnya Kabungsuwan Manguindanao, raja terkenal dari
Manguindanao memeluk Islam. Dari sinilah awal peradaban Islam di wilayah ini mulai
dirintis. Pada masa itu, sudah dikenal sistem pemerintahan dan peraturan hukum yaitu
Manguindanao Code of Law atau Luwaran yang didasarkan atas Minhaj dan Fathu-i-
Qareeb, Taqgreebu-i-Intifa dan Mir-atu-Thullab. Manguindanao kemudian menjadi
seorang Datuk yang berkuasa di profinsi Davao di bagian tenggara pulau Mindanao.
Setelah itu, Islam disebarkan ke pulau Lanao dan bagian utara Zamboanga serta daerah
pantai lainnya. Sepanjang garis pantai kepulauan Filipina semuanya berada di bawah
kekuasaan pemimpin-pemimpin Islam yang bergelar Datuk atau Raja. Menurut ahli
sejarah kata Manila (Ibukota Filipina sekarang) berasal dari kata Amanullah (negeri
Allah yang aman). Pendapat ini bisa jadi benar, mengingat kalimat tersebut banyak
digunakan oleh masyarakat sub-kontinen.

Sejarah masuknya Islam di Filipina dimulai pada abad ke-14 melalui kepulauan
Sulu. Disebutkan bahwa orang yang sangat berjasa dalam penyebaran Islam pertama di
kepulaan tersebut adalah Syarif Karim al-Makhdum, ia adalah orang Arab yang datang
ke Malaka dan mengislamkan Sultan Muhammad Syah dan rakyat Malaka. Setelah
beberapa lama menetap, ia kemudian melanjutkan perjalanan ke Timur dan tiba di Sulu
sekitar tahun 1380 dan menetap di Bwansa, ibu kota Sulu yang lama, di sana al-
Makhdum bersama penduduk setempat membangun sebuah masjid sebagai sentral
kegiatan dakwah, hasil dari usaha tersebut cukup menggembirakan karena banyak
pemimpin-pemimpin lokal yang tertarik menerima ajarannya. Muballigh lainnya yang
patut disebutkan kerena jasanya dalam penyebaran Islam di Filipina yakni Abu Bakar,
ia juga seorang Arab yang memulai tugas dakwahnya di Malaka, Palembang, Brunei
dan akhirnya sampai di Sulu sekitar tahun 1450.

Setelah tiba di Kepulaun tersebut dan merasa telah cukup pengikutnyanya ia pun
mendirikan masjid sebagaimana pendahulunya sehingga kegitan dakwahnya
berkembang, puncak kesuksesannya ketika Raja Bwansa, Raja Baginda menjadikannya
menantu dan ahli waris kerajaan. Abu Bakar pun kemudian menjadi Sultan dengan gelar
Sharif al-Hashim, ia dianggap peletak dasar kesultanan Sulu dan cikal bakal dari sultan-
sultan dan datu-datu di kepulauan tersebut. Bersamaan dengan datangnya Abu Bakar ke
Sulu, di tempat lain juga telah datang para muballigh yang berdarah Arab ke
Mangindanao, merekalah yang mula-mula yang membuntuk tatanan masyarakat Islam
di sana. Sementara abad ke-16, datang Syarif Muhammad Kabungsuan yang konon
adalah seorang pangeran dari Johor bersama pengikutnya, seperti halnya Abu Bakar,
Kabungsuan tidak hanya melanjutkan proses Islamisasi, tetapi lebih penting adalah
meletakkan dasar kesultanan Maguindanao. la sering disebut dalam silsilah raja-raja
sebagai orang satu-satunya yang bertanggungjawab dalam Islamisasi Mindanao.

35



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

Data historis tersebut di atas, menunjukkan kuatnya pendapat yang mengatakan
bahwa Islam datang ke Asia Tenggara langsung dari Arab termasuk wilayah Filipina,
atau tepatnya dari Hadramaut. Dari seluruh tokoh yang berjasa dalam penyebaran Islam
di Filipina, mereka adalah berasal dari Arab dengan gelar Syarif atau Sayyid. Alasan
lain yang memperkuat tesis yang mengatakan Islam datang ke Asia Tenggara berasal
dari Hadramaut walau sifatnya lebih umum yaitu adanya kesamaan mazhab yang dianut
pada semua tempat di Asia Tenggara yakni mazhab Syafi’i.

Dakwah Islam terus berlangsung sampai tersebar ke hampir keseluruh Filipina
termasuk di kota Manila, hanya saja penyebarannya terhenti ketika orang-orang Spanyol
datang dibawah Agustin de Lagasapi sekitar 1565, maka sejak itu pula Filipina dijajah
sekaligus dijadikan lahan penyebarkan agama Kristen Katolik. Namun penguasaan
penjajah tersebut tidak berhasil menduduki semua daerah dalam wilayah Filipina,
kesultanan Islam di Mindanau dan Sulu berhasil mempertahankan diri dari serangan
Portugis dari arah Selatan. Tahun 1898, karena sesuatu hal Spanyol harus menyerahkan
kekuasaan kepada Amerika, Selama pendudukan tersebut kesultanan Mindanao dan
Sulu dapat disatukan pada tahun 1903. Sedangkan secara administratif kedua wilyah itu
baru diakui oleh pemerintahan Filipina tahun 1914-1920. Suatu hal yang menarik
disimak, masyarakat muslim Filipina tidak banyak terpengaruh dengan penetrasi
kolonialisme, meskipun ia termasuk negara di Asia Tenggara yang paling lama dijajah,
bahwa umat Islam Filipina tetap tidak pernah mengikuti keinginan penjajah, dalam
artian bahwa masyarakat muslim Filipina sangat kuat memegang tradisinya, ulet dalam
memperjuangkan dan mempertahankan kebebasannya (terkontekstualisasi pemikiran
keagamaannya).

Perkembangan Islam di Filipina

Kebangkitan Islam terus digaungkan oleh dua kelompok yang sama-sama
mengatasnamakan umat Islam Filipina. Kelompok pertama berpandangan radikal,
dipegang oleh para anggota Moro National Liberation Front (MNLF) yang merupakan
minoritas di kalangan penduduk muslim. Kelompok kedua berpandangan moderat,
dipegang oleh warga Muslim yang ingin memprakarsai berbagai perubahan dalam
masyarakat yang lebih luas. Kelompok moderat yang didukung oleh mayoritas
penduduk berusaha mempertahankan diri sebagai masyarakat Muslim. Mereka mau
masuk ke dalam sistem politik Filipina demi mencapai tujuan-tujuan mereka, dengan
menggunakan semua cara-cara legal dan konstitusional yang ada, termasuk
penyebarluasan ide-ide pemikiran, mengorganisir kelompok-kelompok penekan dan
berpartisipasi dalam usaha-usaha pemerintah untuk menemukan suatu penyelesaian
yang damai adil terhadap Moro.

Moro National Liberation Front (MNLF) menggunakan dua strategi yakni
menarik perhatian internasional, khususnya negara-negara Islam — tentang nasib mereka
yang tertindas; menjalankan perang gerilya untuk melemahkan Pemerintah Filipina.

Suasana dan posisi umat Islam di Pilifina mempengaruhi strategi dan
keberlangsungan kegiatan dakwah. Sebuah organisasi Islam yang berskala Filipina
adalah CONVISLAM atau “Converst to Islam”, yang didirikan pada tahun 1954 secara
aktif bergerak untuk kegiatan dakwah. Pada tahun 1981, Convislam mempelopori
sebuah organisasi dakwah yang berskala nasional yang disebut Islamic Da’wah Council
of the Philippines, Inc (Majlis al-Da’wah al-Islamiyyah al-Philipiniyyah) untuk menjadi
payung semua gerakan dan kegiatan dakwah. Kegiatan-kegiatannya antara lain
penerbitan buku-buku Islam, kunjungan ke cabang-cabang provinsi, menyelenggarakan

36



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

serangkaian kuliah umum, membangun masjid, menghadiri konferensi-konferensi
internasional dan program-program pelatihan untuk usaha dakwah Islam,
menyelenggarakan sekolah minggu dan kursus-kursus bahasa Arab. Di samping itu,
terdapat banyak sekolah madrasah yang didirikan oleh organisasi-organisasi Muslim
terutama di provinsi-provinsi bagian selatan.

Kemudian seorang tokoh terkenal Muslim Filipina, Peter Gordon Gowing, juga
menyebutkan kelompok dakwah seperti tableegh Marawi City. Mereka ini adalah
Shubba’anol Muslimeen Tableegh of Philippenes, Jama’at Tableegh, dan Islamic
Tableegh of the Philippines. Organisasi-organisasi ini sedikit yang dapat diketahui
karena kurangnya informasi yang lebih jauh mengenai eksistensi dan kegiatannya,
kendati dari sisi distribusi keanggotaannya cukup luas. Hal yang tidak dapat dilewatkan
mengenai organisasi-organisasi yang erat kaitannya dengan kebangkitan Islam di
Filipina walaupun sangat terkait dengan posisi tawar —menawar antara umat Islam
secara umum dengan pemerintah antara lain lahirnya Peranan Kementerian Urusan
Muslim, yang antara lain bertugas menyelenggarakan ibadat haji. Demikian pula Bank
Amanah, sebuah bank Muslim yang berhubungan dengan kementerian, dan secra
khusus didirikan untuk melaksanakan ketentuan Islam mengenai larangan riba.
Didirikannya bank semacam ini sungguh merupakan suatu prestasi.

Secara umum gambaran masuknya Islam di Philiphina melalui beberapa fase, dari
penjajahan sampai masa modern.

Masa Kolonial Spanyol

Proses Islamisasi di seluruh Filipina secara tiba-tiba terhenti akibat datangnya
bangsa Spanyol dari Utara sebagaimana yang disebutkan sebelumnya. Akibatnya, Islam
tidak dapat memiliki kesempatan untuk berkembang secara penuh dan mendapatkan
akarnya di bagian-bagian lain negara kecuali Filipina Selatan dan beberapa daerah
pantai. Keadaan ini terus berlanjut sampai Filipina merdeka, kekuasaan secara politik,
ekonomi dan sosial didominasi oleh kalangan Non-Muslim yang membuat warga
muslim Filipina merasa terancam di negara sendiri dengan kebijakan pemerintah yang
mengecilkan arti kelompok-kelompok minoritas.

Kondisi ini tidak membuat warga muslim Filipina tinggal berdiam diri, mereka
menyadari keberadaannya sebagai bagian dari warga bangsa yang mempunyai hak yang
sama, maka mereka melakukan kegiatan atau aktifitas yang dapat menyadarkan kaum
muslim.

Sejak masuknya orang-orang Spanyol ke Filipina, pada 16 Maret 1521 M,
penduduk pribumi telah mencium adanya maksud lain di balik “ekspedisi ilmiah”
Ferdinand de Magellans. Ketika kolonial Spanyol menaklukan wilayah utara dengan
mudah dan tanpa perlawanan berarti, tidak demikian halnya dengan wilayah selatan.
Mereka justru menemukan penduduk wilayah selatan melakukan perlawanan sangat
gigih, berani dan pantang menyerah. Tentara kolonial Spanyol harus bertempur mati-
matian kilometer demi kilometer untuk mencapai Mindanao-Sulu (kesultanan Sulu
takluk pada tahun 1876 M). Menghabiskan lebih dari 375 tahun masa kolonialisme
dengan perang berkelanjutan melawan kaum Muslimin.

Walaupun demikian, kaum Muslimin tidak pernah dapat ditundukan secara total.
Selama masa kolonial, Spanyol menerapkan politik devide and rule (pecah belah dan
kuasai) serta mision-sacre (misi suci Kristenisasi) terhadap orang-orang Islam. Bahkan
orang-orang Islam di-stigmatisasi (julukan terhadap hal-hal yang buruk) sebagai
“Moor” (Moro). Artinya orang yang buta huruf, jahat, tidak bertuhan dan huramentados
(tukang bunuh). Sejak saat itu julukan Moro melekat pada orang-orang Islam yang

37



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

mendiami kawasan Filipina Selatan tersebut. Tahun 1578 M terjadi perang besar yang
melibatkan orang Filipina sendiri. Penduduk pribumi wilayah Utara yang telah
dikristenkan dilibatkan dalam ketentaraan kolonial Spanyol, kemudian diadu domba dan
disuruh berperang melawan orang-orang Islam di selatan. Terjadilah peperangan antar
orang Filipina sendiri dengan mengatasnamakan “misi suci”. Dari sinilah kemudian
timbul kebencian dan rasa curiga orang-orang Kristen Filipina terhadap Bangsa Moro
yang Islam hingga sekarang. Sejarah mencatat, orang Islam pertama yang masuk
Kristen akibat politik yang dijalankan kolonial Spanyol ini adalah istri Raja Humabon
dari pulau Cebu.

Masa Imperialisme Amerika Serikat

Sekalipun Spanyol gagal menundukkan Mindanao dan Sulu, Spanyol tetap
menganggap kedua wilayah itu merupakan bagian dari teritorialnya. Secara tidak sah
dan tak bermoral, Spanyol kemudian menjual Filipina kepada Amerika Serikat seharga
US$ 20 juta pada tahun 1898 M melalui Traktat Paris.

Amerika datang ke Mindanao dengan menampilkan diri sebagai seorang sahabat
yang baik dan dapat dipercaya. Inilah karakter musuh-musuh Islam sebenarnya pada
abad ini. Hal ini dibuktikan dengan ditandatanganinya Traktat Bates (20 Agustus 1898
M) yang menjanjikan kebebasan beragama, kebebasan mengungkapkan pendapat,
kebebasan mendapatkan pendidikan bagi Bangsa Moro. Namun traktat tersebut hanya
taktik mengambil hati orang-orang Islam agar tidak memberontak, karena pada saat
yang sama Amerika tengah disibukkan dengan pemberontakan kaum revolusioner
Filipina Utara pimpinan Emilio Aguinaldo. Terbukti setelah kaum revolusioner kalah
pada 1902 M, kebijakan AS di Mindanao dan Sulu bergeser kepada sikap campur
tangan langsung dan penjajahan terbuka. Setahun kemudian (1903 M) Mindanao dan
Sulu disatukan menjadi wilayah propinsi Moroland dengan alasan untuk
memberadabkan (civilizing) rakyat Mindanao dan Sulu.

Periode berikutnya tercatat pertempuran antara kedua belah pihak. Teofisto
Guingona, Sr. mencatat antara tahun 1914-1920 rata-rata terjadi 19 kali pertempuran.
Tahun 1921-1923, terjadi 21 kali pertempuran. Patut dicatat bahwa selama periode
1898-1902, AS ternyata telah menggunakan waktu tersebut untuk membebaskan tanah
serta hutan di wilayah Moro untuk keperluan ekspansi para kapitalis. Bahkan periode
1903-1913 dihabiskan AS untuk memerangi berbagai kelompok perlawanan Bangsa
Moro.

Namun Amerika memandang peperangan tak cukup efektif meredam perlawanan
Bangsa Moro, Amerika akhirnya menerapkan strategi penjajahan melalui kebijakan
pendidikan dan bujukan. Kebijakan ini kemudian disempurnakan oleh orang-orang
Amerika sebagai ciri khas penjajahan mereka. Kebijakan pendidikan dan bujukan yang
diterapkan Amerika terbukti merupakan strategi yang sangat efektif dalam meredam
perlawanan Bangsa Moro. Sebagai hasilnya, kohesitas politik dan kesatuan diantara
masyarakat Muslim mulai berantakan dan basis budaya mulai diserang oleh norma-
norma Barat.

Pada dasarnya kebijakan ini lebih disebabkan keinginan Amerika memasukkan
kaum Muslimin ke dalam arus utama masyarakat Filipina di Utara dan mengasimilasi
kaum Muslim ke dalam tradisi dan kebiasaan orang-orang Kristen. Seiring dengan
berkurangnya kekuasaan politik para Sultan dan berpindahnya kekuasaan secara
bertahap ke Manila, pendekatan ini sedikit demi sedikit mengancam tradisi
kemandirian.

38



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

Masa Peralihan

Masa pra-kemerdekaan ditandai dengan masa peralihan kekuasaan dari penjajah
Amerika ke pemerintah Kristen Filipina di Utara. Untuk menggabungkan ekonomi
Moroland ke dalam sistem kapitalis, diberlakukanlah hukum-hukum tanah warisan
jajahan AS yang sangat kapitalistis seperti Land Registration Act No. 496 (November
1902) yang menyatakan keharusan pendaftaran tanah dalam bentuk tertulis,
ditandatangani dan di bawah sumpah.

Kemudian Philippine Commission Act No. 718 (4 April 1903) yang menyatakan
hibah tanah dari para Sultan, Datu, atau kepala Suku Non-Kristen sebagai tidak sah, jika
dilakukan tanpa ada wewenang atau izin dari pemerintah. Demikian juga Public Land
Act No. 296 (7 Oktober 1903) yang menyatakan semua tanah yang tidak didaftarkan
sesuai dengan Land Registration Act No. 496 sebagai tanah negara, The Mining Law of
1905 yang menyatakan semua tanah negara di Filipina sebagai tanah yang bebas,
terbuka untuk eksplorasi, pemilikan dan pembelian oleh WN Filipina dan AS, serta
Cadastral Act of 1907 yang membolehkan penduduk setempat (Filipina) yang
berpendidikan, dan para spekulan tanah Amerika, yang lebih paham dengan urusan
birokrasi, untuk melegalisasi klaim-klaim atas tanah. Pada intinya ketentuan tentang
hukum tanah ini merupakan legalisasi penyitaan tanah-tanah kaum Muslimin (tanah
adat dan ulayat) oleh pemerintah kolonial AS dan pemerintah Filipina di Utara yang
menguntungkan para kapitalis.

Pemberlakukan Quino-Recto Colonialization Act No. 4197 pada 12 Februari 1935
menandai upaya pemerintah Filipina yang lebih agresif untuk membuka tanah dan
menjajah Mindanao. Pemerintah mula-mula berkonsentrasi pada pembangunan jalan
dan survei-survei tanah negara, sebelum membangun koloni-koloni pertanian yang baru.
NLSA — National Land Settlement Administration — didirikan berdasarkan Act No. 441
pada 1939.Di bawah NLSA, tiga pemukiman besar yang menampung ribuan pemukim
dari Utara dibangun di propinsi Cotabato Lama.Bahkan seorang senator Manuel L.
Quezon pada 1936-1944 gigih mengkampanyekan program pemukiman besar-besaran
orang-orang Utara dengan tujuan untuk menghancurkan keragaman (homogenity) dan
keunggulan jumlah Bangsa Moro di Mindanao serta berusaha mengintegrasikan mereka
ke dalam masyarakat Filipina secara umum.

Kepemilikan tanah yang begitu mudah dan mendapat legalisasi dari pemerintah
tersebut mendorong migrasi dan pemukiman besar-besaran orang-orang Utara ke
Mindanao. Banyak pemukim yang datang, seperti di Kidapawan, Manguindanao,
mengakui bahwa motif utama kedatangan mereka ke Mindanao adalah untuk
mendapatkan tanah. Untuk menarik banyak pemukim dari utara ke Mindanao,
pemerintah membangun koloni-koloni yang disubsidi lengkap dengan seluruh alat bantu
yang diperlukan. Konsep penjajahan melalui koloni ini diteruskan oleh pemerintah
Filipina begitu AS hengkang dari negeri tersebut. Sehingga perlahan tapi pasti orang-
orang Moro menjadi minoritas di tanah mereka.

Masa Pasca Kemerdekaan hingga Sekarang

Kemerdekaan yang didapatkan Filipina (1946 M) dari Amerika Serikat ternyata
tidak memiliki arti khusus bagi Bangsa Moro. Hengkangnya penjajah pertama (Amerika
Serikat) dari Filipina ternyata memunculkan penjajah lainnya (pemerintah Filipina).
Namun patut dicatat, pada masa ini perjuangan Bangsa Moro memasuki babak baru
dengan dibentuknya front perlawanan yang lebih terorganisir dan maju, seperti MIM,
Anshar-el-Islam, MNLF, MILF, MNLF-Reformis, BMIF. Namun pada saat yang sama
juga sebagai masa terpecahnya kekuatan Bangsa Moro menjadi faksi-faksi yang

39



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

melemahkan perjuangan mereka secara keseluruhan. Pada awal kemerdekaan,
pemerintah Filipina disibukkan dengan pemberontakan kaum komunis Hukbalahab dan
Hukbong Bayan Laban Sa Hapon. Sehingga tekanan terhadap perlawanan Bangsa Moro
dikurangi. Gerombolan komunis Hukbalahab ini awalnya merupakan gerakan rakyat
anti penjajahan Jepang. Setelah Jepang menyerah, mereka mengarahkan perlawanannya
ke pemerintah Filipina. Pemberontakan ini baru bisa diatasi di masa Ramon Magsaysay,
menteri pertahanan pada masa pemerintahan Eipidio Qurino (1948-1953). Tekanan
semakin terasa hebat dan berat ketika Ferdinand Marcos berkuasa (1965-1986).

Dibandingkan dengan masa pemerintahan semua presiden Filipina dari Jose Rizal
sampai Fidel Ramos maka masa pemerintahan Ferdinand Marcos merupakan masa
pemerintahan paling represif bagi Bangsa Moro. Pembentukan Muslim Independent
Movement (MIM) pada 1968 dan Moro Liberation Front (MLF) pada 1971 tak bisa
dilepaskan dari sikap politik Marcos yang lebih dikenal dengan Presidential
Proclamation No. 1081 itu. Perkembangan berikutnya kita semua tahu.MLF sebagai
induk perjuangan Bangsa Moro akhirnya terpecah. Pertama, Moro National Liberation
Front (MNLF) pimpinan Nurulhaj Misuari yang berideologikan nasionalis-sekuler.
Kedua, Moro Islamic Liberation Front (MILF) pimpinan Salamat Hashim, seorang
ulama pejuang, yang murni berideologikan Islam dan bercita-cita mendirikan negara
Islam di Filipina Selatan. Namun dalam perjalanannya, ternyata MNLF pimpinan Nur
Misuari mengalami perpecahan kembali menjadi kelompok MNLF-Reformis pimpinan
Dimas Pundato (1981) dan kelompok Abu Sayyaf pimpinan Abdurrazak Janjalani
(1993).

Tentu saja perpecahan ini memperlemah perjuangan Bangsa Moro secara
keseluruhan dan memperkuat posisi pemerintah Filipina dalam menghadapi Bangsa
Moro. Ditandatanganinya perjanjian perdamaian antara Nur Misuari (ketua MNLF)
dengan Fidel Ramos (Presiden Filipina) pada 30 Agustus 1996 di Istana Merdeka
Jakarta lebih menunjukkan ketidaksepakatan Bangsa Moro dalam menyelesaikan
konflik yang telah memasuki 2 dasawarsa itu. Disatu pihak mereka menghendaki
diselesaikannya konflik dengan cara diplomatik (diwakili oleh MNLF), sementara pihak
lainnya menghendaki perjuangan bersenjata/jihad (diwakili oleh MILF). Semua pihak
memandang caranyalah yang paling tepat dan efektif.Namun agaknya Ramos telah
memilih salah satu diantara mereka walaupun dengan penuh resiko.“Semua orang harus
memilih, tidak mungkin memuaskan semua pihak,” katanya.Dan jadilah bangsa Moro
seperti saat ini, minoritas di negeri sendiri.

Seorang ilmuan Muslim, Asiri Abu Bakar, menunjukkan faktor-faktor bangkitnya
warga muslim Filipina:

1. Bertambahnya hubungan ulama dan para pendatang dengan muslim yang terpelajar
dari dunia Arab;

2. Bertambahnya jumlah warga Moro yang pergi naik haji;

Bertambahnya kesempatan kesempatan melakukan studi di berbagai pusat Islam di

seluruh dunia;

Partisipasi aktif dalam berbagai pertemuan;

Kembalinya ratusan pelajar Muslim dari luar negeri;

Semakin banyaknya didirikan madrasah-madrasah di daerah;

Kedatanagan para pejabat dari dunia Islam ke Moro;

Banyaknya konferensi pers internasional dan peliputan perang yang berlangsung di

Mindanao serta kekejaman beberapa personel meliter di wilayah tersebut.

w

N ok

40



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

Kebangkitan tersebut dapat dilihat pula dari,
1. Dibayarkannya tunggakan perang Dunia Il kepada beberapa Muslim yang

memungkinkan mereka naik haji dan kemudian membangkitkan kesadaran Islam
mereka;

2. Bertambahnya perkumpulan dan organisasi Islam yang didukung oleh warga lokal
maupun luar negeri;

3. Didirikannya sekolah-sekolah tinggi dan universitas-universitas swasta dan negeri di
negara ini yang memberikan kuliah-kuliah dan gelar-gelar dalam studi Islam;

4. Pemberontakan Moro, yang telah mengakibatkan peningkatan kesadaran dan
kewaspadaan Muslim.

Faktor Islam Menjadi Agama Minoritas Di Filipina

Mayoritas penduduk Filipina beragama Katolik, walaupun katolik menjadi agama
mayoritas, tetapi di Filipina terdapat tiga ribu masjid, terutama di selatan. Penduduk
Filipina sekitar 85.236.900 juta pada tahun 2006 dan setiap tahunnya pertumbuhan
penduduknya 1,92% dengan luas wilayah 300.076 km terdiri dari 7.107 pulau.
Penduduknya terdiri dari beberapa suku yaitu suku Filipino 80%, Tionghoa 10%, Indo
Arya 5%, Eropa dan Amerika 2%, Arab 1%, suku lain 2%. Kota Marawi dan Jolo dapat
dianggap sebagai pusat keagamaan bagi komunitas muslim. Kitab suci alQur’an telah
diterjemahkan oleh dr.Ahmad Domacao Alonto kedalaam bahasa Maranao, bahasa yang
paling utama dikalangan muslim kebanyakan muslim di Moro adalah petani dan
nelayan. Dijabatan tinggi pemerintah Filipina tidak berarti. Asosiasi islam yang paaling
aktif adalah Asosiasi Muslim Filipina (Manila), Ansar al Islam(Kota Marawi),
Masyarakat Islam Mualaf (Manila) dan yayasan Islam Sulu (jolo) dan sebagainya.
Tahun 1983, Dewan Dakwah Islam Filipina telah dibentuk untuk mempersatukan
organisasi-organisasi Muslim di utara dan selatan.

Menurut Majul, ada tiga alasan yang menjadi penyebab sulitnya bangsa Moro
berintegerasi secara penuh kepada republik Filipina. Pertama, bangsa Moro sulit
menghargai undang-undang Nasional, khususnya yang mengenai hubungan pribadi
daan keluarga, karena undang-undang tersebut berasal daari Barat dan Katolik, seperti
larangan bercerai dan poligami yang sangat bertentangan dengan hukum Islam yang
membolehkannya. Kedua, system sekolah yang menetapkan kurikulum yang sama, bagi
setiap anak Filipina disemua daerah, tanpa membedakan perbedaan agama dan kultur,
membuat bangsa Moro malas untuk belajar disekolah yang didirikan pemerintah.
Mereka menghendaki dalam kurikulum itu adanya perbedaan khusus bagi bangsa Moro,
karena adanya perbedaan agama dan kultur.Ketiga, bangsa Moro masih trauma dan
kebencian yang mendalam terhadap program perpindahan penduduk yang dilakukan
oleh pemerintah Filipina kewilayah mereka di Mindanao, karena program ini telah
mengubah posisi mereka dari mayoritas menjadi minoritas hamper disegala bidang
kehidupan.

Kesimpulan

Sejarah masuknya Islam ke wilayah Filipina Selatan, khususnya kepulauan Sulu
dan Mindanao pada tahun 1380 M. Seorang tabib dan ulama Arab bernama Karimul
Makhdum dan Raja Baguinda tercatat sebagai orang pertama yang menyebarkan ajaran

41



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

Islam di kepulauan tersebut. Menurut catatan sejarah, Raja Baguinda adalah seorang
pangeran dari Minangkabau (Sumatra Barat).la tiba di kepulauan Sulu sepuluh tahun
setelah berhasil mendakwahkan Islam di kepulauan Zamboanga dan Basilan.

Filipina merupakan salah satu Negara yang terdapat di Asia Tenggara yang
mayoritas penduduknya beragama Katolik.Islam menjadi agama minoritas.Meskipun
Islam menjadi minoritas, terdapat wilayah yang yang menjadikan Islam sebagai agama
mayoritas yaitu di Filipina bagian Selatan.Perlu perjuangan untuk menjadikan Islam
sebagai agama mayoritas disana. Banyak Negara yang menjajah negera itu seperti
Spanyol dan Amerika, selain menajah mereka juga sebagai misionaris yang
mempersulit untuk berkembangnya agama Islam.Dengan perjuangan dan persatuan
yang tinggi membuat Negara Filipina wilayah selatan penduduknya merdeka dari
penjajah dan misionaris.

Proses islamisasi di Filipina pada masa awal adalah melalui tiga hal, yaitu
perdagangan, perkawinan dan politik. Diterimanya Islam oleh orang-orang Mindanao,
Sulu, Manilad dan sepanjang pesisir pantai kepulauan Filipina tidak terlepas dari ajaran
Islam yang dibawa oleh para pedagang tersebut dapat mengakomodasi tradisi
lokal.Umat Islam Filipina yang kemudian dikenal dengan bangsa Moro, pada akhirnya
menghadapi berbagai hambatan baik pada masa kolonial maupun pasca kemerdekaan.
Bila direntang ke belakang, perjuangan bangsa Moro dapat dibagi menjadi tiga fase:
Moro berjuang melawan penguasa Spanyol selamalebih dari 375 tahun (1521-1898),
Moro berusaha bebas dari kolonialismeAmerika selama 47 tahun (1898-1946), dan
Moro melawan pemerintah Filipina (1970-sekarang).

Minimal ada tiga alasan yang menjadi penyebab sulitnya bangsa Moro
berintegrasi secara penuh kepada pemerintah Republik Filipina: yaitu: bangsa Moro
sulit menerima Undang-Undang Nasional karena jelas undang-undangtersebut berasal
dari Barat dan Katolik dan bertentangan dengan ajaran Islam, sistem sekolah yang
menetapkan kurikulum yang sama tanpa membedakan perbedaan agama dan kultur
membuat bangsa Moro malas untuk belajar di sekolah yang didirikan oleh pemerintah,
dan adanya trauma dan kebencian yang mendalam pada bangsa Moro atas program
perpindahan penduduk yang dilakukan oleh pemerintah Filipina ke wilayah mereka di
Mindanao, karena program ini telah mengubah mereka dari mayoritas menjadi
minoritas di segala bidang kehidupan.

Referensi

Ahm Asy’ari, Akhwan Mukarrom dkk, Pengantar Studi Islam, Surabaya: IAIN Sunan
Ampel Press, 2008
Kettani M Ali, Minoritas Muslim di dewasa ini, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,

2005
Muzani Saiful, Pembangunan dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara, Jakarta:
LP3ES, 1993

Tebba Sudirman, Perkembangan Mutakhir Hukum Islam di Asia Tenggara: Studi Kasus
Hukum Keluarga dan Pengkodifikasinya, Bandung: Mizan,1993

Siti Maryam dkk Sejarah Peradaban Islam, Lkis, 2004

Dr. Hamid A. Rabie, Islam Sebagai Kekuatan International, CV. Rosda Bandung 1985

Hamka, Sejarah Umat Islam, Pustaka Hidayah, 2001

Artikel ~ Sejarah  Masuknya Islam di  Philipina. oleh Imam nugroho
diwww.duiniaislam.com

42



BN AL MA'ARIEF: JURNAL PENDIDIKAN SOSIAL DAN BUDAYA Vol 1 No 12019 I

http://www.wikipedia.com/
http://adha-coba-coba.blogspot.com/2012/01/islam-di-filipina.html
http://www.blogger.com/blogger.g?islam_philipina/
http://dorokabuju.blogspot.com/2007/10/dakwah-islam-di-filipina.html
http://www.duiniaislam.com/sejarah_masuknya_islam_di_philipina/
http://poetrimawardi.blogspot.com/2012/04/ekonomi-islam.html
http://wikipedia/islam_di_filipina_2010/
http://cintailmoe.worpress.com/2008/04/07/sejarah-islam-di-filipina/

43



