KAJIAN REKONSTRUKSI “BUDAYA SIRI” BUGIS DITINJAU
DARI PENDIDIKAN ISLAM

Subri
STAI Al-Azhary Mamuju
Email: subriabdullah@yahoo.com

ABSTRACT

This journal discusses the "Reconstruction of Siri Culture™ of Bugis viewed from
Islamic Education™. The purpose of this paper is to know the concept of Siri '‘Bugis,
the relevance of Siri' Bugis culture with Islamic education, and the internalization
of educational values of Islamic education into the Siri 'Bugis-Makassar culture.
Siri 'Culture Bugis is a shame (psychological condition) that decomposes into
human dignity that becomes the philosophy of Bugis’ life manifested in
pangngadereng (adat) as well as social life, and religious. As a philosophy of life,
Siri 'became the core value of Bugis culture until now and a dynamic shift of Siri'.
Islamic Education with Siri culture of 'Bugis have mutually supportive relevance
(symbiosis mutualism). Islamic education is the process of cultivating character of
human beings who are morally, knowledgeable, creative, innovative, guiding
people to the truth as the basis of life in the world and in the hereafter. While Siri
Culture 'can serve as a spirit of learners in the educational process. The value of
Islamic education summarized in the value of Godhead (Divinity), Humanity, and
Nature has similarity to the value of Siri ‘which is summed up in the elements of
Siri': Pajjama, Lempu ', Getteng, and Sipakatau. Nevertheless, the value of Siri
does not summarize the overall value of Islamic education. Internalization of
Islamic educational values into the Siri '‘Bugis culture is a necessity as a basic
value in implementing the Siri culture. Internalization can be done by
transformation (education value) of Islamic education, through the educational
process with the support of all elements of society. Operationally, internalization
must be supported by elements of education such as curriculum, learning and
adequate teacher resources.

Keywords: Reconstruction, Bugis Culture, Siri“, Islamic Education
ABSTRAK

Jurnal ini membahas “Kajian Rekonstruksi “Budaya Siri*” Bugis ditinjau  Dari
Pendidikan Islam”. Tujuan tulisan ini yaitu untuk mengetahui konsep Siri’ Bugis,

Jumal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2


mailto:subriabdullah@yahoo.com

156 | Subri

bagaimana relevansi budaya Siri’ Bugis dengan pendidikan Islam, dan internalisasi
pendidikan nilai-nilai pendidikan Islam ke dalam budaya Siri’ Bugis-Makassa.
Budaya Siri’ Bagis adalah rasa malu (kondisi psikologis) yang terurai ke dalam
harkat derajat manusia. Menjadi falsafah hidup bagi orang Bugis yang terwujud
dalam pangngadereng (adat) serta kehidupan bermasyarakat, dan keberagamaan.
Sebagai falsafah hidup, maka Siri’ menjadi nilai inti kebudayaan orang Bugis
hingga sekarang dan mengalami dinamika pergeseran niali Siri’. Pendidikan Islam
dengan Budaya Siri’ Bugis memiliki relevansi yang saling mendukung
(simbiosismutualis). Pendidikan Islam merupakan proses penanaman Kkarakter
membentuk manusia yang berakhlak, berpengetahuan, kreativ, inofative, menuntun
manusia pada kebenaran sejati sebagai dasar hidup di dunia dan di akhirat.
Sementara Budaya Siri’ dapat berfungsi sebagai spirit peserta didik dalam proses
pendidikan. Nilai pendidikan Islam yang terangkum dalam nilai Ketuhanan
(ilahiyah), Kemanusiaan, dan Kealaman memiliki kesamaa dengan nilai Siri’ yang
terangkum dalam unsur-unsur Siri’; Pajjama, Lempu’, Getteng, dan Sipakatau.
Meskipun demikian, nilai Siri tidak merangkum secara keseluruhan nilai
pendidikan Islam. Internalisasi nilai-nilai pendidkan Islam kedalam budaya Siri’
Bugis sebuah keharusan sebagai nilai dasar dalam mengimplementasikan budaya
Siri’ tersebut. Internalisasi dapat dilakukan dengan cara transformasi (pendidikan
nilai) pendidikan Islam, melalui proses pendidikan dengan dukungan semua
elemen masyarakat. Secara operasinal, internalisasi harus didukung unsur-unsur
pendidikan sperti kurikulum, pembelajaran serta sumberdaya guru yang memadai.

Kata Kunci: Rekonstruksi, Budaya Bugis, Siri“, Pendidikan Islam

PENDAHULUAN

Budaya Siri’ bugis merupakan nilai yang terkonstruksi secara alami dan
melembaga di tanah Bugis Makassar. Kontruksi nilai tersebut tentunya tidak
terlepas dari peran-peran masyarakat Bugis sehingga budaya tersebut melembaga
dan menjadi nilai utama yang melandasi budaya-budaya lainnya.

Buadaya siri* Bugis tidak bersifat absolut (kekal), meskipun sudah melembaga
budaya tersebut masih dapat ditinjau ulang dengan berbagi persfektif. Hal tersebut
sangat memungkinkan sebab dalam studi budaya paling tidak ada dua pertanyaan
yang muncul yaitu: Pertama apakah budaya tersebut sesuai dengan nilai-nilai
agama yang dianut masyarakat setempat? Kedua apakah budaya tersebut masih
relevan dengan zaman sekarang/mampu menjawab tantangan zaman atau tidak?.

Secara khusus pada budaya Siri’ Bugis, para penulis yang berupaya
mengetahui budaya tersebut, dalam memberikan pengertian terhadap Kkata
Siri’berkisar pada pengertian Siri’sebagai rasa “malu” dan harga diri. Penafsiran

AL-ISHLAH | Juli— Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “‘Budaya Siri” Bugis... | 157

mengenai budaya Siri” hingga saat ini masih multi tafsir bahkan semakin beragam
pengertian dan cenderung mereduksi nilai Siri” yang sebenarnya.

Fenomena peruntukan budaya Siri’ Bugis terkadang dijumpai dalam hal
perkelahian. Ketika seseorang sudah masiri’ maka pantang untuk mundur, lebih
baik mati berkelahi daripada menanggung Siri’. Uniknya terkadang implementasi
Siri’ tersebut sangat jarang disandarkan pada pertimbangan rasio tetapi lebih
banyak disandarkan pada pertimbangan perasaan. Sehingga dalam
implementasinya seseorang tidak memiliki banyak pertimbangan, melainkan yang
dirasakan hanyalah Siri’, dampak selanjutnya Siri’ yang bermuara pada kekerasan
tanpa dilandasi pertimbangan keindahan, kebenaran, dan kebaikan.

Banyaknya perilaku Siri’ yang menyimpang dari nilai-nilai Islam, menjadi
perntanyaan apakah konsep budaya Siri’ memang seperti yang dipahami
kebanyakan orang (menyimpang dari nilai Islam)?, atau terdapat penafsiran yang
berlebihan dalam memaknai Siri’ tersebut. Berdasarkan penelusuran pustaka
penulis, penulis menemuan ada kesamaan antara budaya Siri’ dengan Islam.

Berdasarkan penjelasan di atas, penulis menganggap perlu dilakukan kajian
rekonstruksi budaya Siri’ Bugis sebagai upaya melihat makna dan peruntukan
budaya Siri* yang sebanarnya berdasarkan tinjauan pendidikan Islam.

Tinjauan pendidikan Islam adalah salah satu aspek tinjauan, namun sangat
luas karena pendidikan Islam merupakan upaya pendidikan yang mencakup
memelihara, membesarkan dan mendidik yang didalamnya sudah termasuk
mengandung makna mengajar,' yang mengantarkan manusia pada perilaku dan
perbuatan manusia yang berpedoman pada syari“at Allah swit.

Masalah yang dikemukakan dalam tulisan ini adalah tentang konsep budaya
Siri’ Bugis, relevansi Budaya Siri ‘dengan Pendidikan Islam, dan internalisasi nilai-
nilai Pendidikan Islamke dalam Budaya Siri Bugis?

PEMBAHASAN

Pengertian Siri’

Siri ,, adalah rasa malu yang terurai dalam dimensi-dimensi harkat dan
martabat manusia, siri* adalah sesuatu yang ,tabu“ bagi masyarakat Bugis dalam
berinteraksi dengan orang lain. B.F. Matthes mencatat arti siri“ dengan tujuh buah
kata bahasa belanda, yaitu beschaamd, schroomvallling, verlegen, scahaamte,
eergopeol, scande, wangunst. Dan mengikut urutannya diterjemahkan sebagai

1 H. Jalaluddin, Teologi Pendidikan, ( Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2001) him.70

Jumal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2



158 | Subri

berikut: amat malu, dengan malu sebagai kata sifat atau kata keadaan, perasaan

malu menyesali diri, perasaan harga, diri, noda atau aib, dengki.

Pengertian siri’ yang dibangun oleh B.F Matthes, dapat dilihat hanya dua hal
yang paling mendasar mengenai Siri’ yaitu “malu” (hidup/kehidupan)dan “harga
diri”. Jika dilihat secara seksama mengandung makna hukum sebab-akibat
(kausalitas). Manusai “malu” dalam artian tidak MappakaSiri-Siri itu dikarenan
ada hardir yang dipertahankan, sebaliknya sesorang mempertahankan harga dirinya
karena “malu”. Hal ini ada kaitannya Siri dalam artian hidup dan kahidupan, jika
manusia tidak lagi memiliki Siri’ maka manusia akan kehilangan harga diri,
selanjutnya jika manusia kehilangan harga diri maka manuisa secara tidak langsung
manusia tersebut sama saja tidak hidup karena harga dirinya tidak ada.

C.H.Salam Basjah dan Sappena Mustaring memberikan batasan Siri’ ke dalam
tiga golongan.

1) Siri itu sama artinya dengan malu, isin (Jawa), shame (Inggris)

2) Siri“ merupakan daya pendorong untuk melenyapkan (membunuh),
mengasingkan, mengusir dan sebagainya terhadap apa atau siapa saja yang
menyinggung persaan mereka. Hal ini merupakan kewajiban adat, norma-
norma adat jika tidak dilaksanakn.

3) Siri itu sebagai daya pendorong yang bisa juga ditujukan ke arah
pembangkitan tenaga untuk mem banting tulang, bekerja mati-matian demi
suatu pekerjaan atau usaha.?

Batasan Siri* tersebut di atas melihat Siri’ sebagai sebuah daya dalam diri
manusia yang dapat mendorong untuk melakukan sesuatu sebagai konsekuensi
daripada Siri’. Daya Siri“ ini muncul karena beberapa sebab antara lain
pelanggaran norma-norma atau adat. Ini menandakan bahwa Siri“ menjadi benar-
benar menjadi nilai utama sebagai barometer manusia yang baik. Selain itu, Siri
bisa berfungsi membangun jiwa usaha atau etos kerja yang tinggi karena Siri’.

Selanjutnya, fenomena Siri’ memang selalu bermuara pada dua pemaknaan
yaitu Siri* dalam artian baik dengan Siri“ dalam pemaknaan buruk. Secara relitas
juga demikian, terkadang perilku buruk yang melanggar kemerdekaan manusia
diatasnamakan sebagai Siri“ sehingga muncul penilain secara negatif mengenai
konsep Siri* itu sendiri. Meskipun demikian Matulada mengatakan Siri’ masih
mempunyai arti esensial untuk dipahami, karena terdapatnya anggapan bahwa Siri’

2 Matudala, “Latoa: Suatu Lukisan Analitis Terhadap Antropologi-Politik Orang Bugis” ,OpCit
h.,62

AL-ISHLAH | Juli— Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “‘Budaya Siri” Bugis... | 159

masih sesuatu yang melekat kepada martabat kehadirannya sebagai manusia
pribadi dan sebagai warga dari susatu perskutuan.

Dari aspek ontologi (wujud) budaya Siri’ mempunyai hubungan yang sangat
kuat dengan pandangan Islam dalam kerangka spiritualitas, dimana kekuatan jiwa
dapat teraktualkan melalui penaklukan jiwa atas tubuh. Inti budaya siri“ mencakup
seluruh aspek kehidupan masyarakat Bugis, karena siri“ merupakan jati diri dari
orang-orang Bugis.

Dari sekian banyak nilai-nilai Budaya Siri’ yang merupakan inti kebudayaan
dari Bugis. Matulada mengemukakan bahwa Siri” tidak lain dari inti kebudayaan
Bugis, yang mendominasi serta menjadi kekuatan pendorong terhadap
Pangngadereng selakuselaku wujud totalitas kebudayaan Bugis Makassar, serta
lima unsur dari Pangngadereng, yaitu ade (aturan perilaku dalam masyasrakat),
bicara (aturan peradilan), wari (aturan ketatalaksanaan), rapang (aturan yang
menempatkan kejadian) dan sara (aturan atau syariat Islam).

Berdasarkan uraian di atas, menurut penulis Siri’ terdapat dua bagian
pengertian penting dalam kehidupan sehari-hari orang Bugis yaitu:Siri’dalam arti
malu dan Siri’ dalam arti harga diri.

Pembagian Siri’ Bugis.

Budaya Siri Bugis mempunyai empat kategori®, yaitu:Pertama Siri"
ripakasiri“, Adalah Siri’ yang berhubungan dengan harga diri pribadi, serta harga
diri atau harkat dan martabat keluarga. Siri’ jenis ini adalah sesuatu yang tabu dan
pantang untuk dilanggar karena taruhannya adalah nyawa.

Kedua Mappakasiri’, Siri’ jenis ini berhubungan dengan etos kerja. Dalam
falsafah Bugis disebutkan, “Narekko degaga siri’mu, inrengko siri’.” Artinya,
kalau Anda tidak punya malu maka pinjamlah kepada orang yang masih memiliki
rasa malu (Siri’). Begitu pula sebaliknya, “Narekko engka siri’'mu, aja’
mumapakasiri -siri.” Artinya, kalau Anda punya malu maka jangan membuat malu
(malu-maluin).

Ketiga TeddengSiri’ (bugis), Artinya rasa malu seseorang itu hilang “terusik”
karena sesuatu hal. Keempat Mate Siri’, Siri’ yang satu berhubungan dengan iman.
Dalam pandangan orang Bugis, orang yang matesiri’-nya adalah orang yang di
dalam dirinya sudah tidak ada rasa malu (iman) sedikit pun.

Unsur Siri’ dalam kebudayaan

3Abu Hamid, Dkk, Manusia Bugis, Makassar, Mandar, Toraja, Cet-11 (Makassar: PT. Pustaka
Nusantara Padaidi 2005) 25

Jumal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2



160 | Subri

Abdul Salam mengemukakan beberapa undsur Siri’ yang dapat mempangaruhi
timbulnya Siri’ dalam kehidupan masyarakat Bugis yaitu: Unsur Pajjama, (usaha
dan kerja keras), Lempu™ (jujur dan bertanggung jawab), Getteng (ketegasan
prinsip), dan Sipakatau (saling menghargai sesama manusia).* Meskipun demikian,
unsur Siri’ tersebut bukan sebuah klaim bahwa unsur tersebut hanya terdapat
budaya Bugis, akan tetapi bisa saja juga terdapat pada budaya lain diluar Bugis.

Siri’ Sebagai Falsafah Hidup Bugis Makassar.

Budaya Siri“ sangat mewarnai kehidupan masyarakat Bugis. Siri menjadi
tatanan nilai dan norma yang menjadi barometer perilaku manusia yang baik.
Istilah Pangngadereng (Ade*/adat) merupakan norma yang terbagun dalam
kehidupan masyarakat Bugis Makassar, pada Ade" tersebut terdapat aturan hidup
masyarakat yang mencakup hukum, dan aturan kehidupan masyarakat, baik
kehidupan berpolitik maupun kehidupan kekeluargaan.

Ade’ (anggapan bagi Bugis) sebagai wujud ideal dari tata kelakuan yang
mengatur segala aspek kehidupan masyarakat bugis sangat dihormati dan dijunjung
tinggi, ditaati, dipelihara, dan dipertahankan. Itulah sebabnya kepada setiap orang,
baik sebagai anggota keluarga maupun sebagai anggota kesatuan masyarakat,
dituntut berpegang pada nilai yang mereka sebut dengan istilah Siri’. Ini nampak
dalam ungkapan yang berkembang dalam kehidupan masyarakat Bugis Makassar
yaitu saya taat kepada adat, hanya karena dipeliharanya Siri’ saya.’

Implementasi Budaya Siri’ Bugis.

Abdul Salam, dalam kajian disertasinya mengelompokkan menjadi empat
bagian implementasi Siri’ dalam kehidupan Masyarakat Bugis. namun penulis
hanya mengambil tiga yang dianggap paling relevan dengan penulisan ini yaitu:

1. Implementasi dalam kehidupan keagamaan

Orang Bugis pada umumnya beragama Islam dan diidentifikasi sebagai
penganut yang taat menjalankan ajaran agamanya. Pengaruh Islam terhadap
masyarakat Bugis sangat deras, sehingga saat ini Orang-orang Bugis agama Islam
baginya sudah menjadi identitas tersendiri. Agama Islam dalam hal ini,
memberikana pengaruh secara totalitas dari segi keyakinan, pemikiran terhada
Orang Bugis yang sebelumnya berkeyakinan selain Islam.

*Abdul Salam, Konsepsi dan Sosialisasi Siri* Pada Masyarakat Bugis “Kasus Pada Beberapa
Keluarga Bugis Bone di Sulawesi Selatan. (Bandung: Progran Pasca Sarjana Univ. Padjadjaran 1998)
h., 56

® Matudala., Opcit. h. 65

AL-ISHLAH | Juli- Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “Budaya Siri” Bugis... | 161

Sejak diterimanya Islam dalam kerajaan, maka pranata kehidupan sosial
budaya Orang Bugis memperolah warna baru, yaitu sara’ (Syariat Islam) sebagai
bagian integral dari pangngadereng (adat), yang memberi peranan terhadap pola
tingkah laku kehidupan masyarakat. Menurut Matulada, kataatan Orang Bugis
terhadap sara’ sama dengan ketatan mereka kepada aspek pangngadereng
lainnya.® Selanjutnya Hamka mengemukakan bahwa kedatangan agama Islam,
lebih memperkokoh kedudukan Siri’ sebagai lembaga kebudayaan masyarakat,
karena ajaran Siri’ sejalan dengan ajaran Islam.” Selanjutnya hamka
mengemukakan bahwa budaya Siri’ dalam artian malu sama dengan Hadis Nabi
malu adalah bagian dari Iman. Dari keterangan ini berarti pula orang yang tidak
memiliki malu, maka tidak beriman, karena sesungguhnya ahlak Islam tidak lain
adalah malu.

Berdasarkan uaraian di atas, menururt penulis, jauh sebelumnya buadaya Siri’
telah menuntun masyarakat Bugis pada perilaku yang sesuai dengan nialai-nilai
Islam meskipun tidak seutuhnya. Ini juga merupakan salah faktor kenapa Islam
sangat mudah diterima dikalangan masyarakat sulawesi selatan khususnya
masyarakat Bugis. Bertemunya antara budaya Siri“ yang melembaga pada
masyarakat Bugis dengan konsep Islam yang juga datang membawa ajaran,
pembenaran budaya Siri“ tersebut menjadikan budaya siri“ Bugis Makassar dengan
Islam menjadi satu.

2. Impelementasi dalam kehidupan sosial

Masyarakat Bugis sangat menjagaSiri’ dalam kehidupan bermasyarakat. Oleh
sebab itu, Bugis sangat sangat patuh kepada adat sebab melanggar adat
dianggapnya sebagai manusia yang tidak memiliki Siri. Kasus populer sebagai
pelanggaran adat terbesar adalah silariang (Kawin lari). Para ahli hukum adat
mengemukakan silariang adalah apabila seorang gadis/perempuan dengan seorang
pemuda laki-laki meninggalkan rumah tangga tanpa sepengetahuan atau
persetujuan keluarga kemudian mereka menikah. Lanjut Chabot mengatakan
kedua-duanya tetap menimbulkan Siri’ apakah kehendak bersama atau tidak.’
Jenispelanggaran ini menjadi Siri’ dan dapat berujung pada pembunuhan. Ini
menunjukan bahwa orang Bugis sangat setia dalam menjaga Siri .

®Maatulada, Islam di Sulawesi Selatan, dalam Taufiq Abdullah (ed.) Perubahan Sosial (Jakarta:
Rajawali 1983) h., 23.

"Hamka, ’Siri’ dan Agama Islam ” Dalam Materi dan Kesimpulan Seminar Siri’ (Makssar:
Universitas Hasanuddin) h., 3.

8HM. Natsir Said, Silariang: Siri’ orang Makassar (Makassar: Pustaka Refleksi 2005) h.,2

Jumal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2



162 | Subri

Selain menjaga Siri’ (harga diri)dalam lingkungan sosial, orang-orang Bugis
menjaga kekerabatan yaitu konsep sipakatau, sipakalebbi. Sebgai ungkapan
persaudaraan yang tinggi “rebba sipatokkong, mali siparape, malili sipakainge,
siriu menre te siriu no” (rebah saling menegakkan, hanyut saling mendamparkan,
dan hilap saling menyadarkan, dan menerima nasehat).

Sebagai wujud kekerabatan yang dibagun, terimplikasi dalam sikap persatuan,
solidaritas, kebersamaan, kesetiaan, dan rasa kemanusiaa. Sekap-sikap tersebut
diiplementasikan kedalam gotong royong. Gotong royong yang sangat menonjol
seperti  membangun rumah, mengerjakan sawah, membantu sesama yang
mengalami musibah. Selain itu, kegiatan yang sifatnya sosial dan keagaamaan
seperti membangun masjis, memperbaiki jalan, dan upacara hari-hari besar Islam.

3. Implementasi dalam pendidikan

Di era modern, pendidikan menjadi sebuah ukuran kewibawaan, harkat,
derajat, martabat seseorang. Seseorang dapat dihargai ketika memiliki pendidikan,
semakin tinggi pendidikan seseorang semakin tinggi pula penghargaan terhadap
orang itu. Sebaliknya semakin rendah pendidikan seseorang semakin rendah pula
penghargaan terhadapnya. Oleh sebab itu, pendidikan sekarang ini khususnya
masyarakat Bugis menjadi Siri’. Masyarakt Bugis Masiri’ (malu) kalau tidak
sekolah. Dengan demikian Siri’ mejadi spirit bagi masyarakat Bugis dalam
menempuh pendidikan.

Kesadaran pendidikan pada masyarakat Bugis telah tercatat dalam Lontara.
Pesan pendidikan itu tersirat pada pesan-pesan kesuksesan yang harus memiliki
dua hal pokok yaitu kepandaian dan kejujuran.itulah juga yang tidak terpisah
dengan dewata yang Esa. Yang disebut pandai adalah kemampuan melihat akhir
dari pada perbuatan. Jika akhir dari perbuatan tersebut buruk maka jangan
dilakukan. Barulah dapat dilakukan apabila akhir dari perbuatan tersebut
mendatangkan kebaikan.®

Telaahbudaya Siri’ Bugis Masa Kini.

Beberapa bentuk yang dianggap sebagaiSiri diera kekinian antara lain:
menjaga perempuan, korupsi, pergantian pemimpin, silariang, pendidikan Adapun
penjelasan sebagai berikut:

a. Silariang, fenomena ini sangat banyak menimbulkan Siri’ sehingga seiring
dijumpai ketika berbicara tentang Siri’ akan selalu dikaitkan dengan Silariang.

°La side Daeng Tapala, Dinamika Bugis-MakassarOp. Cit h., 63

AL-ISHLAH | Juli- Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “‘Budaya Siri” Bugis... | 163

Menurut Bertling sebagaimana dikutip Natzir Said mengemukakan bahwa,
beberapa peristiwa yang menyebabkan kawin silariang.

1. Menentang kawin paksa yang datangnya dari orang tua, saudara laki-laki
dan keluarga. Sebagaimana diketauai keadaan sesuatu yang menyangkut
perjodohan sang gadis adalah ditentukan oleh orang tua dan saudara-
saudaranya. Apabila seseorang gadis telah ada pemuda pilihannya, akan
dikawinkan dengan pemuda lain yang tidak dikehendakinya, maka inilah
salah satu sebab larinya sang gadis bersama pemuda yang dipilihnya.

2. Tidak mampu membayar mas kawin yang telalu tinggi, sedangkan antara
pemuda dan gadis tersebut telah ada hubungan batin, saling suka,
sehingga rintangan perkawinan disebabkan oleh sunrang/mas kawin yang
terlalu tinggi mereka hindari dengan cara silariang.

3. Ada perbedaan status atau tingkatan derajat. Menurut keturunannya,
seorang gadis berasal dari keturunan bangsawan, sehingga seorang laki-
laki tidak mungkin diterima lamarannya oleh pihak gadi bila meminang.
Sebaliknya, apabila pihak laki-laki lebih tinggi golongannya tidak dapat
rintangan dari pihak gadis. Akan tetapi dari pihaknya sendiri sering
terdapat rintangan. Maka hal itulah yang menyebabkan silariang.*

Menelaah sebab-sebab silariang di atas, nampaknya ada perbedaan dari sebab-
sebab silariang sekarang ini, meskipun tidak semuanya berbeda. Sekarang ini,
bukan lagi maskawin yang memberatkan pihak laki-laki untuk malakukan
perkawinan, akan tetapi biaya perhelatan (uang panai) atau biaya prosesi
pernikahan. Prosesi pernikahan, nampaknya sudah menjadi prestise, pengakuan,
kedudukan, martabat, dan nama baik. Ini menunjukan, tinggi rendahnya uang
panai sudah menjadi ukuran Sir;’.

Mahalnya uang panai, dulunya dipengaruhi stratifikasi sosial, agak berbeda
dengan keadaan sekarang. Uangpanai kini ditentukan jenjang pendidikan seorang
gadis, pekerjaan (PNS), maka uang panai akan berpuluh-puluh bahkan ratusan
juta. Semakin kompleks, rendahnya uang panai menjadi Siri’ bagi keluarga.
Sehingga pembatalan tidak jarang dijumpa karena pengaruh kalangan keluarga. Hal
ini menunjukan terjadi pergeseran pola pikir dari tradisional menjadi modern di
kalangan masyarakat Bugis.

Berdasarkan beberapa urain kasus di atas, dapat dilihat bahwa budaya Siri’
Bugis dalam arti harga diri, martabat tidak mengalami perubahan. Namun,
pemaknaan dan implementasi yang mengalami perubahan. Dengan demikian,

HM. Natsir Said, Silariang: Siri’ orang Makassar. Op. Cit. 5-6.

Jumal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2



164 | Subri

banyak perilaku menyimpang berkembang sebagai usaha untuk mengakkan Siri’.
Hal tersebut terjadi seiring dengan perkembangan zaman yang secara pelahan
mengikis sendi-sendi nilai kemanusiaan.

b. Pergaulan antara laki-laki dan perempuan yang mengarah pada kehidupan
bebas dengan pakaian mendekati terbuka, perempuan yang dulunya terjaga oleh
saudara laki-lakinya dan orang tuanya. Sekarang justru membiarkan berboncengan
dengan sembarang laki-laki.

Berdasarkan urain di atas, diera kekinian yang dianggap Siri’ pada hal-hal
tertentu dianggap hanya sebagai budaya dimasa lalu. Terjadinya degradasi nilai
Siri’ tersebut disebabkan karena pewarisan budaya yang tidak terintegrasi baik ke
dalam pendidikan formal. Selain pendidikan formal juga pendidikan informal,
sebagai akibat kesibukan orang tua dikarenakan tuntutan ekonomi keluarga.
Permasalahan tersebut sangat kontras dengan pendidikan Islam dimana pendidikan
Islam menjadikan keluarga sebagai pendidikan awal bagi anak. Oleh sebab itu,
pewarisan budaya Siri’ Bugis harus terintegrasi baik ke dalam pendidikan formal

serta mengoftimalkan pendidikan informal.*!

c. Selanjutnya yang menandai adanya degradasi nilai Siri’ Bugis adalah tidak
sedikit tokoh-tokoh, para pejabat yang menempati posisi strategis terlibat dalam
kasus korupsi. Dalam sejarah, bagi pejabat yang melakukan pelanggaran maka
sanksi yang diberikan demi mengakkan Siri adalah pembunuhan. Siri  tersebut
dinamakan Siri’ Butta yaitu, anggapan kepada raja yang tidak bertanggug jawab,
tidak mampu mempertahankan kesucian tata tertib kehidupan persekutuan dan
komunitas. Raja yang dibunuh karena pelanggaran Siri’ butta adalah raja kerajaan
Bone La Ica yang dibunuh pada waktu turun dari istananya, sehingga ia digelar
Matinroe ri adenanna.*

Berbagai pertanyaan yang muncul pada kasus tersebut. Apakah mereka
(koruptor) menganggap Siri’ tidak relevan dengan dinamika eksekutif, legeslatif,
dan yudikatif sekarang, ataukah memang menganggapnya sebagai sebagai
penghalang dalam memuluskan kepentingan pribadi dankelompok.

Menelaah fenomena di atas menurut penulis, ini bukan kitidakpahaman
mereka tentang Siri’ akan tetapi tidak adanya kesadaran. Selain itu,
ketidakmampuan mereka menghadapi percaturan politik dengan mahalnya
budgeting politik. Nilai Pajjama (kerja keras) tidak dijiwai, perilaku hedonisme

1Tim Doesen Fakultas Tarbiyah UIN Malang, Pendidikan Islam: Dari Paradigma Klasik Hingga
Kontemporer, Cet-1 (Malang: UIN Malang Press —Anggota IKAPI 2009) h., 59
12| a side Daeng Tapala, Dinamika Bugis-Makassar, h., 36

AL-ISHLAH | Juli— Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “‘Budaya Siri” Bugis... | 165

yang semakin memanjakan mereka pada akhirnya materialistik pun tidak
ketinggalan dalam menggrogoti mental mereka. Sebagai akibat lebih lanjut, dengan
keroposnya mental, nilai Getteng (Ketegasan dalam prinsip) pun nyaris tidak lagi
menjadi spirit.

d. Perebutan kekuasaan terlihat semakin menyimpang dari nalia
Siri’.Blackcampaign menjadi senjata ampuh dalam perebutan kekuasaan. Dengan
demikian muncullah perilaku fitnah, ghibah, adu domba dan bentuk-bentuk
pembunuhan karakter lainnya. Perilaku ini sama sekali tidak menunjukan budaya
Sipakatau (saling menghargai sesama) justeru yang muncul adalah ego sentris, ego
kelompok, celakanya mempertahankan ego tersebut dijadikan sebagai Siri’.
Menurut penulis, ini menunjukan lemahnya akidah. Kebenaran dan kebaikan tidak
lagi menjadi keyakinan akan membawa pada sebuah kemenangan. Selain itu,
kemenangan dalam perpolitikan hanyalah kemenangan kekuasaan bukan
kemenangan hakiki, yaitu ridha Allah swit.

Berdasarkan uraian di atas, menunjukan Siri’ tidak lagi dilihat dari perilaku
buruk akan tetapi diukur dari keegoan, sehingga kemampuan menjaga Siri’ ketika
memenangkan pertarungan poltik dan masiri’ ketika kalah dalam perpolitikan.
Demikianlah tafsir baru Siri” dalam perbutan kekuasaan masa Kini.

e. Dalam konteks pendidikan kontemporer, nilai Siri’ perlu dipahami dengan
seksama.Dalam petuah (paseng) masyarakat Bugis dikatakan bahwa ada lima hal
yang harus senantiasa dipegangi oleh setiap generasi, yakni: ada’ tongeng (berkata
dengan benar), macca na lempu’ (pintar kemudian kejujuran), getteng na warani
(berpegang teguh pada prinsip keyakinan dan pendirian serta berani dalam
mengambil  sikap), Sipakatau  (hormat-menghormati  sesama  manusia),
dan mappesona ri Dewata SeuwaE (pasrah kepada kekuasaan Tuhan Yang Maha
Esa).

Dari uraian di atas, nampaknya Siri” memberikan dampak positif dalam dunia
pendidikan. Namun tidak dapat dipungkiri banyak para orang tua siswa/mahasiswa
rela menjual semua hartanya demi kelangsungan pendidikan anaknya. Ada
siswa/mahasiswa yang berhasil dalam pendidikannya ada pula yang tidak berhasil
meskipun semua harta kekayaan orang tua telah habis terjual hingga berdampak
kepada kehidupan ekonomi orang tua termasuk dirinya di masa akan datang.
Pertanyaan selanjutnya, apakah usaha seperti itu termasuk dapat dinamai sebagai
Siri’ atau bukan.

Menelaah kasus di atas, menurut penulis, ini menunjukan bahwa Siri telah
terintegrasi dalam paradigma pendidikan masyarkat Bugis. Namun belum

Jumal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2



166 | Subri

terpahami seutuhnya mengenai Siri’ itu sendiri. Menjadikan Siri’ sebagai spirit
bukan berarti harus membabibuta (asal mamaknai Siri’) akan tetapi perlu
pemahaman, cara berfikir yang benar. Disinilah diperlukan interpensi pendidikan
Islam yang menuntun manusia pada kedewasaan berfikir dan bertindak. Pada
ahirnya, spirit Siri” dalam dunia pendidikan tidak membawa mala petaka pada diri
dan keluarga.

Selain pemahaman Siri’ dalam dunia pendidikan yang keliru, ada juga
pemahaman yang benar. Seperti halnya seseorang yang menjadikan Siri’ sebagai
spirit dalam menempuh pendidikan hingga melahirkan sebuah prinsip Masiri’
ketika nilainya rendah, putus sekolah/tidak selesai, tidak berperilaku sebagai orang
terdidik dan lain sebagainya. Pada hakekatnya, Siri’ dapat mengantarkan seseorang
pada pendidikan yang baik dan dapat mendatangkan kebaikan.

Melihat budaya Siri” secara objektif, Siri’ ibarat sebuah pisau jika pemiliknya
baik maka pisau itu akan berfungsi baik, sebaliknya jika pemiliknya buruk maka
pisau itu juga akan berguna buruk pula. Maka dari itu, perkembangan budaya Siri’
Bugis harus disandarkan pada nilai-nilai Islam. Dengan demikian, hal-hal yang
sesuai dengan Islammasiri’ kalau tidak dilaksanakan dan hal-hal yang tidak sesuai
dengan Islammasiri’ jika hendak melakukannya. Oleh sebab itu, pendidian Islam
harus terintegrasi dengan budaya Siri” Bugis.

Menganalisa beberapa perilaku Siri’ tersebut di atas, yang termasuk dalam
tingkatan Siri’ tertinggi adalah kawin Silariang.**Sebagaiman menyampaikan
dalam pengantarnya pada buku yang berjudul “Siri’ dan Pesse’ harga diri Orang
Bugis, Makassar, Mandar, Toraja ” sebagai berikut:

TINGKATAN SIRI" TINGKATAN TINGKATAN
SANKSI BAHASA RASA MALU NORMA-NORMA LAKU
SIRI" DAERAH SOSIAL BUDAYA
Lebih berat Matae Siri“ Masiri“-Siri“ Custom (adat istiadat) | kebudayaan
Berat Tebbe Siri® Ma-longko* Mores (tata kelakuan) Pola
kebudayaan
Ringan Metau Masiri* Mangali Folkways (Kebiasaan) | Pola tingkah
laku
Lebih Ringan | Masiri*-Sairi“ Mawere* Usage (cara) Tingkah laku

Tabel menunjukan tingkatan Siri’ berdasarkan tingkatan sangksi pada perilaku
Siri’ tersebut. Mate Siri“ adalah kondisi seseorang yang merasa tidak lagi memiliki
rasa Siri’ diakibatkan perbuatan-perbuatan yang dapat menghilangkan Siri’ pada

¥Moh. Yahya Mustafa dkk, Siri’ dan Pesse’ (harga diri orang Bugis, Makassar, Mandar, Toraja
(Makassar: Pusataka Refleksi 2003) h., 14

AL-ISHLAH | Juli- Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “‘Budaya Siri” Bugis... | 167

diri seseorang seperti, mencuri anak gadis dari lingkungan keluarganya (silariang).
Maka hukuman bagi mereka yang melakukan hal tersebutakan diberikan sanksi
dikeluarkan/dibuang, dibunuh/dihilangkan dari kelompok masyarakatnya agar
keseimbangan norma-norma kembali pulih.

Relevansi Pendidikan Islam Dengan Budaya Siri’ Bugis.

Relevansi pendidikan Islam dengan budaya Siri" Bugias-Makassar dapat
dilihat dengan dua pendekatan yaitu pendekatan konsep dan pendekatan nilai.
Sebagaimana urain di bawah ini:

1. Pendekatan konsep.

Dalam konsep Siri’. Pada kakekatnya mengantar manusia pada pribadi yang
patuh, taat dalam beragama. Itulah sebabnya masyarakat Bugis yang menegakkan
Siri’-nya akan menjauhi perbuatan tercela. la merasa malu ketika melanggar
norma, baik norma sosial lebih-lebih pelanggaran pada norma agama. Karena Siri’
ia malu melanggar norma agama dan norma sosial, itu menunjukan Budaya Siri’
dapat menjadi spirit bagi masyarakat Bugia-Makassar untuk senantiasa taat pada
Tuhann-Nya dan senantiasa menjalin hubungan yang baik terhadap sesama
manusia.

Proses pendidikan Islam merupakan proses pedagogis, apabila sirik dipandang
dari sudut tersebut, unsur-unsur sirik dapat menjadialat motivasi dalam upaya
pembentukan kepribadian peserta didik, dapatmem-bangkitkan semangat, dapat
menjadi penangkal dan mencegah terjadinyapelanggaran. Untuk itu, penerapan
unsur-unsur sirik yang bersifat pedagogik, pesertadidik dapat memiliki kepekaan
rasa dan dapat menumbuhkan kreasi yang bersifat inovatif.

Secara psikologis Siri’ memberikan pengaruh kepada peserta didik dalam
menempu proses pendidikan. Oleh sebab itu, dianggap perlu mendalami makna
sirik yang bersifat edukatif,misalnya dengan ungkapan “taroiwialemusirik™, artinya
tanamilah dirimu siri  ataurasa malu. Rasa siri kalau tidak melaksanakan
kewajiban agama, tidakberpenge-tahuan dan tidak berketerampilan, tidak
berperilaku yang menunjukkankebaikan.

Berdasarkan urain di atas, dari segi konsep, pendidikan Islam dengan budaya
Bugis memiliki relevansi yang sifatnya simbiosis mutualis. Pendidikan Islam
sebagai proses memberikan pembinaan, bimbingan, dan pengajaran kepada peserta
didik dapat di dukung oleh Siri’ yakni peserta didik yang memiliki spirit Siri’
tersebut akan dapat menunjang keberhasilan pendidikan sebagaimana yang dicita-
citakan.

2. Pendekatan nilai pendidikan Islam .

Jumal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2



168 | Subri

Pada pembahasan sebelumnya, telah dikemukakan tiga nilai pendidikan Islam
sebagai rangkuman dari nilai-nilai pendidikan Islam lainnya yaitu:

a. Nilai ketuhanan.
Hakekat tujuan pendidikan Islam didasarkan pada tujuan penciptaan
manusia yakni menyembah kepada Allah Swt. Sebagai tujuan, maka hal
pertama yang dilakukan manusia adalah mengenal tujuannya. Iltulah
pendidikan Islam yang mengantarkan pada peserta didik mengenal
pencipta-Nya.
Terkait dengan penyembahan kepada Allah Swt. orang-orang Bugis yang
benar-benar menegakkan Siri’-nya ia akan malu jika tidak patuh kapada
Allah Swt, begitupun sebaliknya. Salah satu unsur Siri’ berkaitan dengan
kepatuhan adalah Getteng (keteguhan dalam prinsip), dalam Islam
disebut dengan Istigamah.
Ditemukan juga salah satu bagian integral budaya Siri yaitu prinsip
religiusitas mappesona ri dewata seuwae (disampaikan kepada kehendak
Allah). Kendungan dari prinsip ini adalah manusia harus menyerahkan
dirinya kepada Allah Swt. implikasi dari prinsip ini bahwa semua
manusia harus memilki agama, maka dari itu manusia harus mengikuti
ajaran agama yang ia anut. Sebagai bagian integral dari Siri’ maka
ketaan dalam beragama menjadi ukuran Siri’ seseorang.

b. Nilai Kemanusiaan
Nilai-nilai kemanusiaan yang hendak dicapai dalam pendidikan Islam
tidak terbatas pada penghargaan terhadap sesama manusia akan tetapi
juga penilain dari Allah Swt. Nilai kemanusiaan dapat terwujud dalam
kelompok masyarakat seperti suku-suku, organisasi, dan perkumpulan
lainnya. Dalam unsur Siri’ ditemukan sikap kemanusian yang dapat
menjalin hubungan sesama manusia secara harmonis yaitu sipakatau
(saling menghargai). Perilaku sipakatau ini merupakan perilaku
kemanusiaan yang tidak memandang manusia dari seigi jabatan,
kekayaan atau status sosial lainnya. Pada prinsipnya semua manusia
memiliki hak untuk dihargai, diperlakukan sama dengan manusia lainnya.
Dengan menghargai sesema manusia secara tidak langsung manusia
harus bersikap Lempu’ (jujur dan bertanggun jawab). Tidak  jujur,
merupakan perilaku tidak menghargai sesama manusia. Demikian juga
perilaku tidak bertanggung jawab. Selain merugikan orang lain, dua
perilaku tersebut dapat menodai nilai-nilai suci kemanusian secara
individu.

AL-ISHLAH | Juli— Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “‘Budaya Siri” Bugis... | 169

c. Nilai Kealaman
Proses pendidikan Islam mengenalkan peserta didik tentang alam
semesta. Selain itu, memberitahukan untuk dihayati bahwa manusia telah
mengemban amanah yang amat besar yaitu menjadi khalifa di muka
bumi. Oleh sebab itu, diharapkan manusia dapat melaksanakan tugas dan
bertanggung jawabnya. Sikap tanggung jawab sebagai khalifah, dalam
unsur Siri” ditemukan sikap Lempu’ (jujur dan bertanggung jawab).

Berdasarkan uraian di atas, pendidikan Islam dengan budaya Siri’ Bugis
memiliki relevansi. Meskipun demikian, beberapa unsur Siri’ tersebut di atas tidak
dapat mewakli nilai pendidikan Islam secara keseluruhan. Seperti halnya pada nilai
kealaman. Dalam unsuru Siri’ yang relevan hanya lempu’ (jujur dan bertanggung
jawab). Sedangkan pada nilai kealaman mencakup pengetahuan, kesadaran dan
sikap dan aplikasi. Begitupala dengan nilai ketuhanan dan nilai kemanusiaan.

Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Islam Ke Dalam Budaya Siri Bugis

Secara etimologis, internalisasi menunjukkan suatu proses. Dalam kamus
besar bahasa Indonesia internalisasi diartikan sebagai penghayatan, pendalaman,
penguasaan secara mendalam yang berlangsung melalui binaan, bimbingan dan
sebagainya. Jadi teknik pembinaan agama yang dilakukan melalui internalisasi
adalah pembinaan yang mendalam dan menghayati nilai-nilai pendidikan Islam
yang dipadukan dengan nilai-nilai budaya Siri’ Bugis secara utuh yang sasarannya
menyatu dalam kepribadian peserta didik, sehingga menjadi satu karakter atau
watak peserta didik. Dalam kerangka psikologis, internalisasi diartikan sebagai
penggabungan atau penyatuan sikap, standar tingkah laku, pendapat dan seterusnya
di dalam kepribadian. Freud yakin bahwa superego, atau aspek moral kepribadian
berasal dari internalisasi sikap-sikap parental (pengasuhan orang tua).*

Selanjutnya membahas lebih jauh masalah internalisasi nilai-nilai pendidikan
Islam ke dalam budaya Siri’ Bugis, dibagi dalam tiga pembahasan vyaitu:
keniscayaan rakonstruksi budaya Siri’ tujuannya memberikan alasan kenapa
budaya Siri tersebut mesti direkonstruksi. Selanjutnya tinjauan pendidikan Islam
terhadap rekonstruksi budaya Siri’, dan desain internalisasi nilai-nilai pendidikan
Islam ke dalam Budaya Siri .

Ysarlito Wirawaan Sarwono, Teori-teori Psikologi Sosial, Cet-17 (Jakarta: PT. Raja Garafindo
2014) h., 135.

Jumnal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2



170 | Subri

Keniscayaan Rekonstruksi Budaya Siri’

Penulis memberikan interpretasi bahwa budaya adalah sebuah dinamika
internal pada diri manusia yang melibatkan kekuatan berfikir dan kekuatan rasa
sebagai daya dinamika, dan hasil dinamika tersebut itulah kebudayaan. Jelas
bahwa, kebudayaan sangat rentan dengan sebuah peruhan, dimana pikiran, rasa
sebagai daya manusia yang merupakan epistimologi lahirnya budaya juga
mengalami perubahan. Berdasar pada hal tersebut, maka budaya akan sering
mengalami dinamika perubahan yang bergantung pada dinamika dan perubahan
akal budi manusia. Oleh sebab itu, untuk menjelaskan sebuah keniscayaan
rekonstruksi maka perlu penjelasan hubungan antara manusia dengan budaya,
proses perubahan budaya sehingga dapat ditarik kesimpulan keniscayaan
sebuah rekonstruksi budaya.

Tinjauan pendidikan Islam terhadap rekonstruksi budaya siri’.

Pendidikan sebagai transformasi budaya di artikan sebagai kegiatan pewarisan
budaya dari satu generasi ke generasi yang lain. Dengan demikian pendidikan
sebagai bagian dari kebudayaan karena pendidikan adalah upaya memberikan
pengetahuan dasar sebagai bekal hidup. Pengetahuan dasar untuk bekal hidup yang
dimaksudkan disini adalah kebudayaan.

Ada tiga bentuk transformasi yaitu nilai-nilai yang masih cocok di teruskan
misalnya, nilai-nilai kejujuran, rasa tanggung jawab dan lain-lain. Yang kurang
cocok diperbaiki, dan yang tiak cocok diganti. Contohnya budaya korup dan
menyimpang adalah sasaran bidik dari pendidikan transformatif.

Pendidikan merupakan proses membudayakan manusia sehingga pendidikan
dan budaya tidak bisa di pisahkan. Pendidikan bertujuan membangun totalitas
kemampuan manusia baik sebagai individu maupun anggota kelompok masyarakat
sebagai unsur vital dalam kehidupan manusia yang beradab, kebudayaan
mengambil unsur-unsur pembentukannya dari segala ilmu pengetahuan yang di
anggap betul — betul vital dan sangat di perlukan dalam menginterprestasi semua
yang ada dalam kehidupannya.

Menurut Ibnu Kaldum sebagaiman dikutip oleh Triyo Supriyanto faktor diluar
dari diri manusia (lingkungan) dapat mempegaruhi kecendrungan kecendrungan
manusia. Dengan demikian manusia yang sebenarnya adalah manusia yang
dibentuk lingkungannya, baik lingkungan yang bersifat fisik maupun lingkungan
alam sosial yang dibentuk oleh tindakan-tindakan manusia.’® Menurut peneliti

Triyo Supriyanto, Humanitas, Spiritual Dalam Pendidikan, Cet- I, (Malang: UIN Malang Press
2009) h., 80

AL-ISHLAH | Juli- Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “Budaya Siri” Bugis... | 171

lingkungan yang paling baik untuk membentuk manusia adalah lingkungan
sekolah. Selanjutnya, sekolah tersebut dapat memberikan menanamkan nilai-nilai
Islam terhadap peserta didik. Sehingga manusia benar-benar terbentuk dengan baik
dan benar.

Telah dijelaskan sebelumnya bahwa budaya adalah produk internal yang
melibatkan potensi budi dan potensi daya manusia. Potensi manusia senantiasa
dipengaruhi baik faktor internal ataupun faktor eksternal. Konsekuensi logis dari
pengaruh pada manusia adalah sebuah perubahan, pertumbuhan, dan
perkembangan dalam diri manusia. Dengan demikian, pola pikir, pola sikap, dan
pola laku senantiasa berubah berdampak pada perubahan karya-karya yang
dibuatnya baik karya materil ataupun karya non materil.

Pada pembahasan bab sebelumnya telah diterangkan mengenai relevansi
pendidikan Islam dengan budaya Siri’ Bugis. Meskipun demikian, budaya Siri’
tersebut perlu ditinjau ulang dengan melihat kemajuan, dan perubahan sosial yang
ada. Dengan demikian budaya Siri’ tersebut dapat relevan dengan kemajuan dan
perubahan sosial. Hal yang perlu dipahami bahwa budaya Siri’ adalah produk
manusia dimasa lalu yang dijadikan sebagai falsafah hidup dengan pengaruh
sisiokultural masyarakat Bugis. Selain dari pada itu, budaya Siri’ ada sebelum
Islam masuk di wilayah Sulawesi secara khusus Bugis.

Selama ini implementasi Siri’ dalam ruang menjaga harkat, derajat, dan
martabat manusia. Begitupula dalam pendidikan Islam, pendidikan dilaksanakan
pada hakekatnya mengantarkan mansuia pada harkat, derajat, dan martabat
manusia. Pada dasarnnya, Siri’ dalam mempertahankan harga diri seseorang lebih
pada pendekatan pola rasa seseorang tanpa diimbangi pola rasio sehingga potensi
ketersinggungan seseorang sangat besar. Sementara pendidkan Islam mengantarkan
manusia keseimbangan keduanya.

Dinamisasi perkembangan budaya Siri” Bugis yang semakin jauh dari orentasi
ketuhanan, kemanusiaan, dan kealaman menunjukan bahwa Siri’ tersebut hanya
sebagai prinsip hidup tanpa didasari nilai kebaikan, kebenaran, dan keindahan.

Sebagai alasan, pendidikan Islam sebagai proses pewarisan budaya Siri’
Bugis. Pendidikan Islam dapat dilihat dari segi fungsinya. Pendidikan Islam
mempunyai fungsi yang sangat penting untuk pembinaan dan penyempurnaan
kepribadian dan mental anak,*® karena pendidikan agama Islam mempunyai dua
aspek terpenting, yaitu aspek pertama yang ditujukan kepada jiwa atau

®Mahfud, choirul. Pendidikan Multikultural. (Yogyakarta: pustaka pelajar 2011) h., 30

Jumal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2



172 | Subri

pembentukan kepribadian anak, dan kedua, yang ditujukan kepada pikiran yakni
pengajaran agama Islam itu sendiri.

Aspek pertama dari pendidikan Islam adalah yang ditujukan pada jiwa atau
pembentukan kepribadian. Artinya bahwa melalui pendidikan agama Islam ini anak
didik diberikan keyakinan tentang adanya Allah swt.

Aspek kedua dari pendidikan Agama Islam adalah yang ditujukan kepada
aspek pikiran (intelektualitas), yaitu pengajaran Agama Islam itu sendiri. Artinya,
bahwa kepercayaan kepada Allah swt, beserta seluruh ciptaan-Nya tidak akan
sempurna manakala isi, makna yang dikandung oleh setiap firman-Nya (ajaran-
ajaran-Nya) tidak dimengerti dan dipahami secara benar.

Di sini peserta didik tidak hanya sekedar diinformasikan tentang perintah dan
larangan, akan tetapi justru pada pertanyaan apa, mengapa dan bagaimana beserta
argumentasinya yang dapat diyakini dan diterima oleh akal. Jika diaplikasikan
dalam kurikulum pendidikan Islam, maka kurikulum berfungsi sebagai pedoman
yang digunakan oleh pendidik untuk membimbing peserta didiknya kearah tujuan
tertinggi pendidikan Islam, melalui akumulasi sejumlah pengetahuan, keterampilan
dan sikap.

Berdasarkan uraian di atas, keniscayaan rekonstruksi budaya Siri’ Bugis
merupakan tuntutan perubahan sosial dengan kondisi masyarakat yang semakin
modern sebagai pendorong adanya dinamisasi pemaknaan Siri’. Sebagai wujud
kemajuan masyarakat tidak terlepas dari kontrol perubahan sosial seperti gaya
hidup, yang mempengaruhi kontruksi berfikir, serta dapat membuat pemaknaan
dan implementasi budaya Siri’ Bugis yang tidak menyimpang dari nlai-nilai
pendidikan Isam.

Desain internalisasi nilai-nilai pendidikan Islam ke dalam budaya Siri Bugis’.

Internalisasi nilai-nilai pendidikan Islam ke dalam budaya Siri’ Bugis adalah
sebuah upaya penanaman nilai Islam terhadap peserta didik. Selanjutnya, sebagai
wujud penanaman nilai pendidikan Islam tersebut adalah dapat menjadi spirit nilai
dasar budaya Siri’ Bugis. Sebab, pada kajian sebelumnya menunjukan dinamisasi
budaya Siri’ Bugis dipengaruhi oleh nilai dasar yang menjadi idiogi sebagai
landasan kebenaran dalam menegakkan Siri;. Selain itu juga menunjukan,
dinamisasi implementasi budaya Sir’ Bugis hanya berdasar pada pertimbangan
rasa, yang cenderung mengabaikan kebenaran, kebaikan, dan keindahan.

Berdasarkan uraian di atas, sebagai upaya internalisasi nilai pendidikan Islam
dapat dilakukan dengan tiga cara,yaitu:

AL-ISHLAH | Juli— Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “‘Budaya Siri” Bugis... | 173

1. Internalisasi secara konseptual.

Kita semua menginginkan proses pendidikan di Indonesia harus
dapatmencapai kualitas yang maksimal. Berbagai upaya telah dilakukan
pemerintah,namun tidak seperti apa yang kita harapkan dapat tercapai dengan
maksimal. Tidaksemudah kita membalik telapak tangan. Upaya-upaya yang telah
dilakukan antara lain, perubahan kurikulum, berbagai jenis pelatihan guru dan
kepala sekolah, programBOS, BOMM, berupa block grant dan school grant, dan
sebagainya itu sampaisekarang ini masih belum menunjukkan peningkatan hasil
yang signifikan. Hal initerjadi karena kualitas sumber daya manusia yang sudah
terpolakan dengan budaya apa adanya, kurang mampu menghasilkan inovasi-
inovasi pendidikan yang mampu mendobrak nilai-nilai budaya yang negatif,
bahkan cenderung merugikan.

Nilai-nilai tuntunan hidup manusia seperti rasa hormat, bertanggung jawab,
adil, jujur, ikhlas, mandiri, dan penuh perhatian merupakan konsep pokok nilai-
nilai Islami yang sangat baik. Namun sayang, pada saat sekarang yang serba tidak
menentu, di mana krisis moral dan tindak kekerasan terjadi di mana-mana, rasanya
sulit bagi siswa untuk memahami, menghargai, dan menerapkan kata-kata mulia
tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, harus dijadikan sebagai
poin utama bagi guru untuk mengintegrasikannya dalam proses pembelajaran
sehingga tujuan pendidikan dapat tercapai.

Dengan empati, peserta didik akan lebih menghargai perasaan dan pandangan
orang lain, lebih peduli terhadap rasa ketidakadilan dan ketidak jujuran, serta dapat
membedakan antara yang baik dan tidak baik. Melalui disiplin diri, mempersiapkan
siswa untuk mampu dan siap melakukan sesuatu karena ia memiliki rasa tanggung
jawab terhadap suatu perangkat nilai atau norma. Dengan demikian, kedua
keterampilan tersebut secara bersama akan mempersiapkan peserta didik untuk
berperilaku sesuai dengan acuan norma atau nilai- nilai Islami yang diharapkan.

2. Internalisasi secara operasional.

Pendidikan berbasis nilai-nilai Islami akan terlaksana sesuai dengan harapan
masyarakat apabila didukung oleh beberapa faktor, seperti kurikulum, manajemen
kepala sekolah, kualitas guru, sarana dan prasarana, metode/ strategi pembelajaran,
sistem evaluasi, dan sebagainya. Diantara faktor-faktor penunjang tersebut, ada
empat faktor yang menjadi sentral penentu arah keberhasilan pendidikan tersebut,
yaitu lingkungan sosial masyarakat, kurikulum, kualitas guru dan kebijakan
pemerintah.

Jumnal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2



174 | Subri

3. Pendidikan Nilai

Pada dasarnya pendidkan nilai dirumuskan dari dua pengertian dasar yang
terkandung dalam istilah pendidikan istilah nilai. Ketika dua istilah itu disatukan,
arti keduanya menyatu dalam definisi pendidikan nilai. Namun karena arti
pendidikan dan arti nilai dimaknai berbeda, definisi pendidikan nilai pun
tergantung pada tekanan dan rumusan yang diberikan pada kedua istilah itu.’

Sastrapateja sebagaimana dikutif oleh Zaim Elmubarok® memberikan definisi
pendidikan nilai adalah penanaman dan pengembangan nilai-nilai pada diri
seseorang. sedangkan mardimadja mendefinisikan pendidikan nilai sebagai bantuan
terhadap peserta didik agar menyadari dan mengalami nilai-nilai  dan
menempatkannya secara integral dalam seluruh hidupnya.

Ada beberapa pendekatan yang dapat dilakukan dalam menanamkan nilai.
Superka telah melakukan kajian dan merumuskan tipologi dari berbagi pendekatan
pendidikan nilai yang berkembang dan dapat digunakan dalam dunia pendidikan.
Pendekatan-pendekatan tersebut telah diintegrasikan menjadi lima bagian yaitu:
pendekatan penanaman nilai (inculcation approach), pendekatan perkembangan
moral (cognitive moral developmen approach), pendekatan analisis nilai (values
analisys), pendekatan Klarifikasi nilai (values clarifikation approach), dan
pembelajaran berbuat (action learning approach).

a. Pendekatan penanaman nilai
Pendekatan penanaman nilai adalah suatu pendekatan yang memberikan
penekanan penanaman nilai-nilai sosial dalam diri siswa. Menurut Superka,
tujuan pendidikan nilai menurut pendekatan adalah: pertama, diterimanya
nilai-nilai sosial tertentu oleh peserta didik, kedua, berubahnya nilai-nilai
peserta didik yang tidak sesuai dengan nilai-nilai sosial yang diinginkan.
Metode pembelajaran yang digunakan dalam proses pembelajaran menurut
pendekatan ini antara lain: keteladanan, penguatan positif dan negatif,
simulasi, permainan peranan, dan lain-lain. Pendekatan ini sebenarnya
merukan pendekatan tradisional.

b. Pendekatan perkembangan moral
Pendekatan ini dikatakan pendekatan kognitif karena karakteristiknya
memberikan penekanan pada aspek kognitif dan perkembangannya.
Pendekatan ini mendorong peserta untuk berfikir aktif tentang masalah-
masalah moral dan dalam membuat keputusan-keputusan moral.

Y"Rohmat Mulyana, mengertikulasikan pendidikan Nilai, (Bandung: Alfabeta 2004) h., 118-119
18 Zaim Elmubarok, Membumukan pendidikan Nilai, (Bandung: Alfabeta, 2004) h., 12

AL-ISHLAH | Juli - Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “‘Budaya Siri” Bugis... | 175

Perkembangan moral menurut pendekatan ini dilihat sebagai
perkembangan sebagai tingkat berfikir dalam membuat pertimbangan
moral, dari satu tingkat yang lebih rendah menuju tingkat yang lebih tinggi.

c. Pendekatan analisis nilai
Pendekatan analisis nilai, memberikan penekanan pada perkembangan
kemampuan peserta didik untuk berfikir logis, dengan cara menganalisis
masalah yang berhubungan dengan nilai-nilai sosial. Jika dibandingkan
dengan pendekatan kognitif, salah satu perbedaan penting keduanya bahwa
pendekatan analisis nilai lebih menekankan pada pembahasan masalah-
masalah yang memuat nilai-nilai sosial. Adapun pedekatan kognitif
memberikan penekanan pada dilema moral yang bersifat persorangan.

d. Pendekatan klarifikasi nilai
Pendekatan klarifikasi nilai memberikan penekanan pada usaha membantu
peserta didik dalam mengkaji perasaan dan perbuatannya sendiri, untuk
meningkatkan kesadaran mereka tentang nilai-nilai meraka sendiri.

e. Pendekatan pembelajaran berbuat.
Pendekatakan penekanan pembelajaran berbuat memberi penekanan pada
pesrta didik untuk melakukan perbuatan-perbuatan sesuai nilai-nilai yang
akan ditanamkan pada peserta didik, baik secara perorangan maupun secara
kelompok.

KESIMPULAN

Budaya Siri’ Bugis adalah rasa malu (kondisi psikologis) yang terurai ke
dalam harkat derajat manusia. Menjadi falsafah hidup bagi orang Bugis yang
terwujud dalam pangngadereng (adat) serta kehidupan bermasyarakat, dan
keberagamaan. Sebagai falsafah hidup, maka Siri’ menjadi nilai inti kebudayaan
orang Bugis hingga sekarang dan mengalami sebuah dinamika yang menandai
pergeseran niali Siri’.

Pendidikan Islam dengan Budaya Siri’ Bugis memiliki relevansi yang saling
mendukung (simbiosismutualis). Pendidikan Islam merupakan proses penanaman
karakter membentuk manusia yang berakhlak, berpengetahuan, kreativ, inofativ,
menuntun manusia pada kebenaran sejati sebagai dasar hidup di dunia dan di
akhirat. Sementara Budaya Siri’ dapat berfungsi sebagai spirit peserta didik dalam
proses pendidikan. Nilai pendidikan Islam yang terangkum dalam nilai Ketuhanan
(ilahiyah), Kemanusiaan, dan Kealaman memiliki kesamaa dengan nilai Siri’ yang
terangkum dalam unsur-unsur Siri’; Pajjama, Lempu’, Getteng, dan Sipakatau.

Jumal Studi Pendidikan Vol XIV | No.2



176 | Subri

Meskipun demikian, nilai Siri tidak merangkum secara keseluruhan nilai
pendidikan Islam.

Internalisasinilai-nilai pendidkan Islam kedalam budaya Siri’ Bugis sebuah
keharusan sebagai nilai dasar dalam mengimplementasikan budaya Siri’ tersebut.
Internalisasi dapat dilakukan dengan cara transformasi (pendidikan nilai)
pendidikan Islam, melalui proses pendidikan dengan dukungan semua elemen
masyarakat. Secara opearsinal, internalisasi harus didukung perangkap-perangkap
pendidikan sperti kurikulum, pembelajaran serta sumberdaya guru yang memadai.

DAFTAR PUSTAKA

Hamid, Abu Dkk, Manusia Bugis, Makassar, Mandar, Toraja, Cet-1I, Makassar:
PT. Pustaka Nusantara Padaidi 2005.

Hamka, ”Siri* dan Agama Islam” Dalam Materi dan Kesimpulan Seminar Siri” .
Makssar: Universitas Hasanuddin.

HM. Natsir Said, Silariang: Siri’ orang Makassar. Makassar: Pustaka Refleksi
2005.

Laica Marzuki.  Siri”: Bagian Kesadaran Hukum Rakyat Bugis Makassar,
Bandung: Universitas Padjadjaran 1995.

Maatulada, Islam di Sulawesi Selatan, dalam Taufiq Abdullah (ed.) Perubahan
Sosial, Jakarta: Rajawali 1983.

Matudala, “Latoa: Suatu Lukisan Analitis Terhadap Antropologi-Politik Orang
Bugis” , Cet-Ke 2 Makassar: Lembaga penerbitan Universitas Hasanuddin
1995.

Noviardi S Sefri, Kawing Lari Dalam Budaya Siri’ Pada Masyarkat Suku Bugis di
Kecamtan Nipa Panjang Kbupaten Tanjung Jabung Timur Provinsi Jambi.
Tesis: Program Pasca Sarjana Universitas Diponegoro Semarang 2003.

Nuralam, Saleha. Pappasang Toriolo: Revitalisasi Nilai-Nilai Budaya dalam
Kehidupan Orang Makassar. Walasuji, Vol. I. No. 1 Jan-Apr 2006.

Rahim, Rahman. Nilai-Nilai Budaya Utama Kebudayaan Bugis. Cetakan Pertama
(Yogyakarta: Penerbit Ombak 2011.

Rahman, Nurhayati dkk. La Galigo: Menelususri jejak Warisan Sastra Dunia,
Makassar: Universitas Hasanuddin 2003.

RajabAbdul, Persepsi Budaya Siri’ Masyarakt Bugis Makassar di Makassar
Terhadap Pengadaan Tanah Untuk Kepentinga Umum. Tesisi: Progran Pasca
Sarjana Universitas Diponegoro 2003.

AL-ISHLAH | Juli— Desember 2016



Kajian Rekonstruksi “‘Budaya Siri” Bugis... | 177

Salam, Abdul. Konsepsi dan Sosialisasi Siri’ Pada Masyarakat Bugis “Kasus Pada Beberapa
Keluarga Bugis Bone di Sulawesi Selatan. (Bandung: Progran Pasca Sarjana Univ. Padjadjaran
1998.



