
 

 

AKUNTABILITAS BERBASIS SYARIAH ENTERPRISE THEORY DALAM 

MEWUJUDKAN EKONOMI SUSTAINABLE  

Sri Wahyuni1, Muhammad Wahyuddin Abdullah2 
1,2,UIN AlAuddin Makassar 

E-mail: unhywahyuni146@gmail.com1, Wahyuddin.abdullah@uin-alauddin.ac.id2 
 
 

Abstrak 
Tujuan artikel ini adalah untuk memahami akuntabilitas berbasis syariah enterprise theory dalam 

mewujudkan ekonomi sustainable. Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian pustaka 

(library research), Penelitian kepustakaan merupakan suatu bentuk penelitian yang dilakukan 

dengan cara mengumpul berbagai macam referensi yang menjadi sumber utama untuk 

melakukan penelitian, referensi yang merupakan sumber primer dalam penelitian ini adalah 

artikel yang dimuat dalam jurnal, dan artikel tertulis lainnya. Hasil artikel ini menunjukkan 

bahwa. Akuntabilitas berdasarkan pada Shariah Enterprise Theory memberikan perspektif 

terhadap akuntabilitas menjadi tiga dimensi, yaitu akuntabilitas terhadap Tuhan, manusia dan 

alam. Shariah enterprise theory sudah mempertimbangkan kesadaran spiritual dalam diri manusia, 

sehingga aktivitas-aktivitas yang dilakukan oleh perusahaan berlandaskan ibadah kepada Tuhan, 

maqashid syariah sebagai cara untuk mencapai kesejahteraan. 

Kata kunci: Akuntabilitas, syariah enterprise theory, kesejahteraan 

 

Pendahuluan 

Dalam mempertahankan hidupnya, 

manusia diberi kebebasan dalam memenuhi 

kebutuhan-kebutuhannya, kebebasan 

merupakan unsur dasar manusia dalam 

mengatur dirinya dalam memenuhi 

kebutuhan yang ada. Namun kebebasan 

manusia ini tidak berlaku mutlak, kebebasan 

dibatasi oleh kebebasan manusia lain, bila 

antara manusia melanggar batas kebutuhan 

antara sesamanya, maka akan terjadi konflik. 

Bila terjadi hal ini, maka manusia akan 

kehilangan peluang untuk mendapatkan 

kebutuhan yang diharapkannya, apalagi 

interaksi manusia itu berhubungan dengan 

perekonomian atau usaha bisnis.1 

 
1Rizal Darwis, ‘Konsep Dan Dasar Keuangan 

Dalam Islam’, Tahki, IX.2 (2013), 65–82 
<https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&
esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved
=2ahUKEwjmkdH5y9fvAhWUbisKHZxRAhoQ
FjAAegQIAhAD&url=https%3A%2F%2Fjurnal.i

Perkembangan bisnis Islam (syariah) kini kian 

marak dan menjamur di Indonesia. Salah satu 

pendorongnya adalah karena adanya 

kesadaran masyarakat yang mayoritas Muslim 

untuk menggunakan dan memanfaatkan 

produk-produk (barang maupun jasa) yang 

ḥalal dan ṭayyib.2 

Bisnis Islam memandang bahwa bumi 

dan segala isinya merupakan amanah dari 

Allah, kepada manusia sebagai khalifah di 

bumi ini, untuk dipergunakan sebesar-

besarnya bagi kesejahteraan umat manusia. 

Untuk mencapai tujuan yang suci ini Allah 

tidak meninggalkan manusia sendirian tetapi 

 
ainambon.ac.id%2Findex.php%2FTHK%2Farticl
e%2Fview%2F77&usg=AOvVaw15YQRwyghMp
0RL7mFw7rFR>. 

2Choirul Huda, ‘MODEL PENGELOLAAN 

BISNIS SYARI ’ AH : Studi Kasus Lembaga 
Pengembangan Usaha Yayasan Badan Wakaf 
Sultan Agung Semarang’, Jurnal Penelitian Sosial 
Keagamaan, 24.1 (2016), 165–90 
<https://doi.org/http://dx.doi.org/10.21580/ws.
2016.24.1.1140>.   

mailto:unhywahyuni146@gmail.com
mailto:Wahyuddin.abdullah@uin-alauddin.ac.id
mailto:Wahyuddin.abdullah@uin-alauddin.ac.id


42 

 

           B a l a n c a   
            Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
      Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

 

diberikan petunjuknya melalui para Rasul-

Nya. Dalam petunjuk ini Allah berikan segala 

sesuatu yang dibutuhkan manusia, baik 

akidah ahlak maupun syariah.3 Tidak hanya 

serangkaian aktivitas untuk mencari laba atau 

keuntungan sebanyak-banyaknya, tetapi 

dibatasi dalam cara perolehan dan 

pendayagunaannya dengan aturan halal dan 

haram. 

Tanggung jawab atau akuntabilitas 

sebuah organisasi bisnis Islam dalam bentuk 

laporan hasil dan posisi keuangan 

didedikasikan kepada kontributor sumber 

daya keuangan dan juga kepada masyarakat 

pada umumnya. Penerima tanggungjawab 

yang paling penting didalam organisasi bisnis 

Islam adalah Tuhan. Organisasi bisnis Islam 

menjalankan operasi, penentuan tujuan dan 

pencapaian tujuan didasarkan sepenuhnya 

pada nilai-nilai etika syariah. Dalam 

akuntansi berguna untuk membantu dalam 

alokasi sumber daya yang efisien dengan 

memberikan informasi guna pengambilan 

keputusan oleh mereka yang bertanggung 

jawab untuk membuat keputusan investasi.4 

Teori yang paling tepat untuk 

mengungkapkan tanggung jawab sosial 

perusahaan adalah Syariah Enterprise Theory, 

hal ini karena dalam syariah enterprise theory, 

Allah adalah sumber amanah utama. 

Sedangkan sumber daya yang dimiliki oleh 

para stakeholders adalah amanah dari Allah 

 
3Mohamad Sholikhin, ‘Prospek Perbankan 

Islam Dan Bisnis Syari’ah Dalam Pengembangan 
Ekonomi’, Iqtishadia, 6.2 (2013), 241–58 
<https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&
esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved
=2ahUKEwityvC4kdjvAhUPXSsKHYx-
DOoQFjAAegQIAxAD&url=https%3A%2F%2F
journal.iainkudus.ac.id%2Findex.php%2FIQTISH
ADIA%2Farticle%2Fdownload%2F1113%2F104
2&usg=AOvVaw16SMmM7ImNlhaQ6>. 

4Rahmah Yulisa Kalbarini and Noven 
Suprayogi, ‘Implementasi Akuntabilitas Dalam 
Konsep Metafora Amanah Di Lembaga Bisnis 

Syariah (Studi Kasus : Swalayan Pamella 
Yogyakarta)’, JESTT, 1.7 (2014), 506–17. 

yang di dalamnya melekat sebuah tanggung 

jawab untuk menggunakan dengan cara dan 

tujuan yang ditetapkan oleh Sang Maha 

Pemberi Amanah. Syariah Enterprise Theory 

menyatakan kepedulian tidak hanya 

menyangkut kepentingan individu (dalam hal 

ini pemegang saham), akan tetapi juga 

menyangkut kepentingan stakeholders yang 

lebih luas, meliputi Allah, manusia, dan alam. 

Allah merupakan pihak paling tinggi dan 

menjadi satu-satunya tujuan hidup manusia 

dengan menempatkan Allah sebagai 

stakeholder tertinggi.5 Dalam shariah 

enterprise theory, aktivitas yang dilakukan 

oleh perusahaan harus dapat memberikan 

shariah value added (kesejahteraan ekonomi, 

kesejahteraan mental, dan kesejahteraan 

spiritual) bagi stakeholders.6 

Kesejahteraan dan bahwa kualitas 

kehidupan berupa pemenuhan kebutuhan 

dasar manusia yaitu pendidikan, kesehatan 

dan pendapatan sejatinya merupakan ukuran 

keberhasilan pembangunan sedangkan yang 

menjadi penentu utama tingkat kemiskinan 

adalah kapabilitas untuk berfungsi. Seiring 

dengan berjalannya waktu, maka 

pembangunan ekonomi yang biasa diukur 

dengan pertumbuhan ekonomi yang dibarengi 

dengan pemenuhan kebutuhan sosial masih 

harus diselaraskan dengan perhatian terhadap 

lingkungan Kualitas lingkungan 

mempengaruhi dan dipengaruhi oleh 

 
5Poppy Ruddin, ‘ANALISIS CORPORATE 

SOCIAL RESPONSIBILITY PERBANKAN 
SYARIAH BERDASARKAN SHARIAH 
ENTERPRISE THEORY’, 04.02, 31–42. 

6Ririn Irmadariyani, ‘Implementasi Strategic 
Corporate Social Responsibility Dalam Perspektif 
Shari’ah Enterprise Theory’, Rebranding Keunggulan 
Kompetitif Berbasis Kearifan Lokal, 2.4 (2016), 842–51 
<https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&
esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved
=2ahUKEwiD5KzXw9_vAhXD7HMBHZdCCH
kQFjAAegQIAxAD&url=https%3A%2F%2Fjurn
al.unej.ac.id%2Findex.php%2Fprosiding%2Farticl
e%2Fview%2F3687&usg=AOvVaw1zOhozmzQJ
nPcXfPstspWz>. 



43         B a l a n c a   
           Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
           Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

pembangunan ekonomi. Interaksi antara 

ekonomi dan sosial disebut sebagai equitable 

yang dapat diartikan dalam istilah keadilan, 

interaksi antara lingkungan dan sosial disebut 

sebagai livable atau dikenal juga sebagai 

konsep kualitas hidup yang dapat pula 

diartikan dalam istilah kenyamanan, interaksi 

antara ekonomi dan lingkungan disebut 

sebagai viable atau dalam artian usaha dalam 

meningkatkan kondisi ekonomi harus 

memperhatikan daya dukung lingkungan dan 

menghindari terjadinya kerusakan lingkungan 

yang dapat juga diartikan dalam istilah 

kelestarian; sedangkan interaksi antara 

ekonomi, sosial dan lingkungan disebut 

sebagai sustainable.7 

Metode Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan adalah 

penelitian kepustakaan (Library research). 

Penelitian kepustakaan merupakan suatu 

bentuk penelitian yang dilakukan dengan cara 

mengumpul berbagai macam referensi yang 

menjadi sumber utama untuk melakukan 

penelitian, referensi yang merupakan sumber 

primer dalam penelitian ini adalah artikel 

yang dimuat dalam jurnal, dan artikel tertulis 

lainnya.8 

Pembahasan 

A. Akuntabilitas dalam islam 

Konsep akuntabilitas dalam Islam 

menyatakan bahwa manusia sebagai 

pemegang amanah, bukan sebagai pemegang 

kuasa penuh yang mengatur dunia. Manusia 

ditunjuk sebagai “khalifah” dalam bentuk 

amanah dan sebagai wakil Allah.9 Sesuai 

 
7Niken Pratiwi, Dwi Budi Santosa, and 

Khusnul Ashar, ‘Analisis Implementasi 
Pembangunan Berkelanjutan Di Jawa Timur’, 
JIEP, 18.1 (2018), 1–13. 

8Ahmad Riyansyah, pemikiran sofyan syafitri 
harahap tentang akuntansi syariah dan 
penerapannya, At-tafahum : journal of Islamic law, 
vol.1 No.2 (2017), h. 12-24. 

9Shela Welly Arga, ‘AKUNTABILITAS 
KOPERASI SYARIAH (Studi Kasus Pada 

dengan dalam Surah Al-Baqarah:30. Yang 

artinya “Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman 

kepada para malaikat: “Sesungguhnya Aku 

hendak menjadikan khalifah di muka bumi.” 

Mereka berkata: “Mengapa Engkau hendak 

menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang 

akan membuat kerusakan padanya dan 

menumpahkan darah, padahal kami 

senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau 

dan mensucikan Engkau?” Tuhan berfirman 

“Sesungguhnya aku mengetahui apa yang 

tidak kamu ketahui”  

Manusia sebagai “khalifah” dan 

bagaimana konsep pertanggungjawaban 

ditekankan dengan perintah dari Allah 

melalui istilah “hisab” atau 

perhitungan/pengadilan (accountability) di 

hari pembalasan. Kepercayaan terhadap hari 

kiamat memiliki peranan yang penting dalam 

kehidupan seorang muslim yang harus 

mempertanggungjawabkan perbuatannya. 

Konsep pertanggungjawaban sudah 

ditetapkan oleh sunnatullah yang sangat 

ditekankan dalam Islam, bukan merupakan 

norma etika yang umum atau perundang-

undangan negara. Accountability tidak hanya 

terbatas dalam konteks spiritual, tetapi 

pertanggungjawaban diformulasikan kedalam 

sarana operasional untuk mencapai Ridha 

Allah sebagaimana dijelaskan dalam Al-

Qur’an surat Al-Baqarah ayat 282. Secara 

terminologi accountability dari akar kata 

account, artinya laporan. Al-Qur'an 

mengartikan account sebagai hisab 

(perhitungan). Hisab dalam arti umum 

berkaitan dengan kewajiban seseorang untuk 

account kepada Allah dalam segala hal yang 

berkaitan dengan usaha manusia. Segala 

 
KANINDOSyariahJatim)’, 1–20 
<https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&
esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved
=2ahUKEwj0iZ2yvNfvAhWxkOYKHUpmDCw
QFjAAegQIBRAD&url=https%3A%2F%2Fjimfe
b.ub.ac.id%2Findex.php%2Fjimfeb%2Farticle%2
Fview%2F1268&usg=AOvVaw36eRPqYkgH7LF
rbM9eQWTH>. 



44 

 

           B a l a n c a   
            Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
      Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

 

sumber daya yang tersedia untuk manusia ini 

merupakan bentuk sebua kepercayaan, 

manusia menggunakan apa yang 

dipercayakan kepada mereka (manusia) 

didasarkan pada ketentan-ketentuan syari'ah 

dan keberhasilan individu di akhirat 

bergantung pada kinerja manusia di dunia.10 

Konsep akuntabilitas dalam Islam tidak 

terlepas dari keadilan dan kebenaran. Konsep 

keadilan menggambarkan dimensi horizontal 

ajaran Islam yang berhubungan dengan 

keseluruhan harmoni pada alam semesta atau 

yang lebih dikenal dengan sunnatullah. 

Pentingnya keadilan dalam kegiatan ekonomi 

dikarenakan dalam proses pengambilan 

keputusan, dibutuhkan informasi yang 

bermanfaat yaitu informasi yang didapat 

menggambarkan apa yang telah terjadi dan 

dalam batas aturan sosial dan perilaku 

ekonomi yang Islami.11 Akuntabilitas sebagai 

bentuk pertanggungjawaban moril 

manajemen perusahaan terhadap anggota. 

Dengan demikian, maka manajer atau 

pengelola koperasi harus memiliki 

transparansi terhadap segala aktifitas 

keuangan dan investasi sebagaimana 

tercantum dalam kontrak kerja. Manajer 

selaku agen memberikan informasi yang jelas 

terhadap perkembangan usaha, serta 

melaporkan temuan-temuan yang dapat 

membuat perusahaan dalam posisi yang tidak 

menguntungkan. Akuntabilitas dalam 

perspektif Sharia Enterprise Theory memiliki 

keseimbangan nilai egoistik, altruistik, materi 

dan nilai spiritual. Dengan demikian, 

keseimbangan yang tercipta melibatkan 

beberapa pihak dan hubungan yang terjalin, 

sehingga membentuk tiga dimensi 

akuntabilitas, yaitu akuntabilitas terhadap 

Tuhan, manusia, dan alam.12 Akuntabilitas 

 
10Kalbarini and Suprayogi. 
11Kalbarini and Suprayogi. 
12Yusuf Abdullah and Aa Willy Nugraha, 

‘Implementasi Akuntabilitas Berdasarkan Pada 
Perspektif Sharia Enterprise Theory (Studi Kasus 
Pada Koperasi Syariah Mumtaz Tasikmalaya)’, 

terhadap Tuhan diartikan sebagai upaya 

optimalisasi dari setiap sumber daya yang 

dianugerahkan kepada makhluknya 

merupakan suatu amanah yang didalamnya 

melekat tanggung jawab untuk 

menggunakannya sesuai dengan ketentuan 

syariat Allah, yang tertuang dalam kitab suci 

Al-Quran. Akuntabilitas terhadap manusia 

diartikan sebagai hubungan antara manusia 

dimana satu pihak berperan sebagai pihak-

pihak yang secara langsung memberikan 

kontribusi pada perusahaan baik dalam 

bentuk kontribusi keuangan maupun non-

keuangan, selanjutnya disebut direct 

stakeholder yakni pihak yang sama sekali 

tidak memberikan kontribusi kepada 

perusahaan baik keuangan maupun non-

keuangan, tetapi secara syari’ah mereka 

adalah pihak yang berhak untuk mendapatkan 

kesejahteraan dari perusahaan (indirect 

stakeholder). Dan Akuntabilitas terhadap 

Alam. Alam diartikan sebagai ekosistem vital 

yang memberikan kontribusi bagi 

kelangsungan hidup perusahaan, dengan kata 

lain keseimbangan dalam menjaga kelestarian 

alam adalah poin utama dalam menciptakan 

harmoni kehidupan yang selaras dan 

seimbang. Perusahaan akan tetap eksis 

apabila memperhatikan lingkungan alamnya. 

Sedangkan menurut Meutia Syariah 

Enterprise theory terdiri dari dua dimensi, 

yaitu:13 Akuntabilitas Vertikal yaitu Allah, 

meliputi pertanggungjawaban yang ditujukan 

kepada Allah. Beberapa contoh akuntabilitas 

vertical, yaitu adanya opini Dewan Pengawas 

Syariah dan adanya pengungkapan mengenai 

fatwa dan aspek operasional yang dipatuhi 

dan tidak dipatuhi berserta alasannya. 

 
Jurnal Ekonomi Syariah, 5.2 (2020), 77–88 
<https://doi.org/10.37058/jes.v5i2.2073>. 

13Omi Pramiana and Nur Anisah, 
‘Implementasi Corporate Social Responsibility 
(CSR) Dalam Perspektif Shariah Enterprise 
Theory’, EKSIS, 13.2 (2018), 169–82 
<//ejournal.stiedewantara.ac.id/index.php/001/is
sue/view%0AHalaman>. 



45         B a l a n c a   
           Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
           Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

Akuntabilitas Horizontal yaitu, Direct 

Stakeholders terhadap Nasabah contohnya 

adalah adanya pengungkapan kualifikasi dan 

pengalaman anggota Dewan Pengawas 

Syariah, laporan dana zakat dan qardhul 

hasan serta audit yang dilakukan terhadap 

laporan tersebut, informasi produk dan 

konsep syariah yang mendasarinya, 

penjelasan tentang pembiayaan dengan skema 

profit dan loss sharing, dan penjelasan tentang 

kebijakan atau usaha untuk mengurangi 

transaksi non syariah dimasa mendatang. 

Akuntabilitas Horizontal, Direct Stakeholders 

terhadap Karyawan contohnya adalah adanya 

pengungkapan mengenai kebijakan upah dan 

renumerasi, kebijakan mengenai pelatihan 

yang meningkatkan kualitas spiritual 

karyawan dan keluarganya, ketersediaan 

layanan kesehatan dan konseling bagi 

karyawan, dan kebijakan non diskriminasi 

yang diterapkan pada karyawan dalam hal 

upah, training dan kesempatan karir. 

Akuntabilitas Horizontal Indirect 

Stakeholders adalah pertaggungjawaban 

kepada komunitas. Beberapa contoh 

akuntabilitas horizontal kepada komunitas 

adalah adanya pengungkapan tentang inisiatif 

untuk meningkatkan akses masyarakat luas 

atas jasa keunagan bank islam, kebijakan 

pembiayaan akan isu-isu diskriminasi dan 

HAM, kebijakan pembiayaan yang 

mempertimbangkan kepentingan masyarakat 

banyak, dan kontribusi yang dilakukan untuk 

meningkatkan kualitas hidup masyarakat 

dibidang agama, pendidikan dan kesehatan. 

Akuntabilitas Horizontal Alam contohnya 

adalah adanya pengungkapan tentang 

kebijakan pembiayaan yang 

mempertimbangkan isu-isu lingkugan, adanya 

jumlah pembiayaan yang diberikan kepada 

usaha-usaha yang berpotensi merusak 

lingkungan dan alasan memberikan 

pembiayaan tersebut, dan usaha-usaha 

meningkatkan kesadaran kepada pegawai.  

B. Syariah Enterprise Theory  

Konsep Enterprise Theory menunjukkan 

bahwa kekuasaan ekonomi tidak lagi berada 

di satu tangan, melainkan berada pada banyak 

tangan, yaitu stakeholder. Oleh karena itu 

enterprise theory direkomendasikan untuk 

suatu sistem ekonomi yang mendasarkan diri 

pada nilai-nilai syariah mengingat syariah 

melarang beredarnya kekayaan hanya di 

kalangan tertentu saja. Tetapi, dalam konsep 

syariah belum mengakui adanya partner tidak 

langsung yang memberikan kontribusi 

ekonomi karena partner tidak langsung ini 

mempunyai hak atas nilai tambah yang telah 

diperoleh perusahaan. Enterprise theory 

merupakan teori yang mengakui adanya 

pertanggungjawaban tidak hanya kepada 

pemilik perusahaan saja melainkan kepada 

kelompok stakeholders. Dalam Shariah 

Enterprise Theory, Allah adalah sumber 

amanah utama. Sedangkan sumber daya yang 

dimiliki oleh para stakeholders adalah 

amanah dari Allah yang di dalamnya melekat 

sebuah tanggung jawab untuk menggunakan 

dengan cara dan tujuan yang ditetapkan oleh 

Sang Maha Pemberi Amanah. Enterprise 

theory mengajukan beberapa konsep terkait 

dengan pengungkapan tanggung jawab sosial 

sebuah perusahaan.14 

Enterprise theory mengajukan beberapa 

konsep terkait dengan pengungkapan 

tanggung jawab sosial sebuah perusahaan. 

Konsep-konsep tersebut, adalah: 

Pengungkapan tanggung jawab sosial 

merupakan bentuk akuntabilitas manusia 

terhadap Tuhan dan karenanya ditujukan 

untuk mendapatkan ridho (legitimasi) dari 

Tuhan sebagai tujuan utama. Pengungkapan 

tanggung jawab sosial harus memiliki tujuan 

sebagai sarana pemberian informasi kepada 

seluruh stakeholders (direct, in-direct, dan 

alam) mengenai seberapa jauh institusi 

tersebut telah memenuhi kewajiban terhadap 

seluruh stakeholders. Pengungkapan tanggung 

jawab sosial adalah wajib (mandatory), 

 
14Pramiana and Anisah. 



46 

 

           B a l a n c a   
            Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
      Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

 

dipandang dari fungsi bank syariah sebagai 

salah satu instrumen untuk mewujudkan 

tujuan syariah. Pengungkapan tanggung 

jawab sosial harus memuat dimensi material 

maupun spriritual berkaitan dengan 

kepentingan para stakeholders. Dan 

Pengungkapan tanggung jawab sosial harus 

berisikan tidak hanya informasi yang bersifat 

kualitatif, tetapi juga informasi yang bersifat 

kuantitatif.  

Dengan menempatkan Allah sebagai 

stakeholder tertinggi, maka tali penghubung 

agar akuntansi syariah tetap bertujuan pada 

membangkitkan kesadaran ketuhanan, para 

penggunanya tetap terjamin. Konsekuensi 

menetapkan Allah sebagai stakeholder 

tertinggi adalah digunakannya sunnatullah 

sebagai basis bagi konstruksi  akuntansi 

syariah adalah bahwa dengan bahwa dengan 

sunnatullah ini, akuntansi syqriqh hanya 

dibangun  berdasarkan pada tata-aturan atau 

hukum-hukum Allah. Stakeholder kedua dari 

Shariah enterprises theory adalah manusia, 

yang dibedakan antara direct-stakeholders dan 

indirect-stakeholders. Direct-stakeholders 

adalah pihak-pihak yang secaralangsung 

memberikan kontribusi pada perusahaan, baik 

dalam bentukkontribusi keuangan (financial 

contribution) maupun nonkeuangan 

(nonfinancialcontribution).Karena mereka 

telah memberikan kontribusikepada 

perusahaan, maka mereka mempunyai hak 

untuk mendapatkan kesejahteraan dari 

perusahaan. Sementara, yang dimaksud 

dengan indirect-stakeholders adalah pihak-

pihak yang sama sekali tidakmemberikan 

kontribusi kepada perusahaan (baik secara 

keuanganmaupun non-keuangan), tetapi 

secara syariah mereka adalah pihak  yang 

memiliki hak untuk mendapatkan 

kesejahteraan dari perusahaan. Golongan 

stakeholder terakhir dari Shariah enterprises 

theory  adalah alam. Alam adalah pihak yang 

memberikan kontribusi bagi mati-hidupnya 

perusahaan sebagaimana pihak Allah dan 

manusia. Perusahaan eksis secara fisik karena 

didirikan di atas bumi, menggunakan energi 

yang tersebar di alam, memproduksi dengan 

menggunakan bahan baku dari alam, 

memberikan jasa kepada pihak lain dengan 

menggunakan energi yang tersedia di alam, 

dan lain-lainnya. Namun demikian, alam 

tidak menghendaki distribusi kesejahteraan 

dari perusahaan dalam bentuk uang 

sebagaimana yang diinginkan manusia.Wujud 

distribusi kesejahteraan adalah berupa 

kepedulian perusahaan terhadap kelestarian 

alam, pencegahan pencemaran, dan lain-

lainnya.15 

Syariah enterprise theory dilandasi oleh 

premis yang mengatakan bahwa manusia 

adalah khalifatullah fil ardh yang membawa 

misi menciptakan dan mendistribusikan 

kesejahteraan bagi seluruh manusia dan alam, 

mendorong untuk mewujudkan nilai keadilan 

terhadap lingkungan manusia dan alam. Oleh 

karena itu, akan membawa kemaslahatan bagi 

stockholders, stakeholders, masyarakat dan 

lingkungan, tidak hanya mementingkan 

kepentingan individu (dalam hal ini pemegang 

saham), tetapi juga pihak-pihak lain yang 

terkait. Selain itu memiliki karakter 

keseimbangan yang menyeimbangkan nilai 

egoistik dengan nilai altruistik serta nilai 

materi dengan nilai spiritual.16 Dalam 

pandangan shariah enterprise theory, 

distribusi kekayaan (wealth) atau nilai tambah 

(value added) tidak hanya berlaku pada para 

partisipan yang terkait langsung dalam, atau 

partisan yang memberikan kontribusi kepada, 

operasi perusahaan; seperti pemegang saham, 

 
15Dori Novarela and Indah Mulia Sari, 

‘Pelaporan Corporate Social Responsibility 
Perbankan Syariah Dalam Perspektif Syariah 
Enterprise Theory’, Jurnal Akuntansi Dan Keuangan 
Islam, 2.2 (2015), 145–60. 

16Sri Ujiani Putri, ‘Analisis Akuntabilitas 
Berbasis Sharia Enterprise Theory Untuk 
Pengembangan Bisnis Rumah Jahit Akhwat Di 

Makassar’, NUKHBATUL ‘ULUM : Jurnal Bidang 
Kajian Islam, 6.2 (2020), 187–203 
<https://doi.org/doi.org/10.36701/nukhbah.v6i2
.242>. 



47         B a l a n c a   
           Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
           Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

kreditor, karyawan, dan pemerintah, tetapi 

pihak lain yang tidak terkait langsung dengan 

bisnis yang dilakukan perusahaan, atau pihak 

yang tidak memberikan kontribusi keuangan 

dan skill. Artinya, cakupan akuntansi dalam 

sharia enterprise theory tidak terbatas pada 

peristiwa atau kejadian yang bersifat 

reciprocal antara pihak-pihak yang terkait 

langsung dalam proses penciptaan nilai 

tambah, tetapi juga pihak lain yang tidak 

terkait langsung. Pemahaman ini tentu 

membawa perubahan penting dalam 

terminologi enterprise theory yang 

meletakkan premisnya untuk 

mendistribusikan kekayaan (wealth) 

berdasarkan kontribusi para partisipan, yaitu 

partisipan yang memberikan kontribusi atau 

keterampilan (skill).17 

Konsekuensi dari nilai keseimbangan ini 

menyebabkan Sharia Enterprise Theory tidak 

hanya peduli pada kepentingan individu 

(dalam hal ini pemegang saham), tetapi juga 

pihak-pihak lainnya,. Oleh karena itu, Sharia 

Enterprise Theory memiliki kepedulian yang 

besar pada stakeholders yang luas. Menurut 

Sharia Enterprise Theory, stakeholders 

meliputi tiga bagian:18 Tuhan merupakan 

pihak paling tinggi dan menjadi satu-satunya 

tujuan hidup manusia. Dengan menempatkan 

Tuhan sebagai stakeholder tertinggi, maka tali 

penghubung agar akuntansi syari’ah tetap 

bertujuan pada “membangkitkan kesadaran 

keTuhanan” para penggunanya tetap 

terjamin. Konsekuensi menetapkan Tuhan 

sebagai stakeholder tertinggi adalah 

digunakannya sunnatuLlah sebagai basis bagi 

konstruksi akuntansi syari’ah. Intinya adalah 

bahwa dengan sunnatuLlah ini, akuntansi 

syari’ah hanya dibangun berdasarkan pada 

tata-aturan atau hukum-hukum Tuhan. 

Manusia, Stakeholder kedua dari shariah 

 
17Feri Irawan and Eva Muarifah, ‘Analisis 

Penerapan Corporate Social Responsibilty (CSR) 
Dalam Persepektif Sharia Enterprise Theory’, 
Jurnal Ilmu Syariah, 1.2 (2020), 1–30. 

18Irawan and Muarifah. 

enterprise theory adalah manusia. Di sini 

dibedakan menjadi dua kelompok, yaitu 

direct-stakeholders dan indirect– stakeholders. 

Direct-stakeholders adalah pihak-pihak yang 

secara langsung memberikan kontribusi pada 

perusahaan, baik dalam bentuk kontribusi 

keuangan (financial contribution) maupun 

nonkeuangan (non-financial contribution). 

Karena mereka telah memberikan kontribusi 

kepada perusahaan, maka mereka mempunyai 

hak untuk mendapatkan kesejahteraan dari 

perusahaan. Sementara, yang dimaksud 

dengan indirect-stakeholders adalah pihak-

pihak yang sama sekali tidak memberikan 

kontribusi kepada perusahaan (baik secara 

keuangan maupun non-keuangan), tetapi 

secara syari’ah mereka adalah pihak yang 

memiliki hak untuk mendapatkan 

kesejahteraan dari perusahaan. Dan  alam 

golongan stakeholder terakhir dari shariah 

enterprise theory adalah alam. Alam adalah 

pihak yang memberikan kontribusi bagi mati-

hidupnya perusahaan sebagaimana pihak 

Tuhan dan manusia. Perusahaan eksis secara 

fisik karena didirikan di atas bumi, 

menggunakan energi yang tersebar di alam, 

memproduksi dengan menggunakan bahan 

baku dari alam, memberikan jasa kepada 

pihak lain dengan menggunakan energi yang 

tersedia di alam, dan lainlainnya. Namun 

demikian, alam tidak menghendaki distribusi 

kesejahteraan dari perusahaan dalam bentuk 

uang sebagaimana yang diinginkan manusia. 

Wujud distribusi kesejahteraan berupa 

kepedulian perusahaan terhadap kelestarian 

alam, pencegahan pencemaran, dan lain-

lainnya. 

Shariah enterprise theory tidak 

mendudukkan manusia sebagai pusat dari 

segala sesuatu sebagaimana dipahami oleh 

antroposentrisme. Tapi sebaliknya, shariah 

enterprise theory menempatkan Tuhan 

sebagai pusat dari segala sesuatu. Tuhan 

menjadi pusat tempat kembalinya manusia 

dan alam semesta. Oleh karena itu, manusia 

di sini hanya sebagai wakil-Nya (khalitullah fil 



48 

 

           B a l a n c a   
            Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
      Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

 

ardh) yang memiliki konsekuensi patuh 

terhadap semua hukum-hukum Tuhan. 

Kepatuhan manusia (dan alam) semata-mata 

dalam rangka kembali kepada Tuhan dengan 

jiwa yang tenang. Proses kembali ke Tuhan 

memerlukan proses penyatuan diri dengan 

sesama manusia dan alam sekaligus dengan 

hukum-hukum yang melekat di dalamnya.19 

Tentu saja konsep ini sangat berbeda dengan 

entity theory yang menempatkan manusia 

dalam hal ini stockholder sebagai pusat. 

Dalam konteks ini kesejahteraan hanya 

semata-mata dikonsentrasikan pada 

stockholders. Konsekuensi dari diterimanya 

shariah enterprise theory sebagai dasar dari 

pengembangan teori akuntansi syari’ah adalah 

pengakuan income dalam bentuk nilai-tambah 

(value-added), bukan income dalam 

pengertian laba (profit) sebagaimana yang 

diadopsi entity theory. Baydoun & Willett 

dalam islamic accounting theory dan islamic 

corporate reports-nya telah menunjukkan nilai 

tambah. Namun apa yang disampaikan oleh 

mereka sebetulnya masih dalam bentuk yang 

sederhana dan lebih menekankan pada bentuk 

penyajian dalam Laporan Nilai Tambah 

(value added statement).20 

C. Ekonomi Sustainable dalam islam 

Islam merupakan agama yang sempurna, 

sebagai sebuah sistem hidup mencakup 

berbagai tuntunan yang universal. Selalu 

memberikan solusi atas persoalan-persoalan 

yang dihadapi manusia secara holistik 

berdasarkan nilai-nilai yang terkandung di 

 
19Irmawati, Optimalisasi Shari’ah Enterprise 

Theory Dalam Mencegah Praktik Riba Pada Akad 
Murabahah (Studi Kasus Pada Bank Muamalat 
Indonesia), 2018 
<https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&
esrc=s&source=web&cd=&cad=rja&uact=8&ved
=2ahUKEwj4rqPDzdfvAhWbbisKHcVsCjAQFj
AAegQIAxAD&url=http%3A%2F%2Frepositori.
uin-
alauddin.ac.id%2F11654%2F&usg=AOvVaw0eNf
d5ZLHxr20ILppxpJEa>. 

20Irawan and Muarifah. 

dalam Al Qur’an maupun hadits. Ajaran 

Islam merupakan ajaran yang di dalamnya 

terkandung keseimbangan baik itu urusan 

dunia maupun akhirat. Islam tidak menitik-

beratkan kepada akhirat saja, karena di dalam 

konsep berislam akhirat dan dunia merupakan 

sebuah satu kesatuan yang tidak bisa 

dipisahkan. Oleh karena itu apa yang diterima 

ketika di akhirat merupakan sebuah 

konsekuensi yang dilakukan ketika masa 

hidup.21 

Secara lebih rinci, penulis mengelaborasi 

perspektif Islam dalam konteks pembangunan 

berkelanjutan dalam tiga dimensi yaitu 

worldview atau landasan berfikir, tujuan dan 

metode praktis.22 World-view Islam dalam 

Ekonomi Berkelanjutan World-view Islam 

berdasarkan pada tiga konsep fundamental, 

yaitu Tauhid, Khalifah dan Adl. Tauhid 

merupakan hal yang paling penting dari 

konsep-konsep yang sudah disebutkan, karena 

hal ini merupakan implikasi bahwa alam 

semesta yang sudah dibentuk dan diciptakan 

adalah ciptaan Allah. Semua yang diciptakan-

Nya memiliki tujuan masing-masing Sehingga 

memberikan makna dan signifikansi terhadap 

ekistensi alam semesta, yang ma-nusia 

merupakan bagian di dalamnya. Selanjutnya, 

Khalifah yang merupakan tugas yang 

diberikan oleh Allah kepada manusia untuk 

menjadi makhluk pengganti di muka bumi, 

untuk memperbaiki apa yang telah dilakukan 

pada masa sebelumnya. Dalam surat Al-

Baqarah ayat 30 dijelaskan: Allah Ta’ala 

berfirman (yang artinya), “Dan (ingatlah) 

tatkala Rabbmu berkata kepada malaikat , 

‘Sesungguhnya Aku hendak menjadikan di 

 
21Mar’atun Shalihah, ‘Pengembangan Sistem 

Bisnis Berbasis Syariah Untuk Mendukung Strategi 
Pengembangan Yang Sustainable’, Tahkim, x.2 
(2014), 132–43. 

22Sofi Mubarok and Muhammad Afrizal, 
‘ISLAM DAN SUSTAINABLE 

DEVELOPMENT : Studi Kasus Menjaga 
Lingkungan Dan Ekonomi Berkeadilan’, Dauliyah, 
3.1 (2018), 129–46. 



49         B a l a n c a   
           Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
           Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

bumi seorang khalifah’. Berkata mereka, 

‘Apakah Engkau hendak menjadikan padanya 

orang yang merusak di dalamnya dan 

menumpahkan darah, padahal kami bertasbih 

dengan memuji Engkau dan memuliakan 

Engkau?’. Dia berkata, ‘Sesungguhnya Aku 

lebih mengetahui apa yang tidak kamu 

ketahui” (QS. Al Baqarah : 30) Dari ayat ini 

dapat disimpulkan bahwa makna khalifah 

adalah sebagai pengganti untuk memelihara 

dan merawat bumi atau alam dan tidak untuk 

sebaliknya yaitu menciptakan kerusakan dan 

pertumpahan darah. Terkahir adalah Adl atau 

bersikap adil yang merupakan konsep 

fundamental yang harus dipenuhi ketika 

pengatur sebuah pemer-intah serta mengelola 

lingkungan hidup. Sebagaimana yang telah 

dijelaskan di atas bahwa prinsip dasar 

pembangunan ekonomi da-lam Islam, bahwa 

sumber daya alam yang diciptakan Allah 

merupakan modal atau perantara untuk 

mencapai kemakmuran atau yang disebutkan 

sebagai konsep Falah. Tanpa keadilan, adil 

terhadap manusia maupun alam, falah tidak 

akan pernah dapat dicapai. 

Tujuan Ekonomi Berkelanjutan dalam 

Islam Sebagaimana dijelaskan, bahwa falah 

atau kemakmuran merupakan tujuan dari 

pembangunan ekonomi. Konsep Falah ini 

merupakan konsep yang menjelaskan 

kebahagian baik di dunia atau-pun di akhirat, 

yaitu dengan melaksanakan ajaran agama 

secara sempurna atau kaffah. Sehingga 

pembangunan ekonomi harus dapat 

menciptakan keseimbangan antara 

kepentingan individu dan kepentingan 

masyarakat tentunya yang selaras dengan 

ajaran agama Islam. Dalam mencapai 

kesejahteraan ataupun tujuan ini hal yang 

penting untuk diperhatikan adalahmetode 

pencapaiann-ya yaitu maqashid syariah. 

Metode Ekonomi Berkelanjutan dalam Islam 

Dalam ekonomi berkelanjutan, pemerintah 

perlu memperhatikan lima keperluan dasar 

manusia yang harus dipenuhi yaitu, 

Pemeliharaan terhadap keselamatan agama 

(al-Din), Jiwa (al-Nafs), Akal (al-Aql), 

Keturunan (al-Nasl) dan Harta benda (al-

Maal). Standar hidup manusia yang diberikan 

oleh Islam ini merupakan standar hidup yang 

sudah mengatur segala hal. Melalui 

pendekatan maqashid syari’ah inilah 

pembangunan ekonomi dilaksanakan. Oleh 

karena itu pembangunan merupakan usaha 

yang dilakukan untuk menciptakan kebaikan 

yang mendatangkan faedah atau manfaat, 

karena tanpa pembangunan ekonomi yang 

tidak sesuai dengan ajaran agama Islam 

kesejahteraan tidak mungkin dicapai. Apabila 

penerapan konsep ini berlaku dalam sistem 

pemerintahan maka akan terjalin mashlahat 

bukan hanya bagi Muslim tetapi juga 

masyarakat yang majemuk. Secara umum, 

banyak firman Allah yang menjelaskan bahwa 

semua sumber daya alam yang diciptakan 

untuk memenuhi kebutuhan manusia. 

Setidaknya ada dua dimensi dalam 

menggunakan sumber daya alam. Pertama, 

memobilisasi sumber daya alam yang 

bermaksud menghidupkan tanah mati dan 

memiliki sumber tersebut. Dalam kasus ini 

contohnya pemerintah dibolehkan 

mengambilalih (take over) tanah apabila 

bermanfaat untuk pembangunan ekonomi 

bagi tujuan pertambangan atau perumahan, 

pertanian, perdagangan, industri ataupun 

untuk fasilitas orang banyak. Kedua, 

pembangunan dan penggunaan sumber alam 

untuk manfaat manusia. Islam sangat 

menganjurkan untuk menghidup-kan tanah 

mati dan memanfaatkan sumber alam yang 

menganggur untuk kemaslahatan manusia. 

Hal itu karena termasuk daripada tujuan dasar 

ekonomi Islam yaitu mencari kemaslahatan 

dan men-jauhkan kerusakan (mafsadah) 

dengan melalui penggunaan sumber secara 

optimal, keadilan distribusi pendapatan dan 

kekayaan bagi setiap individu dan generasi, 

dan menghapus riba.  

Dunia bisnis seharusnya tidak 

memikirkan keuntungan hanya pada saat 

sekarang, tetapi perlu memikirkan bagaimana 



50 

 

           B a l a n c a   
            Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
      Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

 

dengan keadaan dimasa datang. Berdasarkan 

ini jelas pelaku bisnis dituntut tidak 

mengekspoitasi lingkungan dan keadaan saat 

sekarang semaksimal mungkin tanpa 

mempertimbangkan lingkungan dan keadaan 

dimasa datang walaupun saat sekarang 

merupakan kesempatan untuk memperoleh 

keuntungan besar.23 

D. Akuntabilitas Berbasis Syariah Enterprise 

Theory Dalam Mewujudkan Ekonomi 

Sustainable 

Konsep akuntabilitas dalam Islam sangat 

erat hubungannya dengan hisab (perhitungan) 

di hari pembalasan. Hisab yang dimaksud 

dalam arti umum yaitu berkaitan dengan 

kewajiban seseorang sebagai account kepada 

Allah. Dalam segala hal yang berkaitan 

dengan perbuatan manusia. Dalam konteks 

akuntabilitas, manusia seakan-akan mengikat 

kontrak dengan Allah. Kontrak tersebut, dari 

dan kepada Allah. sebagai The Ultimate 

Principal yang menugaskan manusia untuk 

menyebarkan rahmat atau kesejahteraan pada 

manusia lain dan alam. Konskuensi dari 

sebuah penugasan adalah manusia harus 

bertanggung jawab atas tugas yang 

dibebankan terhadapnya. Untuk itu, 

akuntabilitas yang dilakukan oleh managemen 

adalah akuntabilitas yang suci yaitu 

managemen menyajikan “persembahan” yang 

suci kepada Allah, agar persembahan ini 

diterima dan mendapatkan ridha-Nya, 

manajemen kepada Allah. 

Distribusi kekayaan atau nilai tambah 

tidak hanya berlaku pada para partisipan yang 

terkait langsung atau partisipan yang 

memberikan kontribusi keuangan dan skill 

juga mendapatkan bagian dari distribusi 

kekayaan tersebut. Premis yang mengatakan 

bahwa manusia itu adalah khalifatullah fi al-

arḍ yang membawa misi menciptakan dan 

 
23Kharis Raharjo, ‘Corporate Social 

Responsibility: Dari Etika Bisnis Menuju 
Implementasi Good Corporate Governance’, 1–
25. 

mendistribusikan kesejahteran bagi seluruh 

manusia dan alam ialah premis yang 

mendorong untuk senantiasa berusaha 

mewujudkan nilai keadilan terhadap manusia 

dan lingkungan alam. Keinginan untuk 

senantiasa membawa kemaslahatan bagi 

stockholders (pemegang saham), stakeholders, 

dan masyarakat serta lingkungan alam tanpa 

meninggalkan zakat, infak, dan sedekah 

sebagai manifestasi ibadah kepada Allah. 

Tidak dipungkiri bahwa salah satu tujuan 

dibukanya bisnis adalah untuk mendapatkan 

profit dalam bentuk uang atau materi. Dari 

penghasilan inilah yang kemudian diputar lagi 

untuk mendapatkan uang dan begitu 

seterusnya. Dari uang diputar sedemikian 

rupa dan dirubah menjadi uang lagi. 

Sederhananya, bisnis yang dilakukan oleh 

manusia pada dasarnya mentransformasikan 

materi untuk menjadi materi yang lebih 

besar.24 

Konsep pertanggungjawaban sudah 

ditetapkan oleh sunnatullah yang sangat 

ditekankan dalam Islam, bukan merupakan 

norma etika yang umum atau perundang-

undangan negara. Accountability tidak hanya 

terbatas dalam konteks spiritual, tetapi 

pertanggungjawaban diformulasikan ke dalam 

sarana operasional untuk mencapai ridha 

Allah. Pertanggungjawaban secara vertikal 

kepada Allah kemudian dijabarkan lagi dalam 

bentuk pertanggungjawaban secara horizontal 

kepada umat manusia lain serta pada 

lingkungan alam. Pertanggungjawaban ini 

sebagai bentuk tugas mulia manusia sebagai 

khalifah yaitu menciptakan dan 

mendistribusikan kesejahteraan (materi dan 

non materi) bagi seluruh manusia dan alam 

semesta. akuntabilitas merupakan salah satu 

konsep terpenting dalam organisasi dan bisnis 

serta adanya trilogi hubungan akuntabilitas 

yaitu akuntabilitas ekonomi, ekologi, dan 

spiritual atau adanya dua dimensi hubungan 

akuntabilitas yaitu hubungan secara vertikal 

 
24Putri. 



51         B a l a n c a   
           Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
           Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

dan hubungan secara horizontal, yang 

menyatakan dengan adanya komunikasi dua 

arah, seperti laporan pertanggungjawaban 

antara pihak perusahaan dengan stakeholders 

akan membentuk perasaan saling memiliki, 

saling menjaga, terbentuk kesepahaman, 

kenyamanan dalam bekerjasama, serta akan 

tetap terjalin kepercayaan stakeholders 

terhadap perusahaan tersebut.25 

Penerapan akuntabilitas dalam konsep 

Shariah Enterprise Theory didasarkan pada 

konsep akuntabilitas pemilik perusahaan  

tentang akuntabilitas bahwa tujuan utama 

hidup di dunia rahmatan lil alamin yaitu 

setiap umat muslim diharuskan memberikan 

manfaat kepada sesama sebagai makhluk 

Allah. Perwujudan konsep tersebut dilakukan 

dengan pemisahan pertanggungjawaban dana 

bisnis dan dana sosial yang dikelola oleh 

pihakperusahaan. Pertanggungjawaban dana 

bisnis yang dikelola pihak perusahaan 

dipertanggungjawabkan kepada Allah melalui 

dana zakat dan laporan 

pertanggungjawabannya dibuat oleh pemilik 

sebagai bahan evaluasi peningkatan target 

zakat kedepan. Dana non bisnis yang dikelola 

dipertanggungjawabkan kepada masyarakat 

melalui berbagai kegiatan sosial kemanusiaan 

dan laporan pertanggungjawabannya 

diberikan kepada masyarakat melalui berbagai 

media seperti poster dan spanduk.26 

Akuntabilitas merupakan pondasi utama 

dalam memelihara kepercayaan stakeholder, 

karena tanpa adanya akuntabilitas keberadaan 

suatu organisasi ataupun komunitas akan 

dapat terancam. Begitu pentingnya suatu 

organisasi dalam memelihara 

 
25Mega Putri Mayang Puspitasari, ‘Penerapan 

Tanggung Jawab Sosial Perbankan Syariah Dalam 
Sudut Pandang Shariah Enterprise Theory Periode 
Tahun 2014 Studi Pada Bank Muamalat Dan Bank 
Bni Syariah’, Jurnal Ekonomi Akuntansi, 3.3 (2017), 
646–61 
<https://www.neliti.com/id/publications/25987/
konsep-kepemilikan-dalam-islam-kajian-dari-
aspek-filosofis-dan-potensi-pengemban>. 

26Putri. 

akuntabilitasnya, untuk itu perlunya 

organisasi mengkaji dengan seksama bentuk-

bentuk akuntabilitas yang dihasilkan untuk 

stakeholdernya. Bentuk-bentuk akuntabilitas 

dapat dikaji dalam berbagai dimensi 

hubungan akuntabilitas. Dalam  Shariah 

Enterprise Theory dikenal trilogi dimensi 

hubungan akuntabilitas yang mengacu kepada 

Tuhan sebagai pusat dari akuntabilitas, 

akuntabilitas kedua adalah manusia kepada 

manusia yang mana masih dikategorikan 

dalam dua bentuk (direct dan indirect 

stakeholder) dan yang terakhir adalah alam, 

maka dari itu Syariah enterprises theory akan 

lebih sesuai untuk dijadikan alat analisis unt 

uk memahami praktik akuntabilitas. 

Akuntabilitas meliputi berbagai macam aspek-

aspek baik spiritual, yang berlaku hubungan 

manusia dengan Tuhan. Manifestasi 

akuntabilitas spiritual ini didasari bahwa 

segala aktivitas yang dilakukan adalah suatu 

bentuk ibadah, dan amal kepadanya. Jalan 

yang ditempuh untuk melakukan ke dua hal 

tersebut dengan berjihad di jalannya. Salah 

satu jalan jihad itu adalah dengan 

menerapkan prinsip-prinsip syariah (humanis, 

emansipatoris, transendental dan teleologikal) 

dalam aktivitas bisnis.27 

Syariah enterprises theory merupakan 

suatu hasil refleksi diri yang berusaha 

memahami bahwa selain tindakan rasional 

juga bertujuan sebagai tindakan dasar dalam 

hubungan manusia dan alam, selain itu juga 

sebagai tindakan komunikasi dalam hubungan 

dengan sesama sebagai objek yang terdapat 

tindakan dasar lainnya yang terkait dalam 

hubungan manusia dan penciptanya.28 

 
27Siti Amerieska, Gugus Irianto, and Didied P 

Affandy, ‘AKUNTABILITAS PADA BAITUL 
MAAL WAT TAMWIL DITINJAU DARI 
PERSPEKTIF SHARI ’ ATE ENTERPRISE 
THEORY’, Jurnal Ekonomi & Keuangan Islam, 2.1 
(2012), 27–39. 

28Yulia Muchtamarini and Jalaluddin, ‘Analisis 
Akuntabilitas Pengelolaan Zakat Berdasarkan 
Syariah Enterprise Theory Pada Baitul Mal Kota 



52 

 

           B a l a n c a   
            Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
      Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

 

Pembangunan ekonomi dalam perspektif 

Islam tidaklah sama dengan pembanguna 

ekonomi konvensional. Karena, Islam tidak 

menitikberatkan kepada aspek materi saja 

dalam upaya yang bertujuan untuk 

memakmurkan seluruh masyarakat. Serta, 

aktivitas yang dilakukan di dalam roda 

ekonomi memiliki aturan-aturan yang 

mengatur seluruh aspek kehidupan. Yang 

terpenting adalah keadilan. Keadilan ini 

merupakan hal yang harus ada ketika aktivitas 

ekonomi dilakukan, pemaksimalan sumber 

daya alam sebagai saran untuk mencapai 

kesejahteraan serta menghilangkan riba. Hal 

inilah yang bisa mencapai tujuan dari 

pembangunan berkelanjutan yaitu tidak 

merusak lingkungan serta menciptakan 

keadilan serta kesejahteraan kepada seluruh 

masyarakat.29 

Kesimpulan 

Akuntabilitas sebagai bentuk 

pertanggungjawaban terhadap apa yang 

dikelola kepada Allah. Akuntabilitas tidak 

hanya terbatas dalam konteks spiritual, tetapi 

juga merupakan pertanggungjawaban yang 

diformulasikan ke dalam sarana operasional 

untuk mencapai rida Allah. Senantiasa 

memperhatikan etika bisnis sebagai bentuk 

pertanggungjawaban kepada Allah. Shariah 

enterprise theory yang sudah 

mempertimbangkan kesadaran spiritual dalam 

diri manusia (ada keseimbangan antara materi 

dan spiritual). Aktivitas-aktivitas yang 

dilakukan oleh perusahaan berlandaskan 

ibadah kepada Tuhan, sehingga dapat 

memberikan kesejahteraan berupa shariah 

value added. Shariah value added meliputi 

nilai tambah ekonomi, mental dan spiritual 

yang harus dengan cara halal baik 

memperoleh, memproses, maupun 

mendistribusikannya. Islam telah memberikan 

 
Banda Aceh’, Jurnal Ilmiah Mahasiswa Ekonomi 
Akuntansi, 5.3 (2020), 328–36. 

29Mubarok and Afrizal. 

maqashid syariah sebagai cara untuk 

mencapai kesejahteraan. 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, Yusuf, and Aa Willy Nugraha, 
‘Implementasi Akuntabilitas Berdasarkan 

Pada Perspektif Sharia Enterprise Theory 
(Studi Kasus Pada Koperasi Syariah 

Mumtaz Tasikmalaya)’, Jurnal Ekonomi 

Syariah, 5.2 (2020), 77–88 

<https://doi.org/10.37058/jes.v5i2.2073

> 
Amerieska, Siti, Gugus Irianto, and Didied P 

Affandy, ‘AKUNTABILITAS PADA 
BAITUL MAAL WAT TAMWIL 

DITINJAU DARI PERSPEKTIF 
SHARI ’ ATE ENTERPRISE 
THEORY’, Jurnal Ekonomi & Keuangan 

Islam, 2.1 (2012), 27–39 

Arga, Shela Welly, ‘AKUNTABILITAS 
KOPERASI SYARIAH (Studi Kasus 

Pada KANINDO Syariah Jatim)’, 1–20 
<https://www.google.com/url?sa=t&rct

=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=
rja&uact=8&ved=2ahUKEwj0iZ2yvNfv

AhWxkOYKHUpmDCwQFjAAegQIBR
AD&url=https%3A%2F%2Fjimfeb.ub.ac

.id%2Findex.php%2Fjimfeb%2Farticle%
2Fview%2F1268&usg=AOvVaw36eRPq

YkgH7LFrbM9eQWTH> 
Darwis, Rizal, ‘Konsep Dan Dasar Keuangan 

Dalam Islam’, Tahki, IX.2 (2013), 65–82 

<https://www.google.com/url?sa=t&rct

=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=
rja&uact=8&ved=2ahUKEwjmkdH5y9fv

AhWUbisKHZxRAhoQFjAAegQIAhA
D&url=https%3A%2F%2Fjurnal.iainamb

on.ac.id%2Findex.php%2FTHK%2Fartic
le%2Fview%2F77&usg=AOvVaw15YQ

RwyghMp0RL7mFw7rFR> 
Huda, Choirul, ‘MODEL PENGELOLAAN 

BISNIS SYARI ’ AH : Studi Kasus 

Lembaga Pengembangan Usaha Yayasan 
Badan Wakaf Sultan Agung Semarang’, 
Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 24.1 

(2016), 165–90 

<https://doi.org/http://dx.doi.org/10.2
1580/ws.2016.24.1.1140> 

Irawan, Feri, and Eva Muarifah, ‘Analisis 
Penerapan Corporate Social 

Responsibilty (CSR) Dalam Persepektif 



53         B a l a n c a   
           Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
           Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

Sharia Enterprise Theory’, Jurnal Ilmu 

Syariah, 1.2 (2020), 1–30 

Irmadariyani, Ririn, ‘Implementasi Strategic 

Corporate Social Responsibility Dalam 
Perspektif Shari’ah Enterprise Theory’, 
Rebranding Keunggulan Kompetitif Berbasis 

Kearifan Lokal, 2.4 (2016), 842–51 

<https://www.google.com/url?sa=t&rct
=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=

rja&uact=8&ved=2ahUKEwiD5KzXw9_
vAhXD7HMBHZdCCHkQFjAAegQIAx

AD&url=https%3A%2F%2Fjurnal.unej.a
c.id%2Findex.php%2Fprosiding%2Fartic

le%2Fview%2F3687&usg=AOvVaw1zO
hozmzQJnPcXfPstspWz> 

Irmawati, Optimalisasi Shari’ah Enterprise 
Theory Dalam Mencegah Praktik Riba Pada 

Akad Murabahah (Studi Kasus Pada Bank 

Muamalat Indonesia), 2018 

<https://www.google.com/url?sa=t&rct
=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=

rja&uact=8&ved=2ahUKEwj4rqPDzdfv
AhWbbisKHcVsCjAQFjAAegQIAxAD

&url=http%3A%2F%2Frepositori.uin-
alauddin.ac.id%2F11654%2F&usg=AOv
Vaw0eNfd5ZLHxr20ILppxpJEa> 

Kalbarini, Rahmah Yulisa, and Noven 
Suprayogi, ‘Implementasi Akuntabilitas 

Dalam Konsep Metafora Amanah Di 
Lembaga Bisnis Syariah (Studi Kasus : 

Swalayan Pamella Yogyakarta)’, JESTT, 

1.7 (2014), 506–17 
Mubarok, Sofi, and Muhammad Afrizal, 

‘ISLAM DAN SUSTAINABLE 
DEVELOPMENT : Studi Kasus 

Menjaga Lingkungan Dan Ekonomi 

Berkeadilan’, Dauliyah, 3.1 (2018), 129–

46 
Muchtamarini, Yulia, and Jalaluddin, 

‘Analisis Akuntabilitas Pengelolaan 
Zakat Berdasarkan Syariah Enterprise 
Theory Pada Baitul Mal Kota Banda 

Aceh’, Jurnal Ilmiah Mahasiswa Ekonomi 

Akuntansi, 5.3 (2020), 328–36 

Novarela, Dori, and Indah Mulia Sari, 

‘Pelaporan Corporate Social 
Responsibility Perbankan Syariah Dalam 

Perspektif Syariah Enterprise Theory’, 
Jurnal Akuntansi Dan Keuangan Islam, 2.2 

(2015), 145–60 
Pramiana, Omi, and Nur Anisah, 

‘Implementasi Corporate Social 
Responsibility (CSR) Dalam Perspektif 
Shariah Enterprise Theory’, EKSIS, 13.2 

(2018), 169–82 
<//ejournal.stiedewantara.ac.id/index.p

hp/001/issue/view%0AHalaman> 
Pratiwi, Niken, Dwi Budi Santosa, and 

Khusnul Ashar, ‘Analisis Implementasi 
Pembangunan Berkelanjutan Di Jawa 

Timur’, JIEP, 18.1 (2018), 1–13 

Puspitasari, Mega Putri Mayang, ‘Penerapan 
Tanggung Jawab Sosial Perbankan 

Syariah Dalam Sudut Pandang Shariah 
Enterprise Theory Periode Tahun 2014 
Studi Pada Bank Muamalat Dan Bank 

Bni Syariah’, Jurnal Ekonomi Akuntansi, 

3.3 (2017), 646–61 
<https://www.neliti.com/id/publication

s/25987/konsep-kepemilikan-dalam-
islam-kajian-dari-aspek-filosofis-dan-

potensi-pengemban> 
Putri, Sri Ujiani, ‘Analisis Akuntabilitas 

Berbasis Sharia Enterprise Theory Untuk 

Pengembangan Bisnis Rumah Jahit 
Akhwat Di Makassar’, NUKHBATUL 

‘ULUM : Jurnal Bidang Kajian Islam, 6.2 

(2020), 187–203 

<https://doi.org/doi.org/10.36701/nukh
bah.v6i2.242> 

Raharjo, Kharis, ‘Corporate Social 
Responsibility: Dari Etika Bisnis Menuju 

Implementasi Good Corporate 
Governance’, 1–25 

Ruddin, Poppy, ‘ANALISIS CORPORATE 

SOCIAL RESPONSIBILITY 

PERBANKAN SYARIAH 

BERDASARKAN SHARIAH 

ENTERPRISE THEORY’, 04.02, 31–

42 

Shalihah, Mar’atun, ‘Pengembangan Sistem 

Bisnis Berbasis Syariah Untuk 

Mendukung Strategi Pengembangan 

Yang Sustainable’, Tahkim, x.2 (2014), 

132–43 

Sholikhin, Mohamad, ‘Prospek Perbankan 

Islam Dan Bisnis Syari’ah Dalam 

Pengembangan Ekonomi’, Iqtishadia, 

6.2 (2013), 241–58 

<https://www.google.com/url?sa=t&rct

=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&ca

d=rja&uact=8&ved=2ahUKEwityvC4k

djvAhUPXSsKHYx-



54 

 

           B a l a n c a   
            Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 
      Volume 3 Nomor 1, Januari – Juni 2021 (41 – 54) 

 

DOoQFjAAegQIAxAD&url=https%3

A%2F%2Fjournal.iainkudus.ac.id%2Fi

ndex.php%2FIQTISHADIA%2Farticle

%2Fdownload%2F1113%2F1042&usg

=AOvVaw16SMmM7ImNlhaQ6> 

 

 


