CARITA: Jurnal Sejarah dan Budaya ’?

ISSN: 2985-9077

DOI: 10.35905/carita.v3i1.11300
CARITA

Journal Homepage: https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita

Jurnal Sejarah dan Kebudayaan

GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN
RADIKALISME DARI ERA KOLONIAL HINGGA PASCA REFORMASI

Suardi Kaco. H*, Sumarni?

kamarallingsuardi@yahoo.com

khalilah nuril@gmail.com

tUniversitas Al Asyariah Mandar
2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

ARTICLE INFO

ABSTRACT

Keyword:

Islamic Movement,
fundamentalism,
radikalism

This study explores the history of fundamentalist and radical
movements in Indonesia, from the Colonial era to the post-reform
period. To uncover and analyze data on this topic, this research employs
a library research method with historical and sociological approaches.
The findings of this study indicate that fundamentalist and radical
movements began to emerge and develop from the Dutch colonial
period through the post-reform era, with different organizations and
movement patterns but sharing the same goal: establishing an Islamic
caliphate (Islamic state). The emergence of these movements was
driven not only by a textual-symbolic religious understanding as the
primary factor but also by supporting factors such as politics, economy,
society, and culture.

ARTICLE INFO

ABSTRACT

Keyword:
gerakan islam,
fundamentalisme,
radikalisme

Penelitian ini membahas tentang sejarah gerakan fundamentalisme
dan radikalisme di Indonesia, dari era Kolonial hingga pasca reformasi.
Untuk mengungkap dan menganalisis data-data mengenai hal itu,
maka penelitian ini menggunakan jenis penelitian kepustakaan dengan
pendekatan historis dan sosiologis. Dalam temuan penelitian ini,
menunjukkan bahwa Gerakan fundamentalisme dan radikalisme mulai
muncul dan berkembang sejak zaman kolonialisme Belanda hingga
pasca Reformasi, dengan organisasi dan pola gerakan yang berbeda-
beda, namun memiliki tujuan yang sama, yaitu menegakkan khilafah
Islamiyah (negara Islam). Penyebab munculnya selain karena
pemahaman keagamaan tekstual-simbolik sebagai faktor utama, juga
adanya faktor pendukung, seperti politik, ekonomi, sosial, dan budaya

PENDAHULUAN
Fundamentalisme dan

radikalisme dalam Islam merupakan fenomena yang

mempengaruhi perkembangan Islam di berbagai negara, termasuk di Indonesia. Kedua istilah

ini seringkali digunakan secara bergantian, meskipun memiliki makna yang berbeda.

Fundamentalisme mengacu pada pendekatan agama yang menekankan pemeliharaan nilai-nilai


https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita
mailto:kamarallingsuardi@yahoo.com
mailto:khalilah_nuril@gmail.com

GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

dan doktrin-doktrin yang dianggap sebagai asas utama dalam agama. Sementara itu,
radikalisme merujuk pada sikap atau pandangan yang cenderung ekstrem dalam mengejar
perubahan sosial dan politik dengan menggunakan cara-cara yang tidak konvensional atau
bahkan kekerasan.*

Gerakan fundamentalisme dan radikalisme dalam Islam di Indonesia memiliki akar
historis yang panjang. Sejak era kolonialisme, Islam di Indonesia telah mengalami berbagai
perubahan dan tantangan. Sejarah Islam di Indonesia telah ditandai oleh berbagai aliran dan
gerakan, mulai dari aliran Sunni tradisional hingga gerakan modern seperti Muhammadiyah
dan Nahdlatul Ulama. Namun, pada beberapa dekade terakhir, muncul kelompok-kelompok
yang mengadopsi pandangan fundamentalis atau radikal yang lebih keras.

Pada awalnya, masuknya pemikiran fundamentalis dan radikal ke Indonesia terjadi
melalui proses globalisasi dan pengaruh negara-negara di Timur Tengah. Kelompok-kelompok
Islam radikal mulai mendapatkan perhatian publik pada tahun 1990-an melalui serangkaian aksi
kekerasan yang dilakukan oleh Jemaah Islamiyah (JI) yang terkait dengan Al-Qaida.
Serangkaian serangan teror seperti Bom Bali tahun 2002 dan serangan di Hotel JW Marriott
dan Ritz-Carlton tahun 2009 mengguncang Indonesia dan memicu kekhawatiran akan
meningkatnya pengaruh gerakan radikal di negara ini.

Tulisan ini memiliki signifikansi yang penting dalam berbagai aspek. Salah satunya
dapat memberikan kontribusi dalam memperluas pemahaman tentang dinamika sejarah Islam
di Indonesia, terutama bagaimana fundamentalisme dan radikalisme muncul, berkembang, dan
berinteraksi dengan konteks sosial, politik, dan budaya yang terus berubah dari era kolonial
hingga era pasca-reformasi. Kajian ini membantu mengungkap akar historis dari fenomena
tersebut, yang sangat relevan untuk memahami pola perkembangan gerakan Islam saat ini.

Selain itu, penelitian ini juga dapat memberikan kerangka analitis yang jelas dalam
membedakan antara fundamentalisme sebagai usaha kembali ke nilai-nilai dasar agama dengan
radikalisme yang seringkali melibatkan cara-cara ekstrem. Dengan perspektif sejarah yang
mendalam, penelitian ini dapat membantu masyarakat, akademisi, dan pembuat kebijakan
memahami bagaimana berbagai faktor lokal dan global, seperti kolonialisme, modernisasi,

! Askar Nur, “Fundamentalisme, Radikalisme dan Gerakan Islam di Indonesia: Kajian Kritis Pemikiran
Islam”, Al Ubudiyah 2, no. 1 (2021): h. 1-9

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |2



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

reformasi politik, dan globalisasi, memengaruhi orientasi dan tindakan gerakan Islam di
Indonesia.

METODE PENELITIAN
Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah jenis penelitian kepustakaan

(library research) yang menganalisis data secara kualitatif dan deskriptif dengan berdasarkan
pada sumber data primer dan sekunder. Penelitian ini juga menggunakan dua pendekatan, yakni
pendekatan historis dan sosiologis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Masa Hindia Belanda: Awal Mula Munculnya Gerakan Islam Fundamentalisme dan
Radikalisme

Nusantara sejak dulu menjadi panggung interaksi ideologi agama.? Salah satunya

ideologi Islam Fundamentalisme dan radikalisme. Ideologi ini begitu bebas dan leluasa
disebarkan di berbagai wilayah di Nusantara. Mereka berebut pengaruh, mengklaim
ideologinya paling benar dan yang lain salah, sehingga konflik antar ideologi pun tak
terhindarkan.

Benih-benih gerakan fundamentalisme dan radikalisme dapat ditelusuri pada masa
Hindia Belanda. Jajat Burhanuddin menyatakan bahwa tanda-tanda awal fundamentalisme dan
radikalisme mulai tampak pada abad ke-17 dan ke-18, ketika pengaruh Islam yang berfokus
pada syariat semakin meningkat, dan kemudian semakin kuat pada abad ke-19. Salah satu
dampak dari Islam yang berorientasi pada syariat ini adalah munculnya aktivisme dan gerakan
pembaruan sosiomoral di kalangan umat Islam.?

Munculnya gerakan fundamentalisme dan radikalisme di Hindia Belanda dipengaruhi
oleh berbagai faktor, di antaranya faktor keagamaan, sosial-politik, pendidikan, dan reaksi
terhadap modernitas. Misalnya, gerakan yang berorientasi pada syariat Islam dan pengaruh
gerakan purifikasi global seperti Wahhabisme mendorong konsolidasi identitas keagamaan
sebagai respons terhadap tekanan kolonial dan tantangan modernitas. Termasuk timbulnya
ketidakadilan sosial, diskriminasi ekonomi, dan resistensi terhadap dominasi penjajah memicu
keresahan yang diekspresikan melalui kerangka agama. Selain itu, kontak global melalui haji,
perdagangan, dan pendidikan membawa ide-ide reformasi Islam yang lebih keras. Pesantren

2Ahmad Syafi’l Maarif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan: Sebuah Refleksi Sejarah,
(Cet. I; Bandung: Mizan, 2009), h. 46.
3Jajat Burhanuddin, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, (Cet. I; Jakarta: Kencana, 2017), h.274.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |3



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

sebagai pusat intelektual memperkuat ideologi resistensi, sementara ketegangan antara
tradisionalisme dan modernisme menciptakan alienasi budaya yang mendorong umat kembali
pada nilai-nilai fundamental agama.

Perang Paderi* (1821-1827) adalah salah satu gejolak dari gerakan fundamentalisme
dan radikalisme di Minangkabau pada masa Hindia Belanda. Gerakan ini mulai muncul ketika
tiga haji, yakni Haji Piobang, Haji Sumanik, dan Haji Miskin kembali dari Mekkah pada tahun
1803, dengan membawa paham Wahabi yang didapatkan selama 12 tahun bermukim di sana.
Ketiga haji ini kemudian melancarkan semangat revivalisme Islam ala Wahabi, akan tetapi
mendapatkan perlawanan dari masyarakat dan kaum adat di Minangkabau.® Awal konflik ini
terjadi antara kaum Wahabi dengan kaun adat, karena terdesak sehingga keduanya meminta
bantuan pihak Belanda.® Namun, pihak Belanda lebih condong kepada kaum adat sehingga
yang tadinya perang sipil menjadi perang melawan Belanda.’

Pada awal abad 20, bendiri dua organisasi keagamaan, yang dalam banyak aspek dapat
dikategorikan sebagai organisasi pengusung paham fundamentalisme dan radikalisme, yaikni:
Al-Irsyad dan Persis (Persatuan Islam). Al-lrsyad (Jam 'iyyat al-1slah wa al-Irshad) berdiri pada
1915 oleh seorang ulama dari Sudan yang dididik di Haramain, Ahmad Muhammad Surkati
(1875-1943). Organisasi ini bertujuan untuk mereformasi praktik keagamaan bagi komunitas
orang-orang Arab di Indonesia (khususnya di Pulau Jaw) untuk kembali pada al-Qur’an dan
hadis. Sedangkan Persis dibentuk tahun 1923 oleh kalangan pedagang di Bandung,
dikembangkan oleh Ahmad Hassan (1887-1958), seorang keturunan Tamil kelahiran
Singapura, yang pindah ke Jawa untuk mendirikan bisnis tekstil. Hassan mengoreksi praktik-

praktik keagamaan tradisional yang dinilai takhayul, bid’ah, dan khurafat. Ia juga menentang

“Pasca perang Paderi (1821-1827), terjadi perang Jawa atau Diponegoro (1825-1830), Perang Aceh
(1873-1903), dan pemberontakan Banten (1888). Tiga peristiwa setelah Paderi ini juga dilatarbelakangi oleh
kepentingan agama, namun tidak memiliki hubungan dengan wahabi atau paham revivalisme Islam lainnya. Lihat
Agib Suminto, Politik Islam Hindia Belanda, (Cet. I; Jakarta: LP3ES), h. 9. Lihat juga Jajat Burhanuddin, Ulama
dan Kekuasaan: Pergumulan Elte Muslim dalam Sejarah Indonesia, (Cet. I; Jakarta: Mizan Publika, 2012), h.
142-143.

5Jajat Burhanuddin, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, h. 275. Lihat juga Mangaraja Onggang
Parlindungan, Tuanku Rao, (Cet. I; Yogyakarta: LKiS, 2007), h. 126.

5Greg Soetomo, “Radikalisme di Indonesia: Sejarah Rekonstruksi dan Dekonstruksi, Indo-Islamika 6 no.
1 (2016): h. 114.

7Jajat Burhanuddin, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, h. 276.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |4



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

visi nasionalisme, baginya, masyarakat muslim Indonesia tidak bisa diklasifikasikan
berdasarkan negara-bangsa, melainkan harus disatukan dalam satu dawlah.®

Menjelang kemerdekaan Indonesia 1945, Partai Sarekat Islam dan Masyumi tampil
sebagai pengusung pemikiran-pemikiran keislaman yang cenderung fundamentalis dan
radikalis dalam ranah politik kebangsaan. Tokoh politik seperti Agus Salim (Partai Sarekat
Islam) dan Mohammad Natsir (Masyumi) mengusulkan agar Islam dijadikan sebagai dasar
negara Indonesia. Pemikiran kedua tokoh politik itu mendapat kritikan dari tokoh nasionalis
seperti Sukarno yang lebih menginginkan nasionalisme sebagai dasar negara Indonesia. Bahkan
tercatat dalam sejarah bagaimana polemik antara Sukarno dan Natsir tentang rumusan dasar
negara Indonesia, apakah Islam atau Nasionalisme.®

Polemik antara kaum Islamis dan Nasionalis berakhir ketika terwujud kompromi pada
sidang BPUPKI 22 Juni 1945 dengan ditandatanganinya rancangan preambul yang dikenal
sebagai Piagam Jakarta (the Jakarta Charter). Dalam Piagam Jakarta tersebut, sila pertama
Pancasila berbunyi “Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-
pemeluknya”. ** Meskipun Piagam Jakarta lahir atas kompromi antar kaum Islamis dan
Nasionalis, namun keberadaan “tujuh kata” di belakang kata “ketuhanan” menunjukkan bahwa
dasar negara yang disepakati lebih condong pada kepentingan agama tertentu, yakni agama
Islam.

Apalagi semakin dipertajam ketika disepakati usulan dari kaum Islamis seperti Wahid
Hasjim, Sukiman, Pratalykrama, dan Masjkur tentang “presiden harus beragama Islam dan
Islam sebagai agama resmi negara” dalam rancangan UUD 1945 pada sidang BPUPKI tanggal
16 Juli 1945. Misalnya, pasal 4 ayat 2 UUD 1945 yang berbunyi: “yang dapat menjadi Presiden
dan Wakil Presiden hanya orang Indonesia asli”, Wahid Hasjim mengusulkan agar pada akhir
pasal 4 ayat 2 tersebut ditambahkan kata-kata “yang beragama Islam”. Selain itu, ia juga
mengusulkan agar pasal 29 tentang agama di dalamnya dicantumkan kata-kata “agama negara

ialah agama Islam”.!

8Greg Soetomo, “Radikalisme di Indonesia: Sejarah Rekonstruksi dan Dekonstruksi, Indo-Islamika 6 no.
1 (2016): h. 115. Lihat juga Carol Kersten, A History of Islam in Indonesia, Terj. Zia Anshor, Mengislamkan
Indonesia: Sejarah Peradaban Islam di Nusantara, (Cet. I; Tangeran Selatan: BACA, 2018), h. 203-205.

9Syaiful Arif, Islam, Pancasila, dan Deradikalisasi: Meneguhkan Nilai Keindonesiaan, (Jakarta: Elex
Media Komputindo, 2018), h. 226-228.

103, Suyuti Pulungan, Dialektika Islam, Negara, dan Pancasila, (Yogyakarta: Ombak, 2019), h. 199.

113, Suyuti Pulungan, Dialektika Islam, Negara, dan Pancasila, h. 199-205.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |5



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

Akan tetapi Piagam Jakarta tidak berumur panjang. Satu hari setelah Proklamasi
Kemerdekaan RI, tepatnya 18 Agustus 1945 Piagam Jakarta kembali digugat dalam sidang
PPKI yang dibentuk Sukarno tanggal 7 Agustus 1945. Gugatan itu disampaikan oleh
Mohammad Hatta dengan mengusulkan empat perubahan di dalam UUD 1945, yakni:

1. Kata “Mukaddimah” diganti dengan kata “Pembukaan”.

2. Dalam Preambul (Piagam Jakarta) anak kalimat: “Berdasarkan kepada Ketuhanan,
dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya” diubah
menjadi “Berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa”.

3. Pasal 6 ayat 1, “Presiden ialah orang Indonesia asli dan beragama Islam”, kata-kata “dan
beragama Islam” dicoret.

4. Sejalan dengan perubahan yang kedua di atas, maka pasal 29 ayat 1 menjadi “Negara
berdasarkan atas Ketuhanan Yang Maha Esa”, sebagai pengganti “Negara berdasarkan
atas Ketuhanan, dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-
pemeluknya”!?

Perubahan-perubahan yang dikemukakan Hatta di atas merupakan usulan yang
disampaikan oleh opsir muda Kaigun (Angkatan Laut Jepang) mengenai keberatan pemeluk
agama Protestan dan Katolik yang berada di wilayah Indonesia Timur perihal beberapa unsur
Islami dari Piagam Jakarta. Jika usulan itu tidak diterima, maka para pemeluk Protestan dan
Katolik akan memisahkan diri dari Negara Indonesia, dan membentuk negara sendiri.*?

Penolakan pemikiran dan gerakan kaum Islamis tentang rumusan dasar negara
Indonesia tidak saja berasal dari umat muslim sendiri, tetapi juga bersumber dari penganut
agama lain. Penolakan ini tentu pertimbangannya bukan hanya pada aspek kemaslahatan

agama, melainkan juga kemaslahatan bagi seluruh warga, bangsa, dan negara Indonesia.

Masa Orde Lama: Gerakan Separatis

Pasca kemerdekaan Indonesia 1945, Indonesia di bawah kepemimpinan Sukarno dan
Hatta mendapat tantangan baru, yakni munculnya sejumlah gerakan separatis berhaluan agama
yang menentang ideologi Pancasila dan perjanjian-perjanjian yang disepakati oleh Pemerintah

Indonesia dengan pihak Belanda. Pihak pemerintah menyebutnya sebagai pemberontak negara.

123, Suyuti Pulungan, Dialektika Islam, Negara, dan Pancasila, h. 208.
13]. Suyuti Pulungan, Dialektika Islam, Negara, dan Pancasila, h. 209.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |6



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

Gerakan-gerakan separatis yang radikal tersebut melakukan perlawanan dengan pemerintah
dengan cara mengangkat senjata dan bergerilya di hutan-hutan.

Salah satu gerakan separatis yang radikal muncul pasca kemerdekaan adalah DI/TII
(Darul Islam/Tentara Islam Indonesia). DI/TII berdiri pada pertengahan Februari 1948 di
Cihaur, Sukabumi, Jawa Barat, atas kekecewaan Sukarmadji Marijan Kartosuwirjo terhadap
keputusan Perjanjian Renville pada 8 Desember 1947 di atas kapal USS Renville, yang di mana
hasil perundingan tersebut dinilai menguntungkan pihak Belanda dan merugikan pihak
Indonesia.*

Gerakan DI/TIlI mengusung tegaknya Negara Islam Indonesia (NII) yang berasaskan
pada al-Qur’an dan hadis. Cita-cita penegakan Negara Islam Indonesia diproklamirkan pada
tanggal 7 Agustus 1949 di Tasikmalaya, Jawa Barat, di bawah kepemimpinan Kartosuwirjo.
Adapun isi proklamasi NII, yaitu: “Dengan nama Allah Yang Maha Pengasih lagi Maha
Penyayang, kami umat Islam dari rakyat Indonesia menyatakan berdirinya Negara Islam
Indonesia. Hukum yang berlaku dalam Negara Islam Indonesia ini adalah Hukum Islam. Allahu
Akbar, Allahu Akbar, Allahu Akbar.”*®

DI/THI mengusung dua misi utama, yaitu menyadarkan manusia sebagai hamba Allah
dan menegakkan Khalifah fil Ardhi atau Negara Islam Indonesia. Bagi Kartosuwirjo, kelahiran
NII merupakan kehendak Allah dan dalam pidatonya kerap kali menyebut kalimat “Negara
Karunia Allah”. Target operasi DI/TII adalah pihak pemerintah. Sengketa antara TII dan TNI
berjalan semalam 13 tahun (1949-1962). Di antara aksi perlawanan yang dilakukan TII, yaitu
menduduki dan merampok daerah-daerah yang dianggap musuh negara, merusak jaringan
komunikasi dan transportasi, mensabotase penggulingan kereta dan melakukan percobaan
pembunuhan terhadap Sukarno.®

Selain itu, DI/T1I juga membakar banyak rumah, masjid, dan pesantren di Jawa Barat.
Bahkan membunuh para kiai, santri, dan warga yang beragama Islam. Masyarakat pedesaan

sangat tertekan dan merasa takut, sebab di pihak DI/TII, masyarakat dituduh mendukung TNI

4Ruslan, dkk, Mengapa Mereka Memberontak? Dedengkot Negara Islam Indonesia, (Cet. I; Yogyakarta:
Bio Pustaka, 2008), h. 29, 34.

158.J. Boland, The Struggle of Islam in Modern Indonesia, Terj. Saafroedin Bahar, Pergumulan Islam di
Indonesia 1945-1972, (Cet. |; Jakarta: Grafiti Pers, 1985), h. 62.

8Ruslan, dkk, Mengapa Mereka Memberontak? Dedengkot Negara Islam Indonesia, h. 39-40.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |7



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

karena tidak mau bergerilya. Sedangkan di pihak TNI juga kerapkali menuduh warga pedesaan
sebagai anggota DI/T1l karena sama-sama menganut agama Islam.’

Pengaruh DI/TII hingga Aceh, Kalimantan Selatan, dan Sulawesi Selatan. Di Aceh,
DI/TH dipimpin oleh Teungku Muhammad Daud Beureuh atau lebih dikenal Daud Beureuh. la
mendukung dan memperjuangkan berdirinya NIl karena menganggap bahwa Indonesia tidak
berdasarkan pada hukum Islam. Hal itu terbukti dengan ditandatanganinya proklamasi
berdirinya NII pada tanggal 21 September 1953 dengan bunyi “berdasarkan pernyataan Negara
Republik Islam Indonesia pada tanggal 21 Syawal 1368/7 Agustus 1949 oleh Imam
Kartosuwiryo atas nama umat Islam Indonesia, maka dengan ini nyatakan daerah Aceh dan
sekitarnya menjadi bagian daripada Negara Islam Indonesia”.*®

Di Kalimantan Selatan, DI/TII dipimpin oleh lbnu Hajar. la mendirikan organisasi
kelaskaran bernama KRIyT (Kesatuan Rakyat Indonesia yang Tertindas) dan bergerilya di
hutan untuk melawan pemerintah. Melalui KRIyT, Ibnu Hajar membentuk Departemen Umum
dan Badan khusus penyebaran peneranan agama. Pasukan KRIyT dalam aksinya kerap
mengancam penduduk desa untuk menjalankan dan mematuhi syariat Islam, yaitu salat lima
waktu di masjid. Warga yang lalai melaksanakan akan diancam dan didenda sebesar Rp. 900-
1.000. Selain itu, warga juga dipaksa untuk membayar zakat. Jika tidak membayar atau kurang
harta zakat dibayar maka akan dihukum atau bahkan dirampok hartanya sebagai bentuk
hukumannya.*®

Di Sulawesi Selatan pengaruh DI/TII juga sangat kuat lewat Abdul Qahhar Muzakkar.
Di setiap daerah dibentuk bataliyon, seperi di Bone, Palopo, Mandar, dan sebagainya. Pasukan
DI/TH di Sulawesi bergerilya melawan TNI. Di daerah-daerah pedalaman mereka mendirikan
markas sebagai pusat pergerakan. Penduduk daerah pedalaman yang masuk wilayah de facto
DI/T1 dipaksa untuk mengikuti aturan hukum Islam. Misalnya, di daerah Mandar, perempuan
harus menutup aurat, jika kedapatan tidak berhijab, maka akan dipotong rambutnya hingga
botak; pelaku zina akan ditanam hingga dada dan dilempari batu kepalanya sampai mati;

dilarang berziarah ke makam; dilarang mengenakan pakaian cap buaya (simbol barat); dilarang

17 Ade Firmansyah, SM. Kartosoewirjo: Biografi Singkat 1907-1962, (Cet. 11; Jogjakarta: Ar-Suzz Media,
2011), h. 70.

8Ruslan, dkk, Mengapa Mereka Memberontak? Dedengkot Negara Islam Indonesia, h. 95.

PRuslan, dkk, Mengapa Mereka Memberontak? Dedengkot Negara Islam Indonesia, h. 147.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |8



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

makan ikan segar, penduduk harus makan ikan kering; dan dilarang keluar wilayah kota.
Larangan-larangan tersebut jika dilanggar, selain dihukum juga akan dicap sebagai kafir.?

Jika diamati visi dan misi pergerakan DI/TII di Sulawesi, nampak bahwa mereka sangat
keras dalam memperjuangkan Negara Islam Indonesia yang berdasarkan pada al-Qur’an dan
hadis. Abdul Qahhar Muzakkar menentang ideologi Pancasila yang dirumuskan oleh Sukarno
dan pendiri bangsa lainnya. Hal itu dapat dibaca dalam padangannya tentang Pancasila yang
dirujuk dari pemikiran Hasan Saleh, tokoh DI/TII Aceh, ia mengatakan bahwa Pancasila akan
membahayakan kedudukan keagamaan bangsa Indonesia, khususnya umat Islam. Jika
Pancasila dibiarkan tersebar, maka umat Islam akan murtad.?

Masa Orde Baru: Gerakan “Bawah Tanah”

Gerakan fundamentalisme dan radikalisme masa Orde Baru tidak muncul ke
permukaan, tetapi bergerak di bawah tanah. Hal itu disebabkan oleh politik represif Soeharto
terhadap gerakan dan pemikiran Islam politik yang dinilai dapat mengancam stabilitas politik
dan kekuasaan.

Salah satu organisasi yang lahir di tengah situasi politik represif Orde Baru adalah DDII
(Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia). Organisasi ini merupakan wajah baru Masyumi, berdiri
pada Mei 1967 oleh tokoh Masyumi, Mohammad Natsir. Lewat organisasi DDII, Natsir ingin
memperjuangkan kembali Piagam Jakarta dengan strategi dakwah. Anggota-anggota DDII
melakukan gerakan purifikasi Islam, menentang tradisi-tradisi lokal, dan mempertahankan
umat Islam dari ancaman kristenisasi, semua itu untuk tujuan politik. Terkait misi politik DDII,
Natsir pernah berkata, “sebelumnya, kita menjalankan dakwah melalui politik; sekarang, kita
mengejar politik melalui dakwah”.?

Lewat Natsir, DDIl membangun jejaring dengan organisasi Rabitat al-A4 'Alam al-Islami
(Liga Dunia Islam), sebuah organisasi yang berdiri pada 1962 di Mekkah dengan dukungan
dana dari Pemerintah Arab Saudi. Rabitat kemudian dijadikan sebagai kendaraan untuk

menyebarluaskan pemikiran Wahabi di dunia Islam, termasuk di Indonesia dengan melalui

2\Wawancara dengan Pua Keba (80-an) tanggal 22 November 2021.

2LAnhar Gonggong, Abdul Qahhar Muzakkar: Dari Patriot Hingga Pemberontak, (Cet. Il; Yogyakarta:
Ombak, 2005), h. 289.

22M.C. Ricklefs, Islamisation and Its Oppenents in Java, terj. FX Dono Sunardi dan Satrio Wahono,
Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari 1930 sampai Sekarang, (Cet. I; Jakarta:
Serambi IImu Semesta, 2012), h. 278. Lihat juga Greg Soetomo, “Radikalisme di Indonesia: Sejarah Rekonstruksi
dan Dekonstruksi, Indo-Islamika 6 no. 1 (2016): h. 119.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |9



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

DDII. Di Indonesia, DDII menyelenggarakan banyak pelatihan kepada para pendakwah,
membantu pembangunan masjid, membagi-bagi mushaf al-Qur’an secara gratis, mensponsori
dan menyebarluaskan terjemahan karya-karya Wahabi, pemikiran Abu ‘I-a’la Mawdudi, dan
pemikiran Sayyid Qutb, pemikir Ikhwanul Muslimin dari Mesir. Dalam perkembangannya,
gerakan DDII banyak diminati bagi kalangan mahasiswa di universitas-universitas negeri
dengan membentuk kelompok-kelompok kajian keagamaan.?®

Pada dekade 1970-an, DDII dengan bantuan dana dari Wahabi membiayai banyak
mahasiswa Indonesia belajar ke Timur Tengah, terutama Arab Saudi. Alumni-alumni program
ini kembali ke Indonesia untuk menyebarkan paham Wahabi. Tidak sampai di situ, DDII juga
mendirikan LIPIA dengan bantuan dana dari Wahabi, dan mayoritas alumninya berperan
sebagai agen salafi dan melakukan penyusupan di berbagai tempat di Indonesia.?
Ketika situasi politik perlahan berubah pada tahun 1980-an, yang ditandai dengan sikap
pemerintah Orde Baru mulai akomodatif terhadap organisasi-organisasi keagamaan, timbul
sejumlah gerakan radikalis-ekstrimis di berbagai tempat. Pada dekade ini, serangkaian aksi
terorisme, seperti pemboman gereja, pemboman tempat-tempat hiburan, Candi Borobudur, dan
bank-bank milik kroni Soeharto, yang diketahui digerakkan oleh organisasi Komando Jihad dan
Kelompok Teror Warman, yang pimpinannya merupakan veteran Darul Islam 1960-an.?®
Menurut Sidney Jones, selain mereka melakukan aksi di Indonesia, juga mereka pergi ke
Afghanistan untuk ikut berperang melawan Uni Soviet sekaligus untuk persiapan melawan
represif Soeharto.?®

Pada dekade ini, dua tokoh revivalis yang kerapkali tampil kontroversi adalah Abdullah
Sungkar dan Abu Bakar Ba’asyir. Keduanya merupakan pengusung pemikiran Sayyid Qutb dan
Hassan al-Banna di Indonesia. Pada tahun 1970, keduanya mendirikan Radio Dakwah

Islamiyah Solo, namun dibubarkan pemerintah tahun 1975. Dan tahun 1972, keduanya juga

Mohammad Natsir termasuk salah seorang pendiri organisasi Liga Dunia Islam dan sekaligus menjabat
sebagai wakil presiden pada organisasi tersebut. Lihat M.C. Ricklefs, Islamisation and Its Oppenents in Java, terj.
FX Dono Sunardi dan Satrio Wahono, Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari
1930 sampai Sekarang, h. 278-279.

24Abdurrahman Wahid, Ed. lusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia,
(Cet. I; Jakarta: Gerakan Bhinneka Tunggal Ika kerja sama the Wahid Institute dan Maarif Institute, 2009), h. 95.

5Greg Soetomo, “Radikalisme di Indonesia: Sejarah Rekonstruksi dan Dekonstruksi, Indo-Islamika 6 no.
1(2016): h. 121.

%Y udha Pratama Jaya, “Radikalisme Sekarang Lebih Terbuka Dibandingkan Zaman Orba, Media Antara,
diakses 10 Juni 2023.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |10



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

mendirikan Pondok Pesantren al-Mukmin di Desa Ngruki, Surakarta. Melalui pendidikan
pesantren, keduanya menyebarkan pemikiran-pemikiran purifikasi Islam dan politik Islam
untuk penegakan Negara Islam. Bagi pandangan Sungkar dan Ba’asyir, Indonesia wajib
memiliki hukum syariah sebagai konstitusi yang bersumber dari al-Qur’an dan hadis, seperti
potong tangan bagi pencuri dan hukum rajam bagi pezina. Keduanya juga berpandangan bahwa
Indonesia bukanlah negara damai (dar al-salam) tetapi negara perang (dar al-harb) sehingga
jihad adalah sesuatu yang legal ditegakkan.?’ Ba’asyir dalam berbagai kesempatan kerap
mengeluarkan ancaman, “Jika pemberlakukan syariat Islam dihalang-halangi maka umat Islam
wajib berjihad, berjihad untuk melawan kaum kafir yang menghalangi dan menentang
berlakunya syariat Islam adalah wajib dan amal yang paling mulia”.?®

Pada tahun 1976, Sungkar dan Ba’asyir membangun jejaring dengan para veteran Darul
Islam. Perkenalannya dengan sisa-sisa gerakan Darul Islam, membuat keduanya semakin keras
dalam menegakkan misi politiknya. Ba’asyir lalu mendirikan Jemaah Islamiyah (JI) sebuah
organisasi teroris bawah tanah. Pada tahun 1979 keduanya ditangkap atas keterlibatannya dalam
kasus pembunuhan Pembantu Rektor Universitas Sebelas Maret di Surakarta. Setelah bebas,
keduanya melarikan diri ke Malaysia pada tahun 1985 dan kembali ke Indonesia setelah rezim
Orde Baru tumbang 1998.%°

Masa Pasca Reformasi: Gerakan Militansi dan Terorisme

Periode pasca reformasi yang ditandai dengan terbukanya kran kebebasan, muncul
berbagai organisasi berideologi fundamentalis dan radikalis, baik berbentuk partai politik
maupun organisasi sosial-keagamaan. Kemunculan organisasi-organisasi berhaluang keras ini
bagaikan jamur di musim hujan. Tercatat dari Mei 1998 sampai April 1999 terdapat 42 partai
politik berideologi Islam, dan sejumlah organisasi seperti Lasykar Jihad, Front Pembela Islam,
Majelis Mujahidin Indonesia, Forum Komunikasi Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah, Forum Umat

Islam, Komite Persiaan Penerapan Syari’ah Islam (KPPSI), dan Hizbut Tahrir Indonesia.*

27M.C. Ricklefs, Islamisation and Its Oppenents in Java, terj. FX Dono Sunardi dan Satrio Wahono,
Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari 1930 sampai Sekarang, h. 312.

2 Abdurrahman Wahid, Ed. llusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia, h.
135.

2M.C. Ricklefs, Islamisation and Its Oppenents in Java, terj. FX Dono Sunardi dan Satrio Wahono,
Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari 1930 sampai Sekarang, h. 313.

30Sri Mulyati, “Pertarungan Pemikiran NU dan Kelompok Islam Lain” Taswirul Afkar, no. 21 (2007): h.
18.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |11



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

Jika pada masa Orde Baru organisasi-organisasi berhaluang fundamentalis dan radikalis
tersebut bergerak di bawah tanah atau secara tidak terang-terangan, maka di era pasca
reformasi, organisasi-organisasi ini bergerak secara bebas. Mereka memanfaatkan sistem
demokrasi untuk leluasa menyebarkan pemikiran-pemikiran mereka kepada masyarakat.
Mereka dengan sangat mudah berinfiltrasi ke institusi-institusi pemerintahan maupun swasta,
perguruan tinggi, sekolah, hingga merangsek masuk ke desa, dan menguasasi masjid-masjid
yang ada di desa.

Mereka melakukan penyusupan dengan pola yang sangat beragam, seperti pendekatan
finansial, memberikan layanan kebersihan gratis di masjid-masjid, bahkan dengan pendekatan
ilmu pengetahuan akademik. Termasuk mereka sempat menawarkan proposal kerja sama
dengan Pemerintah Indonesia dengan dana sebesar 500 juta dollar AS. Dari dana itu, 40%
digunakan oleh Kabinet Rl sementara mereka memakai 60% untuk melaksanakan program
pendidikan akhlak terutama di wilayah Sulawesi Tengah yang baru saja mengalami konflik
bersenjata yang melibatkan kelompok-kelompok radikalis di dalamnya.>!

Pendekatan finansial memang kerap digunakan untuk mempengaruhi para pengambil
kebijakan di sejumlah institusi di Indonesia. Salah satu contoh kasus yang ditemukan oleh
peneliti buku “Ilusi Negara Islam”, di mana dalam buku itu disebutkan terdapat dua orang asal
Arab Saudi menemui Rektor UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, dengan menawakarkan
sejumlah CD berisi buku-buku Wahabi dan Ikhwanul Muslimin yang sudah diterjemahkan ke
dalam bahasa Indonesia. Kedua orang tersebut menyodorkan uang untuk menggunakan nama
UIN Sunan Kalijaga sebagai penerbit buku-buku tersebut. Tawaran itu ditolak oleh Rektor UIN
Sunan Kalijaga karena tahu bahwa buku-buku itu mengandung paham ekstrem yang
membahayakan eksistensi agama, bangsa, dan negara Indonesia.*?

Selain penyebaran paham keras yang dilakukan oleh organisasi-organisasi transnasional
maupun lokal, juga muncul aksi-aksi teroris di berbagai tempat di Indonesia. Tercatat ledakan
bom di Kedubes Filipina tahun 2000; di Bursa Efek, Jakarta tahun 2001; di Gereja Santa Anna
dan Gereja HKBP, Jakarta Timur tahun 2001; di Gereja Bethel Tabernakel Kristus Alfa Omega,

$1Abdurrahman Wahid, Ed. Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia, h.
97.

32 Abdurrahman Wahid, Ed. lusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia, h.
98.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |12



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

Semarang tahun 2001. Dan yang paling mengerikan adalah kasus bom Bali 2002 dan 2005 yang
dipimpin oleh Dr. Azahari bin Husin dari Malaysia bersama dengan Noordin Mohammad Top.
Dr Azahari kemudian meledakkan diri ketika digrebek oleh Densus 88 di Kota Batu pada
November 2005, sedangkan Noordin M. Top tewas ditembak oleh Densus 88 di Temanggung,
Kamis 17 September 2009. Kedua otak bom Bali ini merupakan bagian dari jaringan Al-Qaeda
yang dipimpin oleh Osama bin Laden.

Keberhasilan menumpas teroris Dr. Azahari dan Noordin M. Top tidak membuat aksi
terorisme di Indonesia berhenti, melainkan gerakan ini dilanjutkan oleh anggota Jamaah
Islamiyah (J1) lainnya. Misalnya, aksi bom bunuh diri terjadi tahun 2009 di Hotel Ritz Carlton
dan Hotel JW Marriott serta di beberapa tempat lainnya. Pada tahun 2011 terjadi peledakan
bom di Utan Kayu, Jakarta Timur; aksi bom bunuh diri di Masjid Mapolresta Cirebon; ancaman
peledakan bom di perumahan Alam Sutra, Gading Serpong, Tangerang Selatan; aksi bom bunuh
diri di GBIS Kepuntren, Solo, Jawa Tengah. Beberapa tahun kemudian, yakni tahun 2016
terjadi peledakan bom di Sarina-Thamrin dan juga peledakan bom di Kampung Melayu, Jakarta
Timur tahun 20173 serta pengeboman di depan Gereja Katedral Makassar tahun 2021.

Setelah Osama bin Laden tewas dari serangan tentara AS, Jamaah Islamiyah (JI)
kemudian berafiliasi ke Islamic State of Iraq and Syiria (ISIS) di Timur Tengah. Sejumlah
anggota JI dikirim ke Suriah untuk berjuang bersama ISIS, sementara sebagian anggota lainnya
tetap di Indonesia untuk bergabung ke dalam kelompok-kelompok teroris yang masih tersisa,
seperti kelompok Agus Santoso yang bergerlya di Poso, Sulawesi Tengah, dan ada juga
kelompok yang dipimpin oleh Bahrun Naim dari Suriah. Mereka dalam melakukan aksi teror
mendapatkan bantuan dana dari pihak I1S1S.%®
SIMPULAN

Fundamentalisme merupakan ideologi yang mengusung pemahaman tekstual dan
simbolik terhadap hukum Islam yang terdapat di dalam al-Qur’an dan sunnah. Sedangkan

radikalisme adalah ideologi yang mengusung paham tekstual dan menerapkannya dengan cara-

3)skandar Agung dan Amrazi Zakso, Menangkal Penyebaran Radikalisme di Sekolah, (Cet. I; Bogor:
Penerbit IPB Press, 2018), h. 29,30,32.

341skandar Agung dan Amrazi Zakso, Menangkal Penyebaran Radikalisme di Sekolah, h. 32.

$|skandar Agung dan Amrazi Zakso, Menangkal Penyebaran Radikalisme di Sekolah, h. 33.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |13



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

cara kekerasan. Jadi, fundamentalisme dan radikalisme tidak bisa dipisahan, keduanya saling
terkait. Begitu pula dengan terorisme yang lahir dari rahim radikalisme dan fundamentalisme.

Gerakan fundamentalisme dan radikalisme di Indonesia sejak dulu sudah ada, dari masa
Hindia Belanda, Orde Lama, Orde Baru, hingga pasca Reformasi. Di masa Hindia Belanda,
gerakan ini melakukan perlawanan terhadap kekuasaan Hindia Belanda dan juga terhadap
masyarakat yang dinilai mempraktikkan agama puritan. Di masa menjelang kemerdekaan,
gerakan ini terlibat di dalam perumusan dasar negara Indonesia dan berhasil menetapkan
Piagam Jakarta sebagai konstitusi negara Indonesia meskipun dirubah pada 18 Agustus 1945
pada sidang PPKI. Pasca kemerdekaan, gerakan ini mewujud dalam gerakan pemberontakan
seperti DI/TIl yang memperjuangkan tegaknya Negara Islam Indonesia (NII). Di masa Orde
Baru, gerakan fundamentalisme dan radikalisme bersifat rahasia, tidak terang-terangan karena
tekanan politik Orde Baru, yang melarang organisasi yang tidak berhaluan Pancasila. Di masa
Pasca reformasi, gerakan ini bergerak secara massif, menyusup ke berbagai tempat, dan banyak
melakukan aksi-aksi kekerasan dan pemboman di beberapa tempat. Kemunculan gerakan ini
disebabkan banyak factor, selain pemahaman tekstual-simbolik terhadap teks keagamaan, juga

disebabkan politik global, situasi nasional seperti kemiskinan, ketidakadilan, dan diskriminasi.

DAFTAR RUJUKAN
Agung, Iskandar dan Amrazi Zakso, Menangkal Penyebaran Radikalisme di Sekolah, Cet. I;

Bogor: Penerbit IPB Press, 2018.

Arif, Syaiful, Islam, Pancasila, dan Deradikalisasi: Meneguhkan Nilai Keindonesiaan, Jakarta:
Elex Media Komputindo, 2018.

Boland, B.J., The Struggle of Islam in Modern Indonesia, Terj. Saafroedin Bahar, Pergumulan
Islam di Indonesia 1945-1972, Cet. I; Jakarta: Grafiti Pers, 1985.

Burhanuddin, Jajat, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, Cet. I; Jakarta: Kencana, 2017.

---------- , Ulama dan Kekuasaan: Pergumulan Elte Muslim dalam Sejarah Indonesia, Cet. I;
Jakarta: Mizan Publika, 2012.

Firmansyah, Ade, SM. Kartosoewirjo: Biografi Singkat 1907-1962, Cet. Il; Jogjakarta: Ar-Suzz
Media, 2011.

Gonggong, Anhar, Abdul Qahhar Muzakkar: Dari Patriot Hingga Pemberontak, Cet. II;
Yogyakarta: Ombak, 2005.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |14



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME

Suardi Kaco. H dan Sumarni

Jaya, Yudha Pratama, “Radikalisme Sekarang Lebih Terbuka Dibandingkan Zaman Orba,
Media Antara, diakses 10 Juni 2023.
Kersten, Carol, A History of Islam in Indonesia, Terj. Zia Anshor, Mengislamkan Indonesia:
Sejarah Peradaban Islam di Nusantara, Cet. I; Tangeran Selatan: BACA, 2018.
Maarif, Ahmad Syafi’l, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan: Sebuah
Refleksi Sejarah, Cet. I; Bandung: Mizan, 2009.

Mulyati, Sri, “Pertarungan Pemikiran NU dan Kelompok Islam Lain” Taswirul Afkar, no. 21
(2007): h. 18.

Nur Askar, “Fundamentalisme, Radikalisme dan Gerakan Islam di Indonesia: Kajian Kritis
Pemikiran Islam”, Al Ubudiyah 2, no. 1 (2021): h. 1-9

Parlindungan, Mangaraja Onggang, Tuanku Rao, Cet. I; Yogyakarta: LKiS, 2007.

Pulungan, J. Suyuti, Dialektika Islam, Negara, dan Pancasila, Yogyakarta: Ombak, 2019.

Ricklefs, M.C., Islamisation and Its Oppenents in Java, terj. FX Dono Sunardi dan Satrio
Wahono, Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari 1930
sampai Sekarang, Cet. I; Jakarta: Serambi llmu Semesta, 2012.

Ruslan, dkk, Mengapa Mereka Memberontak? Dedengkot Negara Islam Indonesia, Cet. I;
Yogyakarta: Bio Pustaka, 2008.

Suminto, Aqib, Politik Islam Hindia Belanda, Cet. I; Jakarta: LP3ES.

Soetomo, Greg, “Radikalisme di Indonesia: Sejarah Rekonstruksi dan Dekonstruksi, Indo-
Islamika 6 no. 1 (2016)

Wahid, Abdurrahman, Ed. llusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di
Indonesia, Cet. I; Jakarta: Gerakan Bhinneka Tunggal lka kerja sama the Wahid
Institute dan Maarif Institute, 2009.

Jurnal Carita | Volume 3, No. 1, November 2024 |15



