
 

 

CARITA: iJurnal iSejarah idan iBudaya 

ISSN: 2985-9077 

DOI: 10.35905/carita.v3i1.11300 

Journal iHomepage: https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita 

 

 

GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN 

RADIKALISME DARI ERA KOLONIAL HINGGA PASCA REFORMASI 

 

Suardi Kaco. H1, Sumarni2 

kamarallingsuardi@yahoo.com 

khalilah_nuril@gmail.com 

 
1Universitas Al Asyariah Mandar 

2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 

ARTICLE INFO  ABSTRACT 

 
Keyword:  

Islamic Movement, 

fundamentalism, 

radikalism  

 This study explores the history of fundamentalist and radical 
movements in Indonesia, from the Colonial era to the post-reform 
period. To uncover and analyze data on this topic, this research employs 
a library research method with historical and sociological approaches. 
The findings of this study indicate that fundamentalist and radical 
movements began to emerge and develop from the Dutch colonial 
period through the post-reform era, with different organizations and 
movement patterns but sharing the same goal: establishing an Islamic 
caliphate (Islamic state). The emergence of these movements was 
driven not only by a textual-symbolic religious understanding as the 
primary factor but also by supporting factors such as politics, economy, 
society, and culture. 
 

 

ARTICLE INFO  ABSTRACT 

 
Keyword:  
gerakan islam, 
fundamentalisme, 
radikalisme 

 Penelitian ini membahas tentang sejarah gerakan fundamentalisme 
dan radikalisme di Indonesia, dari era Kolonial hingga pasca reformasi. 
Untuk mengungkap dan menganalisis data-data mengenai hal itu, 
maka penelitian ini menggunakan jenis penelitian kepustakaan dengan 
pendekatan historis dan sosiologis. Dalam temuan penelitian ini, 
menunjukkan bahwa Gerakan fundamentalisme dan radikalisme mulai 
muncul dan berkembang sejak zaman kolonialisme Belanda hingga 
pasca Reformasi, dengan organisasi dan pola gerakan yang berbeda-
beda, namun memiliki tujuan yang sama, yaitu menegakkan khilafah 
Islamiyah (negara Islam). Penyebab munculnya selain karena 
pemahaman keagamaan tekstual-simbolik sebagai faktor utama, juga 
adanya faktor pendukung, seperti politik, ekonomi, sosial, dan budaya 

 
PENDAHULUAN 
  Fundamentalisme dan radikalisme dalam Islam merupakan fenomena yang 

mempengaruhi perkembangan Islam di berbagai negara, termasuk di Indonesia. Kedua istilah 

ini seringkali digunakan secara bergantian, meskipun memiliki makna yang berbeda. 

Fundamentalisme mengacu pada pendekatan agama yang menekankan pemeliharaan nilai-nilai 

https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita
mailto:kamarallingsuardi@yahoo.com
mailto:khalilah_nuril@gmail.com


GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |2  

 

dan doktrin-doktrin yang dianggap sebagai asas utama dalam agama. Sementara itu, 

radikalisme merujuk pada sikap atau pandangan yang cenderung ekstrem dalam mengejar 

perubahan sosial dan politik dengan menggunakan cara-cara yang tidak konvensional atau 

bahkan kekerasan.1 

Gerakan fundamentalisme dan radikalisme dalam Islam di Indonesia memiliki akar 

historis yang panjang. Sejak era kolonialisme, Islam di Indonesia telah mengalami berbagai 

perubahan dan tantangan. Sejarah Islam di Indonesia telah ditandai oleh berbagai aliran dan 

gerakan, mulai dari aliran Sunni tradisional hingga gerakan modern seperti Muhammadiyah 

dan Nahdlatul Ulama. Namun, pada beberapa dekade terakhir, muncul kelompok-kelompok 

yang mengadopsi pandangan fundamentalis atau radikal yang lebih keras. 

Pada awalnya, masuknya pemikiran fundamentalis dan radikal ke Indonesia terjadi 

melalui proses globalisasi dan pengaruh negara-negara di Timur Tengah. Kelompok-kelompok 

Islam radikal mulai mendapatkan perhatian publik pada tahun 1990-an melalui serangkaian aksi 

kekerasan yang dilakukan oleh Jemaah Islamiyah (JI) yang terkait dengan Al-Qaida. 

Serangkaian serangan teror seperti Bom Bali tahun 2002 dan serangan di Hotel JW Marriott 

dan Ritz-Carlton tahun 2009 mengguncang Indonesia dan memicu kekhawatiran akan 

meningkatnya pengaruh gerakan radikal di negara ini. 

Tulisan ini memiliki signifikansi yang penting dalam berbagai aspek. Salah satunya 

dapat memberikan kontribusi dalam memperluas pemahaman tentang dinamika sejarah Islam 

di Indonesia, terutama bagaimana fundamentalisme dan radikalisme muncul, berkembang, dan 

berinteraksi dengan konteks sosial, politik, dan budaya yang terus berubah dari era kolonial 

hingga era pasca-reformasi. Kajian ini membantu mengungkap akar historis dari fenomena 

tersebut, yang sangat relevan untuk memahami pola perkembangan gerakan Islam saat ini. 

Selain itu, penelitian ini juga dapat memberikan kerangka analitis yang jelas dalam 

membedakan antara fundamentalisme sebagai usaha kembali ke nilai-nilai dasar agama dengan 

radikalisme yang seringkali melibatkan cara-cara ekstrem. Dengan perspektif sejarah yang 

mendalam, penelitian ini dapat membantu masyarakat, akademisi, dan pembuat kebijakan 

memahami bagaimana berbagai faktor lokal dan global, seperti kolonialisme, modernisasi, 

 
1Askar Nur, “Fundamentalisme, Radikalisme dan Gerakan Islam di Indonesia: Kajian Kritis Pemikiran 

Islam”, Al Ubudiyah 2, no. 1 (2021): h. 1-9 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |3  

 

reformasi politik, dan globalisasi, memengaruhi orientasi dan tindakan gerakan Islam di 

Indonesia. 

 METODE PENELITIAN 
  Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah jenis penelitian kepustakaan 

(library research) yang menganalisis data secara kualitatif dan deskriptif dengan berdasarkan 

pada sumber data primer dan sekunder. Penelitian ini juga menggunakan dua pendekatan, yakni 

pendekatan historis dan sosiologis.   

HASIL DAN PEMBAHASAN 
 Masa Hindia Belanda: Awal Mula Munculnya Gerakan Islam Fundamentalisme dan 
Radikalisme 

Nusantara sejak dulu menjadi panggung interaksi ideologi agama. 2  Salah satunya 

ideologi Islam Fundamentalisme dan radikalisme. Ideologi ini begitu bebas dan leluasa 

disebarkan di berbagai wilayah di Nusantara. Mereka berebut pengaruh, mengklaim 

ideologinya paling benar dan yang lain salah, sehingga konflik antar ideologi pun tak 

terhindarkan.  

Benih-benih gerakan fundamentalisme dan radikalisme dapat ditelusuri pada masa 

Hindia Belanda. Jajat Burhanuddin menyatakan bahwa tanda-tanda awal fundamentalisme dan 

radikalisme mulai tampak pada abad ke-17 dan ke-18, ketika pengaruh Islam yang berfokus 

pada syariat semakin meningkat, dan kemudian semakin kuat pada abad ke-19. Salah satu 

dampak dari Islam yang berorientasi pada syariat ini adalah munculnya aktivisme dan gerakan 

pembaruan sosiomoral di kalangan umat Islam.3  

Munculnya gerakan fundamentalisme dan radikalisme di Hindia Belanda dipengaruhi 

oleh berbagai faktor, di antaranya faktor keagamaan, sosial-politik, pendidikan, dan reaksi 

terhadap modernitas. Misalnya, gerakan yang berorientasi pada syariat Islam dan pengaruh 

gerakan purifikasi global seperti Wahhabisme mendorong konsolidasi identitas keagamaan 

sebagai respons terhadap tekanan kolonial dan tantangan modernitas. Termasuk timbulnya 

ketidakadilan sosial, diskriminasi ekonomi, dan resistensi terhadap dominasi penjajah memicu 

keresahan yang diekspresikan melalui kerangka agama. Selain itu, kontak global melalui haji, 

perdagangan, dan pendidikan membawa ide-ide reformasi Islam yang lebih keras. Pesantren 

 
2Ahmad Syafi’I Maarif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan: Sebuah Refleksi Sejarah, 

(Cet. I; Bandung: Mizan, 2009), h. 46. 
3Jajat Burhanuddin, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, (Cet. I; Jakarta: Kencana, 2017), h.274. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |4  

 

sebagai pusat intelektual memperkuat ideologi resistensi, sementara ketegangan antara 

tradisionalisme dan modernisme menciptakan alienasi budaya yang mendorong umat kembali 

pada nilai-nilai fundamental agama. 

Perang Paderi4 (1821-1827) adalah salah satu gejolak dari gerakan fundamentalisme 

dan radikalisme di Minangkabau pada masa Hindia Belanda. Gerakan ini mulai muncul ketika 

tiga haji, yakni Haji Piobang, Haji Sumanik, dan Haji Miskin kembali dari Mekkah pada tahun 

1803, dengan membawa paham Wahabi yang didapatkan selama 12 tahun bermukim di sana. 

Ketiga haji ini kemudian melancarkan semangat revivalisme Islam ala Wahabi, akan tetapi 

mendapatkan perlawanan dari masyarakat dan kaum adat di Minangkabau.5 Awal konflik ini 

terjadi antara kaum Wahabi dengan kaun adat, karena terdesak sehingga keduanya meminta 

bantuan pihak Belanda.6 Namun, pihak Belanda lebih condong kepada kaum adat sehingga 

yang tadinya perang sipil menjadi perang melawan Belanda.7 

Pada awal abad 20, bendiri dua organisasi keagamaan, yang dalam banyak aspek dapat 

dikategorikan sebagai organisasi pengusung paham fundamentalisme dan radikalisme, yaikni: 

Al-Irsyad dan Persis (Persatuan Islam). Al-Irsyad (Jam’iyyat al-Islah wa al-Irshad) berdiri pada 

1915 oleh seorang ulama dari Sudan yang dididik di Haramain, Ahmad Muhammad Surkati 

(1875-1943). Organisasi ini bertujuan untuk mereformasi praktik keagamaan bagi komunitas 

orang-orang Arab di Indonesia (khususnya di Pulau Jaw) untuk kembali pada al-Qur’an dan 

hadis. Sedangkan Persis dibentuk tahun 1923 oleh kalangan pedagang di Bandung, 

dikembangkan oleh Ahmad Hassan (1887-1958), seorang keturunan Tamil kelahiran 

Singapura, yang pindah ke Jawa untuk mendirikan bisnis tekstil. Hassan mengoreksi praktik-

praktik keagamaan tradisional yang dinilai takhayul, bid’ah, dan khurafat. Ia juga menentang 

 
4Pasca perang Paderi (1821-1827), terjadi perang Jawa atau Diponegoro (1825-1830), Perang Aceh 

(1873-1903), dan pemberontakan Banten (1888). Tiga peristiwa  setelah Paderi ini juga dilatarbelakangi oleh 

kepentingan agama, namun tidak memiliki hubungan dengan wahabi atau paham revivalisme Islam lainnya. Lihat 

Aqib Suminto, Politik Islam Hindia Belanda, (Cet. I; Jakarta: LP3ES), h. 9. Lihat juga Jajat Burhanuddin, Ulama 

dan Kekuasaan: Pergumulan Elte Muslim dalam Sejarah Indonesia, (Cet. I; Jakarta: Mizan Publika, 2012), h. 

142-143.  
5 Jajat Burhanuddin, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, h. 275. Lihat juga Mangaraja Onggang 

Parlindungan, Tuanku Rao, (Cet. I; Yogyakarta: LKiS, 2007), h. 126. 
6Greg Soetomo, “Radikalisme di Indonesia: Sejarah Rekonstruksi dan Dekonstruksi, Indo-Islamika 6 no. 

1 (2016): h. 114. 
7Jajat Burhanuddin, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, h. 276. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |5  

 

visi nasionalisme, baginya, masyarakat muslim Indonesia tidak bisa diklasifikasikan 

berdasarkan negara-bangsa, melainkan harus disatukan dalam satu dawlah.8  

Menjelang kemerdekaan Indonesia 1945, Partai Sarekat Islam dan Masyumi tampil 

sebagai pengusung pemikiran-pemikiran keislaman yang cenderung fundamentalis dan 

radikalis dalam ranah politik kebangsaan. Tokoh politik seperti Agus Salim (Partai Sarekat 

Islam) dan Mohammad Natsir (Masyumi) mengusulkan agar Islam dijadikan sebagai dasar 

negara Indonesia. Pemikiran kedua tokoh politik itu mendapat kritikan dari tokoh nasionalis 

seperti Sukarno yang lebih menginginkan nasionalisme sebagai dasar negara Indonesia. Bahkan 

tercatat dalam sejarah bagaimana polemik antara Sukarno dan Natsir tentang rumusan dasar 

negara Indonesia, apakah Islam atau Nasionalisme.9 

Polemik antara kaum Islamis dan Nasionalis berakhir ketika terwujud kompromi pada 

sidang BPUPKI 22 Juni 1945 dengan ditandatanganinya rancangan preambul yang dikenal 

sebagai Piagam Jakarta (the Jakarta Charter). Dalam Piagam Jakarta tersebut, sila pertama 

Pancasila berbunyi “Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-

pemeluknya”. 10  Meskipun Piagam Jakarta lahir atas kompromi antar kaum Islamis dan 

Nasionalis, namun keberadaan “tujuh kata” di belakang kata “ketuhanan” menunjukkan bahwa 

dasar negara yang disepakati lebih condong pada kepentingan agama tertentu, yakni agama 

Islam. 

Apalagi semakin dipertajam ketika disepakati usulan dari kaum Islamis seperti Wahid 

Hasjim, Sukiman, Pratalykrama, dan Masjkur tentang “presiden harus beragama Islam dan 

Islam sebagai agama resmi negara” dalam rancangan UUD 1945 pada sidang BPUPKI tanggal 

16 Juli 1945. Misalnya, pasal 4 ayat 2 UUD 1945 yang berbunyi: “yang dapat menjadi Presiden 

dan Wakil Presiden hanya orang Indonesia asli”, Wahid Hasjim mengusulkan agar pada akhir 

pasal 4 ayat 2 tersebut ditambahkan kata-kata “yang beragama Islam”. Selain itu, ia juga 

mengusulkan agar pasal 29 tentang agama di dalamnya dicantumkan kata-kata “agama negara 

ialah agama Islam”.11 

 
8Greg Soetomo, “Radikalisme di Indonesia: Sejarah Rekonstruksi dan Dekonstruksi, Indo-Islamika 6 no. 

1 (2016): h. 115. Lihat juga Carol Kersten, A History of Islam in Indonesia, Terj. Zia Anshor, Mengislamkan 

Indonesia: Sejarah Peradaban Islam di Nusantara, (Cet. I; Tangeran Selatan: BACA, 2018), h. 203-205. 
9Syaiful Arif, Islam, Pancasila, dan Deradikalisasi: Meneguhkan Nilai Keindonesiaan, (Jakarta: Elex 

Media Komputindo, 2018), h. 226-228. 
10J. Suyuti Pulungan, Dialektika Islam, Negara, dan Pancasila, (Yogyakarta: Ombak, 2019), h. 199.  
11J. Suyuti Pulungan, Dialektika Islam, Negara, dan Pancasila, h. 199-205. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |6  

 

Akan tetapi Piagam Jakarta tidak berumur panjang. Satu hari setelah Proklamasi 

Kemerdekaan RI, tepatnya 18 Agustus 1945 Piagam Jakarta kembali digugat dalam sidang 

PPKI yang dibentuk Sukarno tanggal 7 Agustus 1945. Gugatan itu disampaikan oleh 

Mohammad Hatta dengan mengusulkan empat perubahan di dalam UUD 1945, yakni: 

1. Kata “Mukaddimah” diganti dengan kata “Pembukaan”. 

2. Dalam Preambul (Piagam Jakarta) anak kalimat: “Berdasarkan kepada Ketuhanan, 

dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya” diubah 

menjadi “Berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa”. 

3. Pasal 6 ayat 1, “Presiden ialah orang Indonesia asli dan beragama Islam”, kata-kata “dan 

beragama Islam” dicoret. 

4. Sejalan dengan perubahan yang kedua di atas, maka pasal 29 ayat 1 menjadi “Negara 

berdasarkan atas Ketuhanan Yang Maha Esa”, sebagai pengganti “Negara berdasarkan 

atas Ketuhanan, dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-

pemeluknya”12 

Perubahan-perubahan yang dikemukakan Hatta di atas merupakan usulan yang 

disampaikan oleh opsir muda Kaigun (Angkatan Laut Jepang) mengenai keberatan pemeluk 

agama Protestan dan Katolik yang berada di wilayah Indonesia Timur perihal beberapa unsur 

Islami dari Piagam Jakarta. Jika usulan itu tidak diterima, maka para pemeluk Protestan dan 

Katolik akan memisahkan diri dari Negara Indonesia, dan membentuk negara sendiri.13 

Penolakan pemikiran dan gerakan kaum Islamis tentang rumusan dasar negara 

Indonesia tidak saja berasal dari umat muslim sendiri, tetapi juga bersumber dari penganut 

agama lain. Penolakan ini tentu pertimbangannya bukan hanya pada aspek kemaslahatan 

agama, melainkan juga kemaslahatan bagi seluruh warga, bangsa, dan negara Indonesia.               

Masa Orde Lama: Gerakan Separatis 

Pasca kemerdekaan Indonesia 1945, Indonesia di bawah kepemimpinan Sukarno dan 

Hatta mendapat tantangan baru, yakni munculnya sejumlah gerakan separatis berhaluan agama 

yang menentang ideologi Pancasila dan perjanjian-perjanjian yang disepakati oleh Pemerintah 

Indonesia dengan pihak Belanda. Pihak pemerintah menyebutnya sebagai pemberontak negara. 

 
12J. Suyuti Pulungan, Dialektika Islam, Negara, dan Pancasila, h. 208. 
13J. Suyuti Pulungan, Dialektika Islam, Negara, dan Pancasila, h. 209. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |7  

 

Gerakan-gerakan separatis yang radikal tersebut melakukan perlawanan dengan pemerintah 

dengan cara mengangkat senjata dan bergerilya di hutan-hutan. 

Salah satu gerakan separatis yang radikal muncul pasca kemerdekaan adalah DI/TII 

(Darul Islam/Tentara Islam Indonesia). DI/TII berdiri pada pertengahan Februari 1948 di 

Cihaur, Sukabumi, Jawa Barat, atas kekecewaan Sukarmadji Marijan Kartosuwirjo terhadap 

keputusan Perjanjian Renville pada 8 Desember 1947 di atas kapal USS Renville, yang di mana 

hasil perundingan tersebut dinilai menguntungkan pihak Belanda dan merugikan pihak 

Indonesia.14 

Gerakan DI/TII mengusung tegaknya Negara Islam Indonesia (NII) yang berasaskan 

pada al-Qur’an dan hadis. Cita-cita penegakan Negara Islam Indonesia diproklamirkan pada 

tanggal 7 Agustus 1949 di Tasikmalaya, Jawa Barat, di bawah kepemimpinan Kartosuwirjo. 

Adapun isi proklamasi NII, yaitu: “Dengan nama Allah Yang Maha Pengasih lagi Maha 

Penyayang, kami umat Islam dari rakyat Indonesia menyatakan berdirinya Negara Islam 

Indonesia. Hukum yang berlaku dalam Negara Islam Indonesia ini adalah Hukum Islam. Allahu 

Akbar, Allahu Akbar, Allahu Akbar.”15  

DI/TII mengusung dua misi utama, yaitu menyadarkan manusia sebagai hamba Allah 

dan menegakkan Khalifah fil Ardhi atau Negara Islam Indonesia. Bagi Kartosuwirjo, kelahiran 

NII merupakan kehendak Allah dan dalam pidatonya kerap kali menyebut kalimat “Negara 

Karunia Allah”. Target operasi DI/TII adalah pihak pemerintah. Sengketa antara TII dan TNI 

berjalan semalam 13 tahun (1949-1962). Di antara aksi perlawanan yang dilakukan TII, yaitu 

menduduki dan merampok daerah-daerah yang dianggap musuh negara, merusak jaringan 

komunikasi dan transportasi, mensabotase penggulingan kereta dan melakukan percobaan 

pembunuhan terhadap Sukarno.16  

Selain itu, DI/TII juga membakar banyak rumah, masjid, dan pesantren di Jawa Barat. 

Bahkan membunuh para kiai, santri, dan warga yang beragama Islam. Masyarakat pedesaan 

sangat tertekan dan merasa takut, sebab di pihak DI/TII, masyarakat dituduh mendukung TNI 

 
14Ruslan, dkk, Mengapa Mereka Memberontak? Dedengkot Negara Islam Indonesia, (Cet. I; Yogyakarta: 

Bio Pustaka, 2008), h. 29, 34. 
15B.J. Boland, The Struggle of Islam in Modern Indonesia, Terj. Saafroedin Bahar, Pergumulan Islam di 

Indonesia 1945-1972, (Cet. I; Jakarta: Grafiti Pers, 1985), h. 62. 
16Ruslan, dkk, Mengapa Mereka Memberontak? Dedengkot Negara Islam Indonesia, h. 39-40. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |8  

 

karena tidak mau bergerilya. Sedangkan di pihak TNI juga kerapkali menuduh warga pedesaan 

sebagai anggota DI/TII karena sama-sama menganut agama Islam.17   

Pengaruh DI/TII hingga Aceh, Kalimantan Selatan, dan Sulawesi Selatan. Di Aceh, 

DI/TII dipimpin oleh Teungku Muhammad Daud Beureuh atau lebih dikenal Daud Beureuh. Ia 

mendukung dan memperjuangkan berdirinya NII karena menganggap bahwa Indonesia tidak 

berdasarkan pada hukum Islam. Hal itu terbukti dengan ditandatanganinya proklamasi 

berdirinya NII pada tanggal 21 September 1953 dengan bunyi “berdasarkan pernyataan Negara 

Republik Islam Indonesia pada tanggal 21 Syawal 1368/7 Agustus 1949 oleh Imam 

Kartosuwiryo atas nama umat Islam Indonesia, maka dengan ini nyatakan daerah Aceh dan 

sekitarnya menjadi bagian daripada Negara Islam Indonesia”.18 

Di Kalimantan Selatan, DI/TII dipimpin oleh Ibnu Hajar. Ia mendirikan organisasi 

kelaskaran bernama KRIyT (Kesatuan Rakyat Indonesia yang Tertindas) dan bergerilya di 

hutan untuk melawan pemerintah. Melalui KRIyT, Ibnu Hajar membentuk Departemen Umum 

dan Badan khusus penyebaran peneranan agama. Pasukan KRIyT dalam aksinya kerap 

mengancam penduduk desa untuk menjalankan dan mematuhi syariat Islam, yaitu salat lima 

waktu di masjid. Warga yang lalai melaksanakan akan diancam dan didenda sebesar Rp. 900-

1.000. Selain itu, warga juga dipaksa untuk membayar zakat. Jika tidak membayar atau kurang 

harta zakat dibayar maka akan dihukum atau bahkan dirampok hartanya sebagai bentuk 

hukumannya.19 

Di Sulawesi Selatan pengaruh DI/TII juga sangat kuat lewat Abdul Qahhar Muzakkar. 

Di setiap daerah dibentuk bataliyon, seperi di Bone, Palopo, Mandar, dan sebagainya. Pasukan 

DI/TII di Sulawesi bergerilya melawan TNI. Di daerah-daerah pedalaman mereka mendirikan 

markas sebagai pusat pergerakan. Penduduk daerah pedalaman yang masuk wilayah de facto 

DI/TII dipaksa untuk mengikuti aturan hukum Islam. Misalnya, di daerah Mandar, perempuan 

harus menutup aurat, jika kedapatan tidak berhijab, maka akan dipotong rambutnya hingga 

botak; pelaku zina akan ditanam hingga dada dan dilempari batu kepalanya sampai mati; 

dilarang berziarah ke makam; dilarang mengenakan pakaian cap buaya (simbol barat); dilarang 

 
17Ade Firmansyah, SM. Kartosoewirjo: Biografi Singkat 1907-1962, (Cet. II; Jogjakarta: Ar-Suzz Media, 

2011), h. 70. 
18Ruslan, dkk, Mengapa Mereka Memberontak? Dedengkot Negara Islam Indonesia, h. 95. 
19Ruslan, dkk, Mengapa Mereka Memberontak? Dedengkot Negara Islam Indonesia, h. 147. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |9  

 

makan ikan segar, penduduk harus makan ikan kering; dan dilarang keluar wilayah kota. 

Larangan-larangan tersebut jika dilanggar, selain dihukum juga akan dicap sebagai kafir.20 

 Jika diamati visi dan misi pergerakan DI/TII di Sulawesi, nampak bahwa mereka sangat 

keras dalam memperjuangkan Negara Islam Indonesia yang berdasarkan pada al-Qur’an dan 

hadis. Abdul Qahhar Muzakkar menentang ideologi Pancasila yang dirumuskan oleh Sukarno 

dan pendiri bangsa lainnya. Hal itu dapat dibaca dalam padangannya tentang Pancasila yang 

dirujuk dari pemikiran Hasan Saleh, tokoh DI/TII Aceh, ia mengatakan bahwa Pancasila akan 

membahayakan kedudukan keagamaan bangsa Indonesia, khususnya umat Islam. Jika 

Pancasila dibiarkan tersebar, maka umat Islam akan murtad.21  

Masa Orde Baru: Gerakan “Bawah Tanah” 

Gerakan fundamentalisme dan radikalisme masa Orde Baru tidak muncul ke 

permukaan, tetapi bergerak di bawah tanah. Hal itu disebabkan oleh politik represif Soeharto 

terhadap gerakan dan pemikiran Islam politik yang dinilai dapat mengancam stabilitas politik 

dan kekuasaan.  

Salah satu organisasi yang lahir di tengah situasi politik represif Orde Baru adalah DDII 

(Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia). Organisasi ini merupakan wajah baru Masyumi, berdiri 

pada Mei 1967 oleh tokoh Masyumi, Mohammad Natsir. Lewat organisasi DDII, Natsir ingin 

memperjuangkan kembali Piagam Jakarta dengan strategi dakwah. Anggota-anggota DDII 

melakukan gerakan purifikasi Islam, menentang tradisi-tradisi lokal, dan mempertahankan 

umat Islam dari ancaman kristenisasi, semua itu untuk tujuan politik. Terkait misi politik DDII, 

Natsir pernah berkata, “sebelumnya, kita menjalankan dakwah melalui politik; sekarang, kita 

mengejar politik melalui dakwah”.22 

Lewat Natsir, DDII membangun jejaring dengan organisasi Rabitat al-A’Alam al-Islami 

(Liga Dunia Islam), sebuah organisasi yang berdiri pada 1962 di Mekkah dengan dukungan 

dana dari Pemerintah Arab Saudi. Rabitat kemudian dijadikan sebagai kendaraan untuk 

menyebarluaskan pemikiran Wahabi di dunia Islam, termasuk di Indonesia dengan melalui 

 
20Wawancara dengan Pua Keba (80-an) tanggal 22 November 2021. 
21Anhar Gonggong, Abdul Qahhar Muzakkar: Dari Patriot Hingga Pemberontak, (Cet. II; Yogyakarta: 

Ombak, 2005), h. 289. 
22M.C. Ricklefs, Islamisation and Its Oppenents in Java, terj. FX Dono Sunardi dan Satrio Wahono, 

Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari 1930 sampai Sekarang, (Cet. I; Jakarta: 

Serambi Ilmu Semesta, 2012), h. 278. Lihat juga Greg Soetomo, “Radikalisme di Indonesia: Sejarah Rekonstruksi 

dan Dekonstruksi, Indo-Islamika 6 no. 1 (2016): h. 119. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |10  

 

DDII. Di Indonesia, DDII menyelenggarakan banyak pelatihan kepada para pendakwah, 

membantu pembangunan masjid, membagi-bagi mushaf al-Qur’an secara gratis, mensponsori 

dan menyebarluaskan terjemahan karya-karya Wahabi, pemikiran Abu ‘I-a’la Mawdudi, dan 

pemikiran Sayyid Qutb, pemikir Ikhwanul Muslimin dari Mesir. Dalam perkembangannya, 

gerakan DDII banyak diminati bagi kalangan mahasiswa di universitas-universitas negeri 

dengan membentuk kelompok-kelompok kajian keagamaan.23 

Pada dekade 1970-an, DDII dengan bantuan dana dari Wahabi membiayai banyak 

mahasiswa Indonesia belajar ke Timur Tengah, terutama Arab Saudi. Alumni-alumni program 

ini kembali ke Indonesia untuk menyebarkan paham Wahabi. Tidak sampai di situ, DDII juga 

mendirikan LIPIA dengan bantuan dana dari Wahabi, dan mayoritas alumninya berperan 

sebagai agen salafi dan melakukan penyusupan di berbagai tempat di Indonesia.24       

Ketika situasi politik perlahan berubah pada tahun 1980-an, yang ditandai dengan sikap 

pemerintah Orde Baru mulai akomodatif terhadap organisasi-organisasi keagamaan, timbul 

sejumlah gerakan radikalis-ekstrimis di berbagai tempat. Pada dekade ini, serangkaian aksi 

terorisme, seperti pemboman gereja, pemboman tempat-tempat hiburan, Candi Borobudur, dan 

bank-bank milik kroni Soeharto, yang diketahui digerakkan oleh organisasi Komando Jihad dan 

Kelompok Teror Warman, yang pimpinannya merupakan veteran Darul Islam 1960-an. 25 

Menurut Sidney Jones, selain mereka melakukan aksi di Indonesia, juga  mereka pergi ke 

Afghanistan untuk ikut berperang melawan Uni Soviet sekaligus untuk persiapan melawan 

represif Soeharto.26 

Pada dekade ini, dua tokoh revivalis yang kerapkali tampil kontroversi adalah Abdullah 

Sungkar dan Abu Bakar Ba’asyir. Keduanya merupakan pengusung pemikiran Sayyid Qutb dan 

Hassan al-Banna di Indonesia. Pada tahun 1970, keduanya mendirikan Radio Dakwah 

Islamiyah Solo, namun dibubarkan pemerintah tahun 1975. Dan tahun 1972, keduanya juga 

 
23Mohammad Natsir termasuk salah seorang pendiri organisasi Liga Dunia Islam dan sekaligus menjabat 

sebagai wakil presiden pada organisasi tersebut. Lihat M.C. Ricklefs, Islamisation and Its Oppenents in Java, terj. 

FX Dono Sunardi dan Satrio Wahono, Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari 

1930 sampai Sekarang, h. 278-279. 
24Abdurrahman Wahid, Ed. Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia, 

(Cet. I; Jakarta: Gerakan Bhinneka Tunggal Ika kerja sama the Wahid Institute dan Maarif Institute, 2009), h. 95. 
25Greg Soetomo, “Radikalisme di Indonesia: Sejarah Rekonstruksi dan Dekonstruksi, Indo-Islamika 6 no. 

1 (2016): h. 121. 
26Yudha Pratama Jaya, “Radikalisme Sekarang Lebih Terbuka Dibandingkan Zaman Orba, Media Antara, 

diakses 10 Juni 2023. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |11  

 

mendirikan Pondok Pesantren al-Mukmin di Desa Ngruki, Surakarta. Melalui pendidikan 

pesantren, keduanya menyebarkan pemikiran-pemikiran purifikasi Islam dan politik Islam 

untuk penegakan Negara Islam. Bagi pandangan Sungkar dan Ba’asyir, Indonesia wajib 

memiliki hukum syariah sebagai konstitusi yang bersumber dari al-Qur’an dan hadis, seperti 

potong tangan bagi pencuri dan hukum rajam bagi pezina. Keduanya juga berpandangan bahwa 

Indonesia bukanlah negara damai (dar al-salam) tetapi negara perang (dar al-harb) sehingga 

jihad adalah sesuatu yang legal ditegakkan. 27  Ba’asyir dalam berbagai kesempatan kerap 

mengeluarkan ancaman, “Jika pemberlakukan syariat Islam dihalang-halangi maka umat Islam 

wajib berjihad, berjihad untuk melawan kaum kafir yang menghalangi dan menentang 

berlakunya syariat Islam adalah wajib dan amal yang paling mulia”.28 

Pada tahun 1976, Sungkar dan Ba’asyir membangun jejaring dengan para veteran Darul 

Islam. Perkenalannya dengan sisa-sisa gerakan Darul Islam, membuat keduanya semakin keras 

dalam menegakkan misi politiknya. Ba’asyir lalu mendirikan Jemaah Islamiyah (JI) sebuah 

organisasi teroris bawah tanah. Pada tahun 1979 keduanya ditangkap atas keterlibatannya dalam 

kasus pembunuhan Pembantu Rektor Universitas Sebelas Maret di Surakarta. Setelah bebas, 

keduanya melarikan diri ke Malaysia pada tahun 1985 dan kembali ke Indonesia setelah rezim 

Orde Baru tumbang 1998.29      

Masa Pasca Reformasi: Gerakan Militansi dan Terorisme 

Periode pasca reformasi yang ditandai dengan terbukanya kran kebebasan, muncul 

berbagai organisasi berideologi fundamentalis dan radikalis, baik berbentuk partai politik 

maupun organisasi sosial-keagamaan. Kemunculan organisasi-organisasi berhaluang keras ini 

bagaikan jamur di musim hujan. Tercatat dari Mei 1998 sampai April 1999 terdapat 42 partai 

politik berideologi Islam, dan sejumlah organisasi seperti Lasykar Jihad, Front Pembela Islam, 

Majelis Mujahidin Indonesia, Forum Komunikasi Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah, Forum Umat 

Islam, Komite Persiaan Penerapan Syari’ah Islam (KPPSI), dan Hizbut Tahrir Indonesia.30 

 
27M.C. Ricklefs, Islamisation and Its Oppenents in Java, terj. FX Dono Sunardi dan Satrio Wahono, 

Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari 1930 sampai Sekarang, h. 312. 
28Abdurrahman Wahid, Ed. Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia, h. 

135. 
29M.C. Ricklefs, Islamisation and Its Oppenents in Java, terj. FX Dono Sunardi dan Satrio Wahono, 

Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari 1930 sampai Sekarang, h. 313. 
30Sri Mulyati, “Pertarungan Pemikiran NU dan Kelompok Islam Lain”  Taswirul Afkar, no. 21 (2007): h. 

18. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |12  

 

Jika pada masa Orde Baru organisasi-organisasi berhaluang fundamentalis dan radikalis 

tersebut bergerak di bawah tanah atau secara tidak terang-terangan, maka di era pasca 

reformasi, organisasi-organisasi ini bergerak secara bebas. Mereka memanfaatkan sistem 

demokrasi untuk leluasa menyebarkan pemikiran-pemikiran mereka kepada masyarakat. 

Mereka dengan sangat mudah berinfiltrasi ke institusi-institusi pemerintahan maupun swasta, 

perguruan tinggi, sekolah, hingga merangsek masuk ke desa, dan menguasasi masjid-masjid 

yang ada di desa.   

Mereka melakukan penyusupan dengan pola yang sangat beragam, seperti pendekatan 

finansial, memberikan layanan kebersihan gratis di masjid-masjid, bahkan dengan pendekatan 

ilmu pengetahuan akademik. Termasuk mereka sempat menawarkan proposal kerja sama 

dengan Pemerintah Indonesia dengan dana sebesar 500 juta dollar AS. Dari dana itu, 40% 

digunakan oleh Kabinet RI sementara mereka memakai 60% untuk melaksanakan program 

pendidikan akhlak terutama di wilayah Sulawesi Tengah yang baru saja mengalami konflik 

bersenjata yang melibatkan kelompok-kelompok radikalis di dalamnya.31 

  Pendekatan finansial memang kerap digunakan untuk mempengaruhi para pengambil 

kebijakan di sejumlah institusi di Indonesia. Salah satu contoh kasus yang ditemukan oleh 

peneliti buku “Ilusi Negara Islam”, di mana dalam buku itu disebutkan terdapat dua orang asal 

Arab Saudi menemui Rektor UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, dengan menawakarkan 

sejumlah CD berisi buku-buku Wahabi dan Ikhwanul Muslimin yang sudah diterjemahkan ke 

dalam bahasa Indonesia. Kedua orang tersebut menyodorkan uang untuk menggunakan nama 

UIN Sunan Kalijaga sebagai penerbit buku-buku tersebut. Tawaran itu ditolak oleh Rektor UIN 

Sunan Kalijaga karena tahu bahwa buku-buku itu mengandung paham ekstrem yang 

membahayakan eksistensi agama, bangsa, dan negara Indonesia.32 

Selain penyebaran paham keras yang dilakukan oleh organisasi-organisasi transnasional 

maupun lokal, juga muncul aksi-aksi teroris di berbagai tempat di Indonesia. Tercatat ledakan 

bom di Kedubes Filipina tahun 2000; di Bursa Efek, Jakarta tahun 2001; di Gereja Santa Anna 

dan Gereja HKBP, Jakarta Timur tahun 2001; di Gereja Bethel Tabernakel Kristus Alfa Omega, 

 
31Abdurrahman Wahid, Ed. Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia, h. 

97. 
32Abdurrahman Wahid, Ed. Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia, h. 

98. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |13  

 

Semarang tahun 2001. Dan yang paling mengerikan adalah kasus bom Bali 2002 dan 2005 yang 

dipimpin oleh Dr. Azahari bin Husin dari Malaysia bersama dengan Noordin Mohammad Top. 

Dr Azahari kemudian meledakkan diri ketika digrebek oleh Densus 88 di Kota Batu pada 

November 2005, sedangkan Noordin M. Top tewas ditembak oleh Densus 88 di Temanggung, 

Kamis 17 September 2009. Kedua otak bom Bali ini merupakan bagian dari jaringan Al-Qaeda 

yang dipimpin oleh Osama bin Laden. 33 

Keberhasilan menumpas teroris Dr. Azahari dan Noordin M. Top tidak membuat aksi 

terorisme di Indonesia berhenti, melainkan gerakan ini dilanjutkan oleh anggota Jamaah 

Islamiyah (JI) lainnya. Misalnya, aksi bom bunuh diri terjadi tahun 2009 di Hotel Ritz Carlton 

dan Hotel JW Marriott serta di beberapa tempat lainnya. Pada tahun 2011 terjadi peledakan 

bom di Utan Kayu, Jakarta Timur; aksi bom bunuh diri di Masjid Mapolresta Cirebon; ancaman 

peledakan bom di perumahan Alam Sutra, Gading Serpong, Tangerang Selatan; aksi bom bunuh 

diri di GBIS Kepuntren, Solo, Jawa Tengah. Beberapa tahun kemudian, yakni tahun 2016 

terjadi peledakan bom di Sarina-Thamrin dan juga peledakan bom di Kampung Melayu, Jakarta 

Timur tahun 201734 serta pengeboman di depan Gereja Katedral Makassar tahun 2021. 

Setelah Osama bin Laden tewas dari serangan tentara AS, Jamaah Islamiyah (JI) 

kemudian berafiliasi ke Islamic State of Iraq and Syiria (ISIS) di Timur Tengah. Sejumlah 

anggota JI dikirim ke Suriah untuk berjuang bersama ISIS, sementara sebagian anggota lainnya 

tetap di Indonesia untuk bergabung ke dalam kelompok-kelompok teroris yang masih tersisa, 

seperti kelompok Agus Santoso yang bergerlya di Poso, Sulawesi Tengah, dan ada juga 

kelompok yang dipimpin oleh Bahrun Naim dari Suriah. Mereka dalam melakukan aksi teror 

mendapatkan bantuan dana dari pihak ISIS.35 

SIMPULAN 

Fundamentalisme merupakan ideologi yang mengusung pemahaman tekstual dan 

simbolik terhadap hukum Islam yang terdapat di dalam al-Qur’an dan sunnah. Sedangkan 

radikalisme adalah ideologi yang mengusung paham tekstual dan menerapkannya dengan cara-

 
33Iskandar Agung dan Amrazi Zakso, Menangkal Penyebaran Radikalisme di Sekolah, (Cet. I; Bogor: 

Penerbit IPB Press, 2018), h. 29,30,32. 
34Iskandar Agung dan Amrazi Zakso, Menangkal Penyebaran Radikalisme di Sekolah, h. 32. 
35Iskandar Agung dan Amrazi Zakso, Menangkal Penyebaran Radikalisme di Sekolah, h. 33. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |14  

 

cara kekerasan. Jadi, fundamentalisme dan radikalisme tidak bisa dipisahan, keduanya saling 

terkait. Begitu pula dengan terorisme yang lahir dari rahim radikalisme dan fundamentalisme. 

Gerakan fundamentalisme dan radikalisme di Indonesia sejak dulu sudah ada, dari masa 

Hindia Belanda, Orde Lama, Orde Baru, hingga pasca Reformasi. Di masa Hindia Belanda, 

gerakan ini melakukan perlawanan terhadap kekuasaan Hindia Belanda dan juga terhadap 

masyarakat yang dinilai mempraktikkan agama puritan. Di masa menjelang kemerdekaan, 

gerakan ini terlibat di dalam perumusan dasar negara Indonesia dan berhasil menetapkan 

Piagam Jakarta sebagai konstitusi negara Indonesia meskipun dirubah pada 18 Agustus 1945 

pada sidang PPKI. Pasca kemerdekaan, gerakan ini mewujud dalam gerakan pemberontakan 

seperti DI/TII yang memperjuangkan tegaknya Negara Islam Indonesia (NII). Di masa Orde 

Baru, gerakan fundamentalisme dan radikalisme bersifat rahasia, tidak terang-terangan karena 

tekanan politik Orde Baru, yang melarang organisasi yang tidak berhaluan Pancasila. Di masa 

Pasca reformasi, gerakan ini bergerak secara massif, menyusup ke berbagai tempat, dan banyak 

melakukan aksi-aksi kekerasan dan pemboman di beberapa tempat. Kemunculan gerakan ini 

disebabkan banyak factor, selain pemahaman tekstual-simbolik terhadap teks keagamaan, juga 

disebabkan politik global, situasi nasional seperti kemiskinan, ketidakadilan, dan diskriminasi. 

 
DAFTAR RUJUKAN 

Agung, Iskandar dan Amrazi Zakso, Menangkal Penyebaran Radikalisme di Sekolah, Cet. I; 

Bogor: Penerbit IPB Press, 2018. 

Arif, Syaiful, Islam, Pancasila, dan Deradikalisasi: Meneguhkan Nilai Keindonesiaan, Jakarta: 

Elex Media Komputindo, 2018. 

Boland, B.J., The Struggle of Islam in Modern Indonesia, Terj. Saafroedin Bahar, Pergumulan 

Islam di Indonesia 1945-1972, Cet. I; Jakarta: Grafiti Pers, 1985. 

Burhanuddin, Jajat, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, Cet. I; Jakarta: Kencana, 2017. 

----------, Ulama dan Kekuasaan: Pergumulan Elte Muslim dalam Sejarah Indonesia, Cet. I; 

Jakarta: Mizan Publika, 2012.     

Firmansyah, Ade, SM. Kartosoewirjo: Biografi Singkat 1907-1962, Cet. II; Jogjakarta: Ar-Suzz 

Media, 2011. 

Gonggong, Anhar, Abdul Qahhar Muzakkar: Dari Patriot Hingga Pemberontak, Cet. II; 

Yogyakarta: Ombak, 2005. 



GERAKAN ISLAM DI INDONESIA: SEJARAH FUNDAMENTALISME DAN RADIKALISME 

Suardi Kaco. H dan Sumarni 

 

 

Jurnal Carita I Volume 3, No. 1, November 2024       |15  

 

Jaya, Yudha Pratama, “Radikalisme Sekarang Lebih Terbuka Dibandingkan Zaman Orba, 

Media Antara, diakses 10 Juni 2023. 

Kersten, Carol, A History of Islam in Indonesia, Terj. Zia Anshor, Mengislamkan Indonesia: 

Sejarah Peradaban Islam di Nusantara, Cet. I; Tangeran Selatan: BACA, 2018. 

Maarif, Ahmad Syafi’I, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan: Sebuah 

Refleksi Sejarah, Cet. I; Bandung: Mizan, 2009. 

Mulyati, Sri, “Pertarungan Pemikiran NU dan Kelompok Islam Lain”  Taswirul Afkar, no. 21 

(2007): h. 18. 

Nur Askar, “Fundamentalisme, Radikalisme dan Gerakan Islam di Indonesia: Kajian Kritis 

Pemikiran Islam”, Al Ubudiyah 2, no. 1 (2021): h. 1-9 

Parlindungan, Mangaraja Onggang, Tuanku Rao, Cet. I; Yogyakarta: LKiS, 2007. 

Pulungan, J. Suyuti, Dialektika Islam, Negara, dan Pancasila, Yogyakarta: Ombak, 2019.  

Ricklefs, M.C., Islamisation and Its Oppenents in Java, terj. FX Dono Sunardi dan Satrio 

Wahono, Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari 1930 

sampai Sekarang, Cet. I; Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2012.  

Ruslan, dkk, Mengapa Mereka Memberontak? Dedengkot Negara Islam Indonesia, Cet. I; 

Yogyakarta: Bio Pustaka, 2008. 

Suminto, Aqib, Politik Islam Hindia Belanda, Cet. I; Jakarta: LP3ES.   

Soetomo, Greg, “Radikalisme di Indonesia: Sejarah Rekonstruksi dan Dekonstruksi, Indo-

Islamika 6 no. 1 (2016) 

Wahid, Abdurrahman, Ed. Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di 

Indonesia, Cet. I; Jakarta: Gerakan Bhinneka Tunggal Ika kerja sama the Wahid 

Institute dan Maarif Institute, 2009.  


