ISSN: 2985-9077

CARITA: Jurnal Sejarah dan Budaya '?

DOI: 10.35905/carita.v4il.15447
Journal Homepage: https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita

CARITA

Jurnal Sejarah dan Kebudayaan

PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN

BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco. H Ardi
kamarallingsuardi@yahoo.com
Universitas Al Asyariah Mandar

ARTICLE INFO

Keyword:

institutionalization, sharia,

customary law,
accommodation, parewa
saraq

ABSTRACT

This article discusses the process of institutionalizing Islamic law into the
government and legal system of the Balanipa Kingdom in the 17th century,
the duties of Parewa Saraq, and the accommodation of Sharia and
customary law. This study uses a historical method with the following
stages: heuristics, verification, interpretation, and historiography. The
literature sources used, both primary and secondary, were obtained from
various library institutions, such as libraries owned by local governments
and private libraries. One of the literature sources used is local manuscripts
in the form of Lontar Mandar, books, and relevant scientific articles. The
results of this study show that the process of institutionalizing Islamic law
in the Balanipa Kingdom began with the Islamization of King Balanipa
Kanna Pattang in 1610. The process of institutionalizing Islamic law
succeeded with the establishment of the Parewa Saraq institution, as an
institution specifically tasked with handling religious matters. This
institution is headed by a kali (qadhi) who is directly appointed by the
king. The process of institutionalizing Islamic law in the Balanipa
Kingdom did not negate the existence of customary law but rather
accommodated it in various aspects. Sharia and customary law in the
Balanipa Kingdom coexist harmoniously, with the adage “adag
meandonggurui di saraq. Saraq meandonggurui di adaq”

INFO ARTIKEL

Kata Kunci:
institusionalisasi, syariat,
adat, akomodasi, parewa
saraq

ABSTRAK

Artikel ini membahas proses institusionalisasi syariat Islam ke dalam
sistem pemerintahan dan hukum Kerajaan Balanipa abad 17, tugas Parewa
Saraq, dan akomodasi syariat dan adat. Penelitian ini menggunakan
metode sejarah dengan sistematika, yaitu: heuristik, verifikasi,
interpretasi, dan historiografi. Sumber literatur yang digunakan, baik
primer maupun sekunder didapatkan dari berbagai lembaga pustaka,
seperti perpustakaan milik pemerintah daerah dan perpustkaan milik
pribadi. Salah satu sumber literatur yang digunakan adalah naskah lokal
berupa Lontar Mandar, buku, dan artikel ilmiah yang relevan. Hasil
penelitian ini menunjukkan bahwa proses institusionalisasi syariat Islam
di Kerajaan Balanipa mulai berlangsung sejak islamisasi Raja Balanipa
Kanna Pattang pada tahun 1610. Proses institusionalisasi syariat Islam



https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita
mailto:kamarallingsuardi@yahoo.com

PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

berhasil dengan terbentuknya lembaga Parewa Saraq sebagai lembaga
yang menangani secara khusus bidang keagamaan. Lembaga ini dijabat
oleh seorang kali (qadhi) yang dipilih langsung oleh raja. Proses
institusionalisasi syariat Islam di Kerajaan Balanipa tidak menegasikan
eksistensi adat, melainkan mengakomodasi dalam berbagai aspek. Syariat
dan adat di Kerajaan Balanipa berjalan harmonis, dengan adagium “adaq
meandonggurui di saraq. Saraq meandonggurui di adaq”.

PENDAHULUAN

Islamisasi berperan penting dalam mengubah sistem politik Nusantara. Perubahan
tersebut mulai terjadi ketika Agama Islam menjadi bagian dari ideologi politik kerajaan. Sistem
politik yang semula murni berbasis pada adat-istiadat kerajaan, lalu digantikan dengan sistem
kesultanan yang berdasarkan pada syariat Islam. Demikian itu, dapat dibuktikan dengan
terbentuknya lembaga peradilan Islam yang dijabat oleh seorang qadhi’ atau penghulu’ yang
bertugas menangani masalah-masalah di bidang syariat Islam. Fenomena ini penulis sebut

sebagai institusionalisasi syariat Islam.

Fenomena institusionalisasi syariat Islam mulai muncul di Nusantara pada akhir abad
ke-13, yang ditandai dengan berubahnya Kerajaan Samudra Pasai menjadi Kesultanan
Samudra Pasai.* Hal itu disebutkan oleh Ibnu Batutah dalam a/ Rihlat-nya seperti dikutip oleh
Ayang Utriza Yakin, di mana ketika Ibnu Batutah berkunjung ke Samudra Pasai pada abad ke-
14 telah menyaksikan adanya lembaga peradilan Islam yang dijabat oleh seorang qadhi bernama

Qadhi Amir Sayyid al Syirazi dan seorang Fakih (ahli figh) Tajuddun al Isfahani4

!Istilah Qadhi pertama kali digunakan di Kerajaan Samudra Pasai pada abad ke-14, Kesultanan Aceh
abad ke-17, dan Kerajaan-kerajaan Islam di Sulawesi Selatan pada abad ke-17 dengan sebutan Kadi atau Kali.
Lihat Ayang Utriza Yakin, Sejarah Hukum Islam Nusantara Abad XIV-XIX M, (Cet. I; Jakarta: Kencana, 2016),

h. 19, 20.

2 Istilah Penghulu digunakan di kerajaan-kerajaan Islam di Jawa seperti Demak pada abad ke-15, di mana
Raden Patah, raja pertama, mengangkat Sunan Bonang menjadi Penghulu pertama pada 1490. Lihat Jajat
Burhanuddin, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, (Cet. 1; Jakarta: Kencana, 2017), h. 138,139.

3 Denys Lombard, Nusa Jawa: Silang Budaya Jaringan Asia Jilid 2, (Cet 1V; Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama bekerjasama dengan Forum Jakarta-Paris dan Ecole Francaise d’Extreme-Orient, 2008), h. 32.

* Ayang Utriza Yakin, Sejarah Hukum Islam Nusantara Abad XIV-XIX M, h. 19, 20, 21

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |83



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

Fenomena institusionalisasi syariat Islam memasuki fase kemapanan pada abad ke-17.5
Pada fase inilah kerajaan-kerajaan di Sulawesi menerima Agama Islam, dimulai dari Gowa
pada tahun 1605,6 kemudian menyusul daerah-daerah lainnya seperti Soppeng (1609), Wajo
(1610), Bone (1611),7 dan Balanipa (1610)8

Sekitar kurang lebih lima tahun setelah Gowa, Balanipa juga menerima Islam pada
tahun 1610. Proses Islamisasi Kerajaan Balanipa ini menandai tidak hanya perubahan spiritual
pada masyarakat Mandar, melainkan juga terjadinya pergeseran struktur sosial dan politik. Di
mana Islam tidak hanya diterima sebagai agama personal, tetapi juga diadopsi sebagai dasar

ideologi kerajaan.

Sebagai konsekuensi dari penerimaan Islam, Kerajaan Balanipa membentuk lembaga
keagamaan dalam struktur pemerintahan, yakni Parewa Saraq yang diduduki oleh seorang Kali
(Qadhi) yang diberi gelar Maradiana Saraq.9 Jabatan ini memainkan peran penting dalam
menegakkan dan mengelola syariat Islam di tengah masyarakat yang sebelumnya telah
memiliki sistem adat sendiri. Namun, yang khas dari lembaga ini adalah syariat ditegakkan dan
dikelola tanpa meninggalkan adat, melainkan memposisikan adat sebagai basis pengaplikasian
syariat dan sebagian lainnya tetap dipertankan sebagai hukum karena secara prinsip tidak

bertentangan dengan syariat. Jadi, syariat dan adat saling mengakomodasi.

Fenomena ini menjadi menarik untuk penulis kaji karena memperlihatkan bagaimana
syariat Islam diinstitusionalisasikan ke dalam sistem kerajaan lokal, serta bagaimana hubungan

antara hukum adat dan syariat Islam dibangun dalam konteks sosial-politik yang khas. Studi ini

5 Fase kemapanan ini ditandai dengan independensi kerajaan Islam seperti Banten, Aceh, dan sebagainya
dalam menentukan posisi gadhi yang tidak lagi dijabat oleh orang asing tetapi orang setempat-kalangan
bangsawan. lihat Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat, (Cet. 1I; Yogyakarta: Gading
Publishing, 2015), h. 317.

6 J. Noorduyn, Islamisasi Makassar, (Yogyakarta: Ombak dan KITLV-Jakarta, 2018), h. 17.

7 Mattulada, Menyusuri Jejak Kehadiran Makassar dalam Sejarah, (Yogyakarta: Ombak, 2011), h. 48

8 W.J. Leyds, Bestuursmemorie Assistant Resident Mandar W.J. Leyds, Terj. Hanoch Luhukay & B.E.
Tuwanakotta, Memori Asisten Residen W.J. Leyds Selama Bertugas di Mandar, (Makassar: Yayasan Kaitupa,
2006), h. 25.

® Suriadi Mappangara & Irwan Abbas, Sejarah Islam di Sulawesi Selatan, (Cet 1; Makassar: Lamacca
Press, 2003), h. 136.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |84



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam pemahaman sejarah hukum Islam di Indonesia,

khususnya pada konteks kerajaan lokal seperti Balanipa di Mandar.

Berdasarkan studi kepustakaan, terdapat tiga penelitian terdahulu yang relevan dengan
penelitian ini. Pertama, karya Ali Parman, dkk, tentang Sejarah Islam di Mandar (2010). Buku
ini mengkaji sejarah masuknya Islam di Kerajaan Balanipa, mulai dari saluran islamisasi hingga
pada hubungan akulturasi antara Islam dan budaya lokal Mandar.10 Kedua, studi Muh. Farrel
Islam dan Lutfiah Ayundasari tentang Akulturasi Agama dan Budaya dalam Struktur
Pemerintahan Kerajaan Balanipa Abad 17-18 (2021). Fokus kajian ini pada bagaimana Islam
diakomodasi ke dalam struktur pemerintahan Kerajaan Balanipa dengan terbentuknya Parewa
Saraq yang dijabat oleh ulama yang bergelar Kali. Artikel ini berhasil mengungkapkan proses
terjadinya akulturasi antara Islam dan budaya lokal lewat lembaga keagamaan Parrewa
Saraq.11 Ketiga, studi Muliadi. H tentang Kontribusi Kerajaan Balanipa terhadap Islamisasi di
Mandar (2013). Skripsi ini mengemukakan bahwa Kerajaan Balanipa, terutama pada masa
kepemimpinan Daetta Tommuane, Maraqdia keempat, berhasil menjadikan Islam sebagai
agama kerajaan dengan membentuk lembaga keagamaan Parewa Saraq dan Lembaga
pendidikan Islam Mukim Patappulo > Ketiga studi tersebut tidak memfokuskan pada
pengungkapan proses institusionalisasi syariat Islam, peran institusinya, dan hubungan syariat

Islam dengan budaya lokal, sebagaimana yang menjadi fokus penelitian ini.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan sejarah.
Proses penelitian dilakukan melalui tahapan yang lazim dalam penelitian sejarah, yaitu

heuristik, verifikasi (kritik sumber), interpretasi, dan historiografi'* Pengumpulan sumber

10 Ali Parman DKk, Sejarah Islam di Mandar, (Cet. 1; Jakarta: Puslitbang Lektur Keagamaan, Badan
Litbang dan Diklat, Kementerian Agama RI, 2010), h. 79-122.

"' Lutfiah Ayundasari and Muh. Farrel Islam, ‘Akulturasi Agama Dan Budaya Dalam Struktur

Pemerintahan Kerajaan Balanipa Abad 17 - 18, Tsagofah Dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah
Islam, 6.1 (2021): 31.

12 Muliadi. H, ‘Kontribusi Kerajaan Balanipa Terhadap Islamisasi Di Mandar’, Skripsi, (UIN Alauddin
Makassar, 2013).

13 Abd Rahman hamid & Muhammad Saleh Madjid, Pengantar Ilmu Sejarah, (Cet. I; Yogyakarta:
Ombak, 2011), h. 43-51.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |85



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

tertulis dilakukan dengan mendatangi perpustakaan daerah Polewali Mandar, Perpustakaan
Daerah Majene, Museum Mandar, Perpustakaan Daerah Sulawesi Selatan, dan Perpustakaan
milik pribadi. Adapun sumber tertulis yang digunakan adalah manuskrip lokal berupa lontar
seperti Lontar Mandar, Lontar Balanipa, Lontar Pattidoloang, Lontar O Diadaq O Dibiasa,
yang telah ditransliterasi dan diterjemahkan serta diterbitkan oleh Kementerian pendidikan dan
Kebudayaan. Selain itu, sumber tertulis lainnya, yakni buku, artikel, dan hasil penelitian yang
relevan dengan penelitian ini. Sumber-sumber tertulis tersebut akan dianalisis secara kritis
(secara otentisitas dan kredibilitas), diinterpretasi, kemudian direkonstruksi menjadi sebuah
narasi sejarah tentang parrewa saraq dan institusionalisasi syariat Islam di Kerajaan Balanipa

Abad 17.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Proses Institusionalisasi Syariat Islam

Proses institusionalisasi syariat Islam ke dalam sistem hukum dan pemerintahan
Kerajaan Balanipa bermula ketika Islam diterima sebagai agama kerajaan. Proses ini mulai
berlangsung sekitar tahun 1610, 14 ketika pembawa Islam bernama Syekh Abdurrahim
Kamaluddin, ulama asal Mekkah, datang ke Balanipa sebagai utusan khusus Sultan Alauddin,

Raja Gowa, untuk mengajak Raja Balanipa beserta rakyatnya memeluk Agama Islam.15

Islamisasi Balanipa oleh Gowa tidak lepas dari hubungan kekerabatan, politik, militer,
dan perdagangan yang terbangun sejak lama.16 Atas dasar hubungan inilah islamisasi Balanipa
berlangsung cepat dan damai, berbeda halnya dengan islamisasi di kerajaan-kerajaan lain di

Sulawesi Selatan seperti Bone, Soppeng, dan Wajo yang dilakukan dengan jalan represif dan

14 W.I. Leyds, Bestuursmemorie Assistant Resident Mandar W.J. Leyds, Terj. Hanoch Luhukay & B.E.
Tuwanakotta, Memori Asisten Residen W.J. Leyds Selama Bertugas di Mandar, h. 25.

15 Ali Parman DKk, Sejarah Islam di Mandar, h. 84.

16 Bermula dari hubungan kekerabatan, yakni pernikahan Irerasi, bibi Manyambungi, dengan Raja Gowa
ke 7, dan melahirkan anak bernama Tumapparissi Kallona, Raja Gowa ke 9. Dari hubungan kekerabatan inilah
berlanjut hubungan politik, militer, dan perdagangan. Lihat Edward L. Poelinggomang, Makassar Abad XIX: Studi
tentang Kebijakan Perdagangan Maritim, (Cet. I; Jakarta: KPG, 2002), h. 24. Lihat juga Ali Parman Dkk, Sejarah
Islam di Mandar, h. 84.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |86



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

militer. Perang peng-Islam-an (bundu asselenge atau musu’ selleng) dilakukan sebab mereka

menolak ajakan Gowa untuk memeluk Agama Islam.17

Ketika Syekh Abdurrahim Kamaluddin tiba di Balanipa dan berlabuh di pantai
Tammangalle'® dengan menumpang pada perahu tobago,'® ia langsung menyasar kalangan raja
dan bangsawan Mandar, sehingga tak perlu waktu lama, ia berhasil pertama kali meng-Islam-
kan Maraqdia Pallis, Kanna Cunang, kemudian yang kedua Maraqdia Balanipa ke-4, Kanna
Pattang.’’ Karena kedua raja tersebut adalah bangsawan yang sangat dihormati oleh rakyatnya,
sehingga islamisasi di tingkat akar rumput sangat mudah dilakukan dan tidak mendapatkan
tantangan begitu berat. Peristiwa Raja Balanipa Kanna Pattang beserta seluruh penduduk
Balanipa yang terdiri dari empat wilayah besar (Appe Banua Kayyang), yakni Napo,
Samasundu, Mosso, dan Todang- Todang memeluk Agama Islam diceritakan dalam Lontar

Pattodioloang, sebagai berikut:

“Uru polena di Mandar Balanipa I Tuang di Benuang iamo mappasallangi Maraqdia

Balanipa, disanga 1 Kanna Pattang ditalla Daenta. Sallammi Maraqdia siola to
Balanipa.” (pertama kali datang ke Mandar Balanipa I Tuang di Benuang dialah yang
mengislamkan Maraqdia Balanipa I Kanna Pattang yang digelar Daenta. Islamlah
Maragqdia bersama dengan orang-orang Balanipa)®’

Cerita di atas menunjukkan bahwa proses islamisasi Balanipa berlangsung dengan damai
tanpa adanya resistensi. Strategi politik dalam proses islamisasi Balanipa menjadi pilihan tepat
oleh Syekh Abdurahim Kamaluddin yang mungkin didasari atas petunjuk Raja Gowa Sultan
Alauddin dan pengetahuannya tentang pola relasi raja dan rakyat Balanipa yang terjalin sangat

“intim” sehingga pengislaman raja adalah hal yang paling utama dilakukan. Dan, itu menjadi

17 Mattulada, Menyusuri Jejak Kehadiran Makassar dalam Sejarah, h. 48. Lihat juga Mustari Bosra,
Tuang Guru, Anrong Guru, dan Daeng Guru: Gerakan Islam di Sulawesi Selatan 1914-1942, (Cet. I; Makassar:
La Galigo Press, 2008), h. 60

18 Mohtar Husein, Masuknya Islam dan Pengaruhnya terhadap Kebudayaan Mandar, dalam Laporan
Hasil Seminar Kebudayaan Mandar I 1984 (Naskah tidak diterbitkan), h. 119.

19 Abd. Rahman Hamid, ‘Kebangkitan Mandar Abad XVI-XVII’, Pangadereng: Jurnal Hasil Penelitian
1lmu Sosial dan Humaniora, 8.1 (2022), h. 198.

20 Mohtar Husein, ‘Masuknya Islam dan Pengaruhnya terhadap Kebudayaan Mandar, h. 119,

2 M.T. Azis Syah, Lontarak Pattodioloang di Mandar 2, (Cet. I; Ujung Pandang: Yayasan Pendidikan
dan Kebudayaan Taruna Remaja, 1992), h. 118.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |87



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

kenyataan dengan antusias rakyat Balanipa memeluk Islam, sebagai bentuk kepatuhan terhadap
rajanya. Strategi politik ini juga memudahkan tercapainya misi syariatisasi dalam wujud

institusi di tubuh Kerajaan Balanipa.

Walaupun Balanipa menerima Islam atas kebijakan politik islamisasi Gowa, Balanipa tetap
memiliki independensi dalam mengatur dan mengelola pemerintahan tanpa mencerabut
eksistensi adat yang berlaku sebelumnya. Balanipa justru menunjukkan kepiawaiannya dalam
bernegosiasi dengan hadirnya Islam sebagai agama baru kerajaan dengan tetap menempatkan
adat sebagai pilar utama kerajaan. Hal itu ditunjukkan dengan tidak mengubah sistem arajang
menjadi kesultanan dan maraqdia menjadi sultan sebagaimana yang berlaku di Kerajaan Gowa

dan kerajaan-kerajaan lainnya di Nusantara.

Meskipun sistem arajang dan maraqdia tetap dipertahankan, kehadiran Islam tetap
memiliki pengaruh besar dalam merekonstruksi sistem hukum dan pemerintahan kerajaan. Di
mana syariat Islam diterapkan sebagai bagian dari sistem hukum dan berlaku kepada seluruh
penduduk Balanipa, seperti mendirikan salat, puasa, zakat, perkawinan, perayaan maulid, dan
peradilan.  Pelaksanaan  syariat Islam ini  dikelola oleh lembaga  Muking
Patanngissang/Patappulo (Mukim Empat Puluh) dan lembaga Parewa Saraq yang dibentuk

atas inisiasi dan kerjasama antara Syekh Abdurrahim Kamaluddin dan Kanna Pattang.

Terkait dengan pendirian Muking Patappulo, tugas dan fungsinya direkam dalam

Lontar Pattodioloang, sebagai berikut:

“lamo ma’anna muking patanngissang, assituruanna daengta *’ ...iamo andena
muking patanngissang sakka’ anna pittara’ anna pappalikka” > (dialah yang
mendirikan Mukim Empat Puluh...penghasilan Mukim Empat Puluh ialah zakat dan
fitrah serta perkawinan).

Berdasarkan kutipan lontar di atas, dapat disimpulkan bahwa Muking Patappulo

merupakan sebuah lembaga keagamaan yang memiliki tugas dan fungsi strategis dalam sistem

22 M.T. Azis Syah, Lontarak Pattodioloang di Mandar 2, h. 118
B M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, (Cet. IV; Ujung Pandang: Yayasan Pendidikan
dan Kebudayaan Taruna Remaja, 1993), h. 50.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |88



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

pemerintahan Kerajaan Balanipa. Lembaga ini tidak hanya bertanggung jawab dalam
pengelolaan zakat, sebanding dengan peran amil zakat di Indonesia saat ini, tetapi juga memiliki
wewenang dalam mengatur berbagai urusan keagamaan masyarakat. Fungsi tersebut meliputi
pelayanan administratif keagamaan, pencatatan pernikahan, penyelesaian persoalan hukum
keluarga, serta pelaksanaan upacara keagamaan resmi kerajaan. Dengan demikian, kedudukan
Muking Patappulo pada masa itu dapat dianalogikan dengan gabungan peran lembaga Amil
Zakat dan Kantor Urusan Agama (KUA) pada era modern, yang menjalankan tugas pelayanan
keagamaan sekaligus pengaturan hukum Islam dalam kehidupan sosial masyarakat. Hal ini
menunjukkan bahwa proses syariatisasi di Balanipa telah terlembagakan secara sistematis dan

berfungsi efektif jauh sebelum lahirnya institusi formal keagamaan dalam negara modern.

Proyek islamisasi dan syariatisasi Syekh Abdurrahim Kamaluddin terus digalakkan
dengan dukungan fasilitas dari kerajaan, ia berhasil mengubah tata nilai dan praktik-praktik
yang telah mengalami proses intitusionalisasi pada masa pra-Islam yang bertentangan dengan
syariat Islam seperti pajak kerajaan yang dipungut dari hasil perjudian, pernikahan berdasarkan
kadar darah kebangsawanan, bukan dari kualitas keagamaan, stratifikasi sosial yang ekstrim,
sakralisasi arajang, pernikahan para bangsawan menjadikan perempuan sebagai selir, dan para

budak perempuan digauli tanpa dinikahi.24

Sementara prakti-praktik adat dan kebiasaan lainnya yang dianggap tidak bertentangan
dengan syariat Islam tetap dipertahankan. Bahkan mengalami akulturasi antara syariat dan adat.
Hal ini berdasarkan pada kaidah figih al adat muhakkamah (adat kebiasaan bisa menjadi
hukum) yang menjadi pegangan oleh Syekh Abdurrahim Kamaluddin dalam mengaplikasikan

syariat Islam di lingkungan Kerajaan Balanipa.

Tugas Parewa Saraq (Kali)
Selain pembentukan Muking Patappulo, Syekh Abdurrahim Kamaluddin dan Kanna
Pattang juga mendirikan lembaga Parewa Saraq, sebuah lembaga keagamaan yang menangani

masalah pelaksanaan syariat Islam seperti peradilan, salat dan pengelolaan masjid, penentuan

24 Ali Parman DKk, Sejarah Islam di Mandar, h. 105.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |89



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

awal puasa, penentuan hari lebaran, dan maulid, hajatan, prosesi kematian, akikah anak,

khataman Al-Qur’an.”

Lembaga Parewa Saraq dijabat oleh seorang kali (qadhi), yang bergelar Maraqgdiana
Saraq (raja di bidang syariat). Ia dipilih langsung oleh Raja Balanipa dan dilantik oleh
Tomawuweng dari wilayah Appe Banua Kayyang, yakni: Napo, Samasundu, Mosso, dan
Todang-Todang.26 Dalam lontar Pattodioloang Mandar, menyebutkan bahwa kali memiliki
luas wilayah kekuasaan sama seperti luas wilayah kekuasaan Raja Balanipa. Jika raja bepergian

ke luar negeri, maka kali tinggal dalam negeri bertugas menggantikan raja.27

Meskipun kali dipilih oleh raja, tetapi hubungan antara raja dan kali merupakan
hubungan mitra kerja, bukan hubungan antara pimpinan dengan bawahan. Hubungan yang
sifatnya mitra kerja ini disebutkan dalam Pappasang Kalindaqdaq, bahwa “Kali bali pakkana
Arayang, ia manang maqurus sininna sara agamae” (qadhi merupakan mitra kerja strategis raja

dalam mengelola masalah syariat agama).28

Adapun tugas kali adalah: hakim peradilan, pemimpin ritual adat, pengawas dan
pengambil keputusan pelaksanaan syariat Islam, dan pengganti raja jika berpergian ke luar
negeri.?’ Dalam menjalankan tugas, kali Balanipa dibantu oleh Parewa Masigi (takmir masjid)
yang terdiri dari Capua (tugasnya mendampingi kali dalam acara ritual adat), Jannang, Katteq
(bertugas di bidang dakwah dan khutbah), Bilal, dan Doja (bertugas mengelola keuangan
masjid).*° Selain itu, ka/i Balanipa juga dibantu oleh andongguru-andongguru yang tinggal di
kampung- kampung dalam mengawasi dan melaporkan pembayaran dan penyaluran zakat,
pelaksanaan hajatan, maulid, puasa, lebaran, dan lainnya. Kal/i Balanipa juga menjadi pemimpin

di antara kali di enam kerajaan pesisir lainnya.31

25 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 50-52.

26 Ali Parman DKk, Sejarah Islam di Mandar, h. 107.

27 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 50,52.

28 Ali Parman DKk, Sejarah Islam di Mandar, h. 107.

2 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 50-52. Lihat juga Abdul Muthalib dkk,
Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h. 31,32.

30 Ali Parman DKk, Sejarah Islam di Mandar, h. 106,107.

3 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 50-52.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |90



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

Dalam lontar Pattodioloang Mandar, dikatakan bahwa zakat fitrah yang telah
dikumpulkan oleh andongguru di kampung-kampung akan dibawa ke kali Balanipa setelah
lebaran dengan didampingi oleh pengelola Muking Patappulo. Zakat fitrah tersebut kemudian
dibagi dua. Namun, jika zakat fitrah tidak dilaporkan, maka akan dikenakan denda satu taik

setiap orang dan zakat fitrahnya disita.32

Selain pengaturan dan pengelolaan mengenai zakat fitrah, Parewa Saraq melalui pejabat
kali juga membuat aturan tentang pelaksanaan awal puasa, lebaran, perayaan maulid, khataman
Al- Qur’an, hajatan, dan sebagainya. Dalam aturan tersebut, penduduk Balanipa tidak
diperkenankan melaksanakan awal puasa, lebaran, khataman Al-Qur’an, perayaan maulid,
akikah anak, acara kematian, dan hajatan jika tidak menghadap terlebih dulu ke kali Balanipa.
Namun, jika tidak dilaporkan dengan cara menghadap langsung ke kali, maka akan dikenakan

denda tiga taik bagi pelaksananya dan satu taik untuk andongguru.33

Tugas kali yang paling pokok adalah menjadi hakim dalam memeriksa, memutus, dan
menyelesaikan perkara hukum yang dihadapi oleh penduduk Balanipa. Demikian disebutkan
dalam lontar O Diadaq O Dibiasa, “messenderi di teqenna kali ” (bersandar pada peraturan
(keputusan) kali (hakim). Ada empat hal kali dalam memutuskan perkara: pertarna,
menghadirkan kedua belah pihak; kedua, meminta keterangan dari kedua belah pihak; ketiga,
ada saksi kedua belah pihak; dan keempat, mempertimbangkan untuk kedua belah pihak.*

Adapun prinsip integritas, profesionalisme, kejujuran, dan adil yang harus dipegang oleh kali
dalam memutuskan sebuah perkara dikemukakan dalam lontar O Diadaq O Dibiasa, yaitu

sebagai berikut:

“Sesuatu keputusan harus adil dasarnya. Tidak dilandasi oleh sogokan; tidak
dimasuki kebohongan, tidak dipengaruhi sifat mencari muka, tidak bersifat curang;
tidak berprasangka buruk; tidak mudah kena bujukan atau rayuan; tidak karena
kebodohan; tidak boleh keliru; tidak ada orang kesukaannya dan tidak pula ada orang
vang dibencinya; tidak pula ada teman baiknya; dan tidak pula ada masuknya

32 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 50,51.

3 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 51.

34 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h.
32, 66 dan 81.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |91



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

[musuhnya]; tidak juga ada orang sanjungannya; serta tidak pula ada orang yang

dihinakannya.

Prinsip inilah yang harus dipegang oleh kali, jika tidak, adat tidak hanya dicederai, tetapi
juga agama. Suatu kondisi buruk digambarkan oleh lontar Mandar, jika kali sebagai penegak
hukum melanggar prinsip yang telah ditetapkan oleh Raja Balanipa Kanna Pattang dan Syekh
Abdurrahim Kamaluddin. Kondisi buruk tersebut seperti kemarau berkepanjangan, timbulnya
konflik, penyakit, banjir, dan sebagainya.’® Itulah sebabnya, pengangkatan kali harus betul-
betul melalui proses seleksi yang ketat. Tidak harus memiliki darah kebangsawanan, tetapi yang
paling utama adalah calon kali harus mengusai ilmu agama dan memiliki sifat-sifat terpuji.’’
Hal itu digambarkan dalam pemilihan kali Balanipa kedua, yang terpilih adalah Tamerus alias
Isinyilala. Ia terpilih bukan karena kebangsawanannya, tetapi penguasaan ilmu agamanya yang
diperlihatkan ketika bertanding dengan calon lain dalam penguasaan membaca al-Qur’an

selama satu bulan.®

Akomodasi Syariat dan Adat

Balanipa pada masa kepemimpinan Tomakaka menganut sistem hukum berdasarkan
adat kebiasaan turun temurun. Salah satu contohnya, ketika sesama laki-laki bertikai, maka
Tomakaka menyelesaikannya dengan cara memasukkan kedua laki-laki tersebut ke dalam
kandang batu untuk bertarung saling menikam dengan keris. Bagi siapa yang lebih dahulu
terluka dialah yang dinyatakan bersalah, dan jika salah satunya ada yang tewas, maka mayatnya

dibuang ke dalam jurang. Berbeda halnya kalau yang bertikai sesama perempuan, maka

35 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h.
67

36 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadag O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h.
67

37 Menurut Ahmad Asdy, kali karena dengan ilmunya, ia bisa mendapatkan gelar Maragdia. Siapa saja
boleh menjadi kali, syaratnya cukup menguasai ilmu agama dan memiliki sifat-sifat terpuji. Istilah puakkali mulai
muncul ketika golongan bangsawan mulai menduduki jabatan kali. Hasil wawancara dengan Ahmad Asdy (77),
Minggu, 20 Juli 2025

38 M. Darwis Hamzah, Abdurrahim Kamaluddin Pelopor Penganjur Agama Islam di Daerah Mandar,

(Majalah Panji Masyarakat, terbit 1 April 1976), h. 27.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |92



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

keduanya disuruh memasukkan tangannya ke dalam air mendidih, bagi siapa yang lebih dahulu

menarik tangannya, dialah yang dinyatakan bersalah.39

Sistem hukum adat Tomakaka ini kemudian diubah oleh Manyambungi di saat menjadi
Raja Balanipa pertama sekitar tahun 1530-an. Manyambungi mereformasi sistem hukum
Tomakaka dengan pendekatan prinsip keadilan dan kemanusiaan. Ia mengatakan, “Saya tidak
senang menyaksikan orang Balanipa demikian, karena mereka tidak akan mati sakit lagi kalau
mereka berselisih, melainkan akan mati diujung keris”. Atas dasar itu, Manyambungi
mengadopsi sistem hukum adat Kerajaan Gowa dengan membentuk lembaga adat. Lembaga

adat inilah yang bertugas menangani jika terjadi perselisihan di antara penduduk Balanipa.40

Dalam lontar O Diadaq O Dibiasa menyebutkan ada empat hal lembaga adat dalam
memutuskan perkara: pertama, menghadirkan kedua belah pihak; kedua, meminta keterangan
dari kedua belah pihak; ketiga, ada saksi kedua belah pihak; dan keempat, mempertimbangkan
untuk kedua belah pihak.*!

Lembaga adat bentukan Manyambungi dan Puang Dipoyosang ini kembali mengalami
reformasi pada masa Raja Balanipa ke-IV, Kanna Pattang, yang juga merupakan Cucu
Manyambungi, anak Todijallo. Di mana lembaga adat mengadopsi syariat sebagai bagian dari
sistem hukum kerajaan. Dan, empat hal mekanisme penyelesaian perkara sebagaimana
disebutkan sebelumnya tetap dipertahankan, namun dalam aspek materil penyelesaian perkara

haruslah disertai dengan hukum syariat, tidak semata hukum adat.42

39 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar),
(Sulawesi Selatan: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1988), h. 55. Sistem hukum yang berlaku di Balanipa
ini persis sama dengan sistem hukum yang berlaku di Siam, Kamboja, Filipina, Maluku, Borneo, dan seluruh
wilayah Melayu. Lihat Anthony Reid, Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680 Volume One: The Lands
Below the Winds, Terj. Mochtar Pabotinggi, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680 Jilid I: Tanah di
Bawah Angin, (Cet. I; Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1992), h. 160.

40 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadag O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h.

52-53.

41 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadag O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h.
66.

42 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h.
67.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |93



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

Pada masa kepemimpinan Kanna Pattang pula lembaga Parewa Saraq dibentuk sebagai
lembaga yang menangani masalah agama. Lembaga Parewa Saraq dibentuk bukan untuk
menandingi lembaga adat, tetapi sebagai bentuk simbiosis mutualisme. Keduanya (kaum adat
dan kali) bekerjasama dalam menyelesaikan persoalan sosial, pemerintahan, dan hukum di
lingkungan kerajaan. Demikian itu telah dikemukan pada bagian tugas Parewa Saraq

sebelumnya, bahwa raja dan kali adalah hubungan mitra kerja yang strategis.43

Relasi yang harmonis antara kaum adat dan agama juga dikemukakan dalam
lontar Pattodioloang Mandar, bahwa raja merupakan representasi dari adat, sedangkan
Kali representasi dari syariat. Keduanya saling berkerjasama dalam menjalankan roda
pemerintahan. Kolaborasi tersebut digambarkan dalam naskah lontar Mandar, yakni

299

“moluluare’na ada’ anna sara’” (adat dan syariat bersaudara).44

Hubungan keduanya juga dipertegas dalam lontar O Diadag O Dibiasa, yaitu sebagai
berikut.

“Naia bicaranna adaq anna saraq, napakeqdeqi pangile, napasisaraqi annaq adae.
Napasillaengang toi pasala. maroroi na anu mapia patuju anna” (Pembicaraan kaum
adat dan kaum agama, ialah harus jujur disertai pertimbangan, membedakan mana
yvang baik dan mana yang buruk; dibedakan pula hal yang benar dan hal yang
salah).”

Hubungan lembaga adat dan lembaga syariat yang ditunjukkan dari kutipan naskah
lontar di atas menujukkan bahwa kaum adat dan kaum agama atau adat dan syariat di Balanipa
memiliki hubungan yang saling akomodatif dan harmonis. Dalam pandangan Gusdur,*® relasi
keduanya bukan relasi sinkretisme tetapi akomodasi. Di mana penerapan hukum agama

dilakukan dengan berbasis pada adat dan tanpa mengubah hukum itu sendiri.

4 Ali Parman DKk, Sejarah Islam di Mandar, h. 107.

4 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 52.

45 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadag O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h.
20 dan 67.

46 Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan, (Cet. I; Depok: Desantara, 2001),
h. 119.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |94



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

Hubungan akomodatif antara syariat dan adat di Balanipa pada abad 17 digambarkan

dengan sangat gamlang dalam lontar O Diadaq O Dibiasa, yakni sebagai berikut:

"Iqdai mala sirusaq bicaranna adaq annaq bicaranna saraq. Tasisala olo sipettuleqi
muaq pusai. Adaq meandonggurui di saraq. Saraq meandonggurui di adaq” (Tidak
boleh dipisahkan antara hukum adat dengan hukum syarat ( agama). Keduanya tidak
boleh saling meninggalkan, melainkan saling melengkapi dalam kekurangan. Adat
bersandar pada Syarat (agama), dan Syarat bersandar pada adat).”’

Pesan di atas menunjukkan bahwa syariat dan adat memiliki hubungan yang sangat kuat.
Keduanya bagaikan dua sisi mata uang yang tidak bisa dipisahkan. Memisahkan adat dengan
syariat atau sebaliknya, akan menghilangkan nilai-nilai yang telah membentuk tatanan
sosialmasyarakat Balanipa. Adat tanpa syariat berpotensi kehilangan arah moral dan spiritual,
sementara syariat tanpa adat bisa menjadi kaku serta sulit diterima dalam kehidupan sehari-hari.
Karena itu, perpaduan keduanya melahirkan harmoni yang tidak hanya menjaga identitas
budaya, tetapi juga meneguhkan nilai-nilai religius dalam praktik kehidupan sosial-masyarakat.
Dalam konteks hukum, formulasi dan penerapan syariat tidak menegasikan eksistensi adat
Balanipa sebelumnya. Keduanya saling mengakomodasi dan berperan dalam membentuk

sistem hukum di kerajaan Balanipa.

PENUTUP
Kesimpulan

Proses institusionalisasi syariat Islam ke dalam sistem pemerintahan dan hukum
Kerajaan Balanipa mulai berlangsung tahun 1610 oleh ulama utusan Raja Gowa bernama Syekh
Abdurrahim Kamaluddin. Islamisasi atau syariatisasi berjalan damai sebab Gowa dan Balanipa
memiliki hubungan baik yang terbangun sebelum Balanipa menjadi kerajaan. Proses
syariatisasi yang dilakukan oleh Syekh Abdurrahim Kamaluddin tidak meminggirkan adat yang
dianggap baik, melainkan mengakomodasi dan tetap mempertahankannya. Proses syariatisasi
yang dilakukan Syekh Abdurrahim Kamaluddin berjalan sukses dengan dukungan fasilitas dari
Raja Balanipa Kanna Pattang. Hal itu dibuktikan dengan terbentuknya lembaga keagamaan

47 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h.
28 dan 76.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |95



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

dalam struktur pemerintahan Kerajaan Balanipa seperti Muking Patappulo dan Parewa Saraq.
Lembaga Parewa Saraq dipimpin oleh kali (hakim) yang dipilih langsung oleh raja. Ia memiliki
tugas seperti hakim peradilan dan mengatur dan mengawasi pelaksanaan syariat Islam di
seluruh wilayah Balanipa seperti menerima laporan pembayaran zakat fitrah, menentukan awal
puasa, lebaran, maulid, hajatan, akikah anak, dan khataman Al-Qur’an. Syariat dan adat saling
mengakomodasi, tidak saling menegasikan. Keduanya berjalan bersama, bahkan mengalami

akulturasi.

Saran

Model syariat dan adat saling mengakomodasi, tidak saling menegasikan di Balanipa
dapat dijadikan contoh pendekatan yang efektif dalam konteks kehidupan masyarakat
multikultural untuk pembangunan masyarakat yang inklusif. Oleh karena itu, materi sejarah
mengenai proses syariatisasi damai di Balanipa perlu dimasukkan ke dalam kurikulum
pendidikan lokal untuk memperkaya pemahaman generasi muda tentang sejarah dan identitas
budaya mereka. Dan terakhir, adalah perlu dilakukan penelitian lebih lanjut mengenai
mekanisme kerja dan interaksi antara lembaga adat dan lembaga keagamaan seperti Muking

Patappulo dan Parewa Saragq.

DAFTAR RUJUKAN

Ayundasari, Lutfiah and Muh. Farrel Islam, ‘Akulturasi Agama Dan Budaya Dalam Struktur
Pemerintahan Kerajaan Balanipa Abad 17-18°, Tsaqgofah dan Tarikh: Jurnal
Kebudayaan dan Sejarah Islam, 6.1 (2021): 31.

Bosra, Mustari, Tuang Guru, Anrong Guru, dan Daeng Guru: Gerakan Islam di Sulawesi
Selatan 1914-1942, Makassar: La Gsaligo Press, 2008.

Bruinessen, Martin van, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat, Yogyakarta: Gading
Publishing, 2015.

Burhanuddin, Jajat, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, Jakarta: Kencana, 2017.

Hamid, Abd Rahman & Muhammad Saleh Madjid, Pengantar Ilmu Sejarah, Yogyakarta:
Ombak, 2011.

Hamid, Abd. Rahman, ‘Kebangkitan Mandar Abad XVI-XVII’, Pangadereng: Jurnal Hasil
Penelitian llmu Sosial dan Humaniora, 8.1 (2022): 198.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |96



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

Hamzah, M. Darwis, Abdurrahim Kamaluddin Pelopor Penganjur Agama Islam di Daerah
Mandar, Majalah Panji Masyarakat, terbit 1 April 1976.

Husein, Mohtar, Masuknya Islam dan Pengaruhnya terhadap Kebudayaan Mandar, dalam
Laporan Hasil Seminar Kebudayaan Mandar I 1984 (Naskah tidak diterbitkan).

Leyds, W.J., Bestuursmemorie Assistant Resident Mandar W.J. Leyds, Terj. Hanoch Luhukay
& B.E. Tuwanakotta, Memori Asisten Residen W.J. Leyds Selama Bertugas di
Mandar, Makassar: Yayasan Kaitupa, 2006.

Lombard, Denys, Nusa Jawa: Silang Budaya Jaringan Asia Jilid 2, Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama bekerjasama dengan Forum Jakarta-Paris dan Ecole Francaise d’Extreme-
Orient, 2008.

Mappangara, Suriadi & Irwan Abbas, Sejarah Islam di Sulawesi Selatan, Makassar: Lamacca
Press, 2003,

Mattulada, Menyusuri Jejak Kehadiran Makassar dalam Sejarah, Yogyakarta: Ombak, 2011.

Muliadi. H, ‘Kontribusi Kerajaan Balanipa Terhadap Islamisasi Di Mandar’, Skripsi, UIN

Alauddin Makassar, 2013.

Muthalib, Abdul dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar
Mandar), Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Direktorat Jenderal Kebudayaan
Bagian Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara, Sulawesi Selatan
1988.

- , Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), Sulawesi

Selatan: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1988.

Noorduyn, J., Islamisasi Makassar, Yogyakarta: Ombak dan KITLV-Jakarta, 2018.

Parman, Ali Dkk, Sejarah Islam di Mandar, Jakarta: Puslitbang Lektur Keagamaan, Badan
Litbang dan Diklat, Kementerian Agama RI, 2010.

Poelinggomang, Edward L., Makassar Abad XIX: Studi tentang Kebijakan Perdagangan
Maritim, Jakarta: KPG, 2002.

Reid, Anthony, Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680 Volume One: The Lands
Below the Winds, Terj. Mochtar Pabotinggi, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga
1450- 1680 Jilid I: Tanah di Bawah Angin, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1992.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |97



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17

Suardi Kaco H. Ardi

Syah, M.T. Azis, Lontarak Pattoioloang di Mandar 2, Ujung Pandang: Yayasan Pendidikan
dan Kebudayaan Taruna Remaja, 1992.

------- , Lontarak I Pattodioloang di Mandar, Ujung Pandang: Yayasan Pendidikan dan
Kebudayaan Taruna Remaja, 1993.

Wabhid, Abdurrahman, Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan, Depok: Desantara, 2001.
Yakin, Ayang Utriza, Sejarah Hukum Islam Nusantara Abad XIV-XIX M, Jakarta:
Kencana, 2016.

Jurnal Carita | Volume 4, No. 1, November 2025 |98



