
 

 

 

CARITA: iJurnal iSejarah idan iBudaya 

ISSN: 2985-9077 

DOI: 10.35905/carita.v4i1.15447 

JournaliHomepage: https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita 

 

 

PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN 

BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Suardi Kaco. H Ardi 
kamarallingsuardi@yahoo.com 

 Universitas Al Asyariah Mandar  

 

ARTICLE INFO  ABSTRACT 

 

Keyword:  

institutionalization, sharia, 

customary law, 

accommodation, parewa 

saraq 

 This article discusses the process of institutionalizing Islamic law into the 

government and legal system of the Balanipa Kingdom in the 17th century, 

the duties of Parewa Saraq, and the accommodation of Sharia and 

customary law. This study uses a historical method with the following 

stages: heuristics, verification, interpretation, and historiography. The 

literature sources used, both primary and secondary, were obtained from 

various library institutions, such as libraries owned by local governments 

and private libraries. One of the literature sources used is local manuscripts 

in the form of Lontar Mandar, books, and relevant scientific articles. The 

results of this study show that the process of institutionalizing Islamic law 

in the Balanipa Kingdom began with the Islamization of King Balanipa 

Kanna Pattang in 1610. The process of institutionalizing Islamic law 

succeeded with the establishment of the Parewa Saraq institution, as an 

institution specifically tasked with handling religious matters. This 

institution is headed by a kali (qadhi) who is directly appointed by the 

king. The process of institutionalizing Islamic law in the Balanipa 

Kingdom did not negate the existence of customary law but rather 

accommodated it in various aspects. Sharia and customary law in the 

Balanipa Kingdom coexist harmoniously, with the adage “adaq 

meandonggurui di saraq. Saraq meandonggurui di adaq” 

 

INFO ARTIKEL  ABSTRAK 

 

 

Kata Kunci:  

institusionalisasi, syariat, 

adat, akomodasi, parewa 

saraq 

 Artikel ini membahas proses institusionalisasi syariat Islam ke dalam 

sistem pemerintahan dan hukum Kerajaan Balanipa abad 17, tugas Parewa 

Saraq, dan akomodasi syariat dan adat. Penelitian ini menggunakan 

metode sejarah dengan sistematika, yaitu: heuristik, verifikasi, 

interpretasi, dan historiografi. Sumber literatur yang digunakan, baik 

primer maupun sekunder didapatkan dari berbagai lembaga pustaka, 

seperti perpustakaan milik pemerintah daerah dan perpustkaan milik 

pribadi. Salah satu sumber literatur yang digunakan adalah naskah lokal 

berupa Lontar Mandar, buku, dan artikel ilmiah yang relevan. Hasil 

penelitian ini menunjukkan bahwa proses institusionalisasi syariat Islam 

di Kerajaan Balanipa mulai berlangsung sejak islamisasi Raja Balanipa 

Kanna Pattang pada tahun 1610. Proses institusionalisasi syariat Islam 

https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita
mailto:kamarallingsuardi@yahoo.com


PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |83  

 

berhasil dengan terbentuknya lembaga Parewa Saraq sebagai lembaga 

yang menangani secara khusus bidang keagamaan. Lembaga ini dijabat 

oleh seorang kali (qadhi) yang dipilih langsung oleh raja. Proses 

institusionalisasi syariat Islam di Kerajaan Balanipa tidak menegasikan 

eksistensi adat, melainkan mengakomodasi dalam berbagai aspek. Syariat 

dan adat di Kerajaan Balanipa berjalan harmonis, dengan adagium “adaq 

meandonggurui di saraq. Saraq meandonggurui di adaq”. 

 

PENDAHULUAN 

Islamisasi berperan penting dalam mengubah sistem politik Nusantara. Perubahan 

tersebut mulai terjadi ketika Agama Islam menjadi bagian dari ideologi politik kerajaan. Sistem 

politik yang semula murni berbasis pada adat-istiadat kerajaan, lalu digantikan dengan sistem 

kesultanan yang berdasarkan pada syariat Islam. Demikian itu, dapat dibuktikan dengan 

terbentuknya lembaga peradilan Islam yang dijabat oleh seorang qadhi1 atau penghulu2 yang 

bertugas menangani masalah-masalah di bidang syariat Islam. Fenomena ini penulis sebut 

sebagai institusionalisasi syariat Islam. 

Fenomena institusionalisasi syariat Islam mulai muncul di Nusantara pada akhir abad 

ke-13, yang ditandai dengan berubahnya Kerajaan Samudra Pasai menjadi Kesultanan 

Samudra Pasai.33 Hal itu disebutkan oleh Ibnu Batutah dalam al Rihlat-nya seperti dikutip oleh 

Ayang Utriza Yakin, di mana ketika Ibnu Batutah berkunjung ke Samudra Pasai pada abad ke-

14 telah menyaksikan adanya lembaga peradilan Islam yang dijabat oleh seorang qadhi bernama 

Qadhi Amir Sayyid al Syirazi dan seorang Fakih (ahli fiqh) Tajuddun al Isfahani4 

 
1 Istilah Qadhi pertama kali digunakan di Kerajaan Samudra Pasai pada abad ke-14, Kesultanan Aceh 

abad ke-17, dan Kerajaan-kerajaan Islam di Sulawesi Selatan pada abad ke-17 dengan sebutan Kadi atau Kali. 

Lihat Ayang Utriza Yakin, Sejarah Hukum Islam Nusantara Abad XIV-XIX M, (Cet. I; Jakarta: Kencana, 2016), 

h. 19, 20. 
2 Istilah Penghulu digunakan di kerajaan-kerajaan Islam di Jawa seperti Demak pada abad ke-15, di mana 

Raden Patah, raja pertama, mengangkat Sunan Bonang menjadi Penghulu pertama pada 1490. Lihat Jajat 

Burhanuddin, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, (Cet. I; Jakarta: Kencana, 2017), h. 138,139. 
3 Denys Lombard, Nusa Jawa: Silang Budaya Jaringan Asia Jilid 2, (Cet IV; Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama bekerjasama dengan Forum Jakarta-Paris dan Ecole Francaise d’Extreme-Orient, 2008), h. 32. 
4 Ayang Utriza Yakin, Sejarah Hukum Islam Nusantara Abad XIV-XIX M, h. 19, 20, 21 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |84  

 

Fenomena institusionalisasi syariat Islam memasuki fase kemapanan pada abad ke-17.5 

Pada fase inilah kerajaan-kerajaan di Sulawesi menerima Agama Islam, dimulai dari Gowa 

pada tahun 1605,6 kemudian menyusul daerah-daerah lainnya seperti Soppeng (1609), Wajo 

(1610), Bone (1611),7 dan Balanipa (1610)8  

Sekitar kurang lebih lima tahun setelah Gowa, Balanipa juga menerima Islam pada 

tahun 1610. Proses Islamisasi Kerajaan Balanipa ini menandai tidak hanya perubahan spiritual 

pada masyarakat Mandar, melainkan juga terjadinya pergeseran struktur sosial dan politik. Di 

mana Islam tidak hanya diterima sebagai agama personal, tetapi juga diadopsi sebagai dasar 

ideologi kerajaan. 

Sebagai konsekuensi dari penerimaan Islam, Kerajaan Balanipa membentuk lembaga 

keagamaan dalam struktur pemerintahan, yakni Parewa Saraq yang diduduki oleh seorang Kali 

(Qadhi) yang diberi gelar Maradiana Saraq.9 Jabatan ini memainkan peran penting dalam 

menegakkan dan mengelola syariat Islam di tengah masyarakat yang sebelumnya telah 

memiliki sistem adat sendiri. Namun, yang khas dari lembaga ini adalah syariat ditegakkan dan 

dikelola tanpa meninggalkan adat, melainkan memposisikan adat sebagai basis pengaplikasian 

syariat dan sebagian lainnya tetap dipertankan sebagai hukum karena secara prinsip tidak 

bertentangan dengan syariat. Jadi, syariat dan adat saling mengakomodasi. 

Fenomena ini menjadi menarik untuk penulis kaji karena memperlihatkan bagaimana 

syariat Islam diinstitusionalisasikan ke dalam sistem kerajaan lokal, serta bagaimana hubungan 

antara hukum adat dan syariat Islam dibangun dalam konteks sosial-politik yang khas. Studi ini 

 
5 Fase kemapanan ini ditandai dengan independensi kerajaan Islam seperti Banten, Aceh, dan sebagainya 

dalam menentukan posisi qadhi yang tidak lagi dijabat oleh orang asing tetapi orang setempat-kalangan 

bangsawan. lihat Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat, (Cet. II; Yogyakarta: Gading 

Publishing, 2015), h. 317. 
6 J. Noorduyn, Islamisasi Makassar, (Yogyakarta: Ombak dan KITLV-Jakarta, 2018), h. 17. 
7 Mattulada, Menyusuri Jejak Kehadiran Makassar dalam Sejarah, (Yogyakarta: Ombak, 2011), h. 48 
8 W.J. Leyds, Bestuursmemorie Assistant Resident Mandar W.J. Leyds, Terj. Hanoch Luhukay & B.E. 

Tuwanakotta, Memori Asisten Residen W.J. Leyds Selama Bertugas di Mandar, (Makassar: Yayasan Kaitupa, 

2006), h. 25. 
9 Suriadi Mappangara & Irwan Abbas, Sejarah Islam di Sulawesi Selatan, (Cet I; Makassar: Lamacca 

Press, 2003), h. 136. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |85  

 

diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam pemahaman sejarah hukum Islam di Indonesia, 

khususnya pada konteks kerajaan lokal seperti Balanipa di Mandar. 

Berdasarkan studi kepustakaan, terdapat tiga penelitian terdahulu yang relevan dengan 

penelitian ini. Pertama, karya Ali Parman, dkk, tentang Sejarah Islam di Mandar (2010). Buku 

ini mengkaji sejarah masuknya Islam di Kerajaan Balanipa, mulai dari saluran islamisasi hingga 

pada hubungan akulturasi antara Islam dan budaya lokal Mandar.10 Kedua, studi Muh. Farrel 

Islam dan Lutfiah Ayundasari tentang Akulturasi Agama dan Budaya dalam Struktur 

Pemerintahan Kerajaan Balanipa Abad 17-18 (2021). Fokus kajian ini pada bagaimana Islam 

diakomodasi ke dalam struktur pemerintahan Kerajaan Balanipa dengan terbentuknya Parewa 

Saraq yang dijabat oleh ulama yang bergelar Kali. Artikel ini berhasil mengungkapkan proses 

terjadinya akulturasi antara Islam dan budaya lokal lewat lembaga keagamaan Parrewa 

Saraq.11 Ketiga, studi Muliadi. H tentang Kontribusi Kerajaan Balanipa terhadap Islamisasi di 

Mandar (2013). Skripsi ini mengemukakan bahwa Kerajaan Balanipa, terutama pada masa 

kepemimpinan Daetta Tommuane, Maraqdia keempat, berhasil menjadikan Islam sebagai 

agama kerajaan dengan membentuk lembaga keagamaan Parewa Saraq dan Lembaga 

pendidikan Islam Mukim Patappulo 12  Ketiga studi tersebut tidak memfokuskan pada 

pengungkapan proses institusionalisasi syariat Islam, peran institusinya, dan hubungan syariat 

Islam dengan budaya lokal, sebagaimana yang menjadi fokus penelitian ini. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan sejarah. 

Proses penelitian dilakukan melalui tahapan yang lazim dalam penelitian sejarah, yaitu 

heuristik, verifikasi (kritik sumber), interpretasi, dan historiografi 13  Pengumpulan sumber 

 
10 Ali Parman Dkk, Sejarah Islam di Mandar, (Cet. I; Jakarta: Puslitbang Lektur Keagamaan, Badan 

Litbang dan Diklat, Kementerian Agama RI, 2010), h. 79-122. 
11 Lutfiah Ayundasari and Muh. Farrel Islam, ‘Akulturasi Agama Dan Budaya Dalam Struktur 

Pemerintahan Kerajaan Balanipa Abad 17 - 18’, Tsaqofah Dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah 

Islam, 6.1 (2021): 31. 
12 Muliadi. H, ‘Kontribusi Kerajaan Balanipa Terhadap Islamisasi Di Mandar’, Skripsi, (UIN Alauddin 

Makassar, 2013). 
13 Abd Rahman hamid & Muhammad Saleh Madjid, Pengantar Ilmu Sejarah, (Cet. I; Yogyakarta: 

Ombak, 2011), h. 43-51. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |86  

 

tertulis dilakukan dengan mendatangi perpustakaan daerah Polewali Mandar, Perpustakaan 

Daerah Majene, Museum Mandar, Perpustakaan Daerah Sulawesi Selatan, dan Perpustakaan 

milik pribadi. Adapun sumber tertulis yang digunakan adalah manuskrip lokal berupa lontar 

seperti Lontar Mandar, Lontar Balanipa, Lontar Pattidoloang, Lontar O Diadaq O Dibiasa, 

yang telah ditransliterasi dan diterjemahkan serta diterbitkan oleh Kementerian pendidikan dan 

Kebudayaan. Selain itu, sumber tertulis lainnya, yakni buku, artikel, dan hasil penelitian yang 

relevan dengan penelitian ini. Sumber-sumber tertulis tersebut akan dianalisis secara kritis 

(secara otentisitas dan kredibilitas), diinterpretasi, kemudian direkonstruksi menjadi sebuah 

narasi sejarah tentang parrewa saraq dan institusionalisasi syariat Islam di Kerajaan Balanipa 

Abad 17. 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Proses Institusionalisasi Syariat Islam 

 

Proses institusionalisasi syariat Islam ke dalam sistem hukum dan pemerintahan 

Kerajaan Balanipa bermula ketika Islam diterima sebagai agama kerajaan. Proses ini mulai 

berlangsung sekitar tahun 1610, 14  ketika pembawa Islam bernama Syekh Abdurrahim 

Kamaluddin, ulama asal Mekkah, datang ke Balanipa sebagai utusan khusus Sultan Alauddin, 

Raja Gowa, untuk mengajak Raja Balanipa beserta rakyatnya memeluk Agama Islam.15  

Islamisasi Balanipa oleh Gowa tidak lepas dari hubungan kekerabatan, politik, militer, 

dan perdagangan yang terbangun sejak lama.16 Atas dasar hubungan inilah islamisasi Balanipa 

berlangsung cepat dan damai, berbeda halnya dengan islamisasi di kerajaan-kerajaan lain di 

Sulawesi Selatan seperti Bone, Soppeng, dan Wajo yang dilakukan dengan jalan represif dan 

 
14 W.J. Leyds, Bestuursmemorie Assistant Resident Mandar W.J. Leyds, Terj. Hanoch Luhukay & B.E. 

Tuwanakotta, Memori Asisten Residen W.J. Leyds Selama Bertugas di Mandar, h. 25. 
15 Ali Parman Dkk, Sejarah Islam di Mandar, h. 84. 
16 Bermula dari hubungan kekerabatan, yakni pernikahan Irerasi, bibi Manyambungi, dengan Raja Gowa 

ke 7, dan melahirkan anak bernama Tumapparissi Kallona, Raja Gowa ke 9. Dari hubungan kekerabatan inilah 

berlanjut hubungan politik, militer, dan perdagangan. Lihat Edward L. Poelinggomang, Makassar Abad XIX: Studi 

tentang Kebijakan Perdagangan Maritim, (Cet. I; Jakarta: KPG, 2002), h. 24. Lihat juga Ali Parman Dkk, Sejarah 

Islam di Mandar, h. 84. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |87  

 

militer. Perang peng-Islam-an (bundu asselenge atau musu’ selleng) dilakukan sebab mereka 

menolak ajakan Gowa untuk memeluk Agama Islam.17  

Ketika Syekh Abdurrahim Kamaluddin tiba di Balanipa dan berlabuh di pantai 

Tammangalle18 dengan menumpang pada perahu tobago,19 ia langsung menyasar kalangan raja 

dan bangsawan Mandar, sehingga tak perlu waktu lama, ia berhasil pertama kali meng-Islam-

kan Maraqdia Pallis, Kanna Cunang, kemudian yang kedua Maraqdia Balanipa ke-4, Kanna 

Pattang.20 Karena kedua raja tersebut adalah bangsawan yang sangat dihormati oleh rakyatnya, 

sehingga islamisasi di tingkat akar rumput sangat mudah dilakukan dan tidak mendapatkan 

tantangan begitu berat. Peristiwa Raja Balanipa Kanna Pattang beserta seluruh penduduk 

Balanipa yang terdiri dari empat wilayah besar (Appe Banua Kayyang), yakni Napo, 

Samasundu, Mosso, dan Todang- Todang memeluk Agama Islam diceritakan dalam Lontar 

Pattodioloang, sebagai berikut: 

“Uru polena di Mandar Balanipa I Tuang di Benuang iamo mappasallangi Maraqdia 

Balanipa, disanga I Kanna Pattang ditalla Daenta. Sallammi Maraqdia siola to 

Balanipa.” (pertama kali datang ke Mandar Balanipa I Tuang di Benuang dialah yang 

mengislamkan Maraqdia Balanipa I Kanna Pattang yang digelar Daenta. Islamlah 

Maraqdia bersama dengan orang-orang Balanipa)21  

Cerita di atas menunjukkan bahwa proses islamisasi Balanipa berlangsung dengan damai 

tanpa adanya resistensi. Strategi politik dalam proses islamisasi Balanipa menjadi pilihan tepat 

oleh Syekh Abdurahim Kamaluddin yang mungkin didasari atas petunjuk Raja Gowa Sultan 

Alauddin dan pengetahuannya tentang pola relasi raja dan rakyat Balanipa yang terjalin sangat 

“intim” sehingga pengislaman raja adalah hal yang paling utama dilakukan. Dan, itu menjadi 

 
17 Mattulada, Menyusuri Jejak Kehadiran Makassar dalam Sejarah, h. 48. Lihat juga Mustari Bosra, 

Tuang Guru, Anrong Guru, dan Daeng Guru: Gerakan Islam di Sulawesi Selatan 1914-1942, (Cet. I; Makassar: 

La Galigo Press, 2008), h. 60 
18 Mohtar Husein, Masuknya Islam dan Pengaruhnya terhadap Kebudayaan Mandar, dalam Laporan 

Hasil Seminar Kebudayaan Mandar I 1984 (Naskah tidak diterbitkan), h. 119. 
19 Abd. Rahman Hamid, ‘Kebangkitan Mandar Abad XVI-XVII’, Pangadereng: Jurnal Hasil Penelitian 

Ilmu Sosial dan Humaniora, 8.1 (2022), h. 198. 
20 Mohtar Husein, ‘Masuknya Islam dan Pengaruhnya terhadap Kebudayaan Mandar, h. 119. 
21 M.T. Azis Syah, Lontarak Pattodioloang di Mandar 2, (Cet. I; Ujung Pandang: Yayasan Pendidikan 

dan Kebudayaan Taruna Remaja, 1992), h. 118. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |88  

 

kenyataan dengan antusias rakyat Balanipa memeluk Islam, sebagai bentuk kepatuhan terhadap 

rajanya. Strategi politik ini juga memudahkan tercapainya misi syariatisasi dalam wujud 

institusi di tubuh Kerajaan Balanipa. 

Walaupun Balanipa menerima Islam atas kebijakan politik islamisasi Gowa, Balanipa tetap 

memiliki independensi dalam mengatur dan mengelola pemerintahan tanpa mencerabut 

eksistensi adat yang berlaku sebelumnya. Balanipa justru menunjukkan kepiawaiannya dalam 

bernegosiasi dengan hadirnya Islam sebagai agama baru kerajaan dengan tetap menempatkan 

adat sebagai pilar utama kerajaan. Hal itu ditunjukkan dengan tidak mengubah sistem arajang 

menjadi kesultanan dan maraqdia menjadi sultan sebagaimana yang berlaku di Kerajaan Gowa 

dan kerajaan-kerajaan lainnya di Nusantara. 

Meskipun sistem arajang dan maraqdia tetap dipertahankan, kehadiran Islam tetap 

memiliki pengaruh besar dalam merekonstruksi sistem hukum dan pemerintahan kerajaan. Di 

mana syariat Islam diterapkan sebagai bagian dari sistem hukum dan berlaku kepada seluruh 

penduduk Balanipa, seperti mendirikan salat, puasa, zakat, perkawinan, perayaan maulid, dan 

peradilan. Pelaksanaan syariat Islam ini dikelola oleh lembaga Muking 

Patanngissang/Patappulo (Mukim Empat Puluh) dan lembaga Parewa Saraq yang dibentuk 

atas inisiasi dan kerjasama antara Syekh Abdurrahim Kamaluddin dan Kanna Pattang. 

Terkait dengan pendirian Muking Patappulo, tugas dan fungsinya direkam dalam 

Lontar Pattodioloang, sebagai berikut: 

“Iamo ma’anna muking patanngissang, assituruanna daengta 22 …iamo andena 

muking patanngissang sakka’ anna pittara’ anna pappalikka” 23  (dialah yang 

mendirikan Mukim Empat Puluh…penghasilan Mukim Empat Puluh ialah zakat dan 

fitrah serta perkawinan). 

Berdasarkan kutipan lontar di atas, dapat disimpulkan bahwa Mukinɡ Patappulo 

merupakan sebuah lembaga keagamaan yang memiliki tugas dan fungsi strategis dalam sistem 

 
22 M.T. Azis Syah, Lontarak Pattodioloang di Mandar 2, h. 118 
23 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, (Cet. IV; Ujung Pandang: Yayasan Pendidikan 

dan Kebudayaan Taruna Remaja, 1993), h. 50. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |89  

 

pemerintahan Kerajaan Balanipa. Lembaga ini tidak hanya bertanggung jawab dalam 

pengelolaan zakat, sebanding dengan peran amil zakat di Indonesia saat ini, tetapi juga memiliki 

wewenang dalam mengatur berbagai urusan keagamaan masyarakat. Fungsi tersebut meliputi 

pelayanan administratif keagamaan, pencatatan pernikahan, penyelesaian persoalan hukum 

keluarga, serta pelaksanaan upacara keagamaan resmi kerajaan. Dengan demikian, kedudukan 

Mukinɡ Patappulo pada masa itu dapat dianalogikan dengan gabungan peran lembaga Amil 

Zakat dan Kantor Urusan Agama (KUA) pada era modern, yang menjalankan tugas pelayanan 

keagamaan sekaligus pengaturan hukum Islam dalam kehidupan sosial masyarakat. Hal ini 

menunjukkan bahwa proses syariatisasi di Balanipa telah terlembagakan secara sistematis dan 

berfungsi efektif jauh sebelum lahirnya institusi formal keagamaan dalam negara modern. 

Proyek islamisasi dan syariatisasi Syekh Abdurrahim Kamaluddin terus digalakkan 

dengan dukungan fasilitas dari kerajaan, ia berhasil mengubah tata nilai dan praktik-praktik 

yang telah mengalami proses intitusionalisasi pada masa pra-Islam yang bertentangan dengan 

syariat Islam seperti pajak kerajaan yang dipungut dari hasil perjudian, pernikahan berdasarkan 

kadar darah kebangsawanan, bukan dari kualitas keagamaan, stratifikasi sosial yang ekstrim, 

sakralisasi arajang, pernikahan para bangsawan menjadikan perempuan sebagai selir, dan para 

budak perempuan digauli tanpa dinikahi.24  

Sementara prakti-praktik adat dan kebiasaan lainnya yang dianggap tidak bertentangan 

dengan syariat Islam tetap dipertahankan. Bahkan mengalami akulturasi antara syariat dan adat. 

Hal ini berdasarkan pada kaidah fiqih al adat muhakkamah (adat kebiasaan bisa menjadi 

hukum) yang menjadi pegangan oleh Syekh Abdurrahim Kamaluddin dalam mengaplikasikan 

syariat Islam di lingkungan Kerajaan Balanipa. 

Tugas Parewa Saraq (Kali) 

Selain pembentukan Muking Patappulo, Syekh Abdurrahim Kamaluddin dan Kanna 

Pattang juga mendirikan lembaga Parewa Saraq, sebuah lembaga keagamaan yang menangani 

masalah pelaksanaan syariat Islam seperti peradilan, salat dan pengelolaan masjid, penentuan 

 
24 Ali Parman Dkk, Sejarah Islam di Mandar, h. 105. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |90  

 

awal puasa, penentuan hari lebaran, dan maulid, hajatan, prosesi kematian, akikah anak, 

khataman Al-Qur’an.25  

Lembaga Parewa Saraq dijabat oleh seorang kali (qadhi), yang bergelar Maraqdiana 

Saraq (raja di bidang syariat). Ia dipilih langsung oleh Raja Balanipa dan dilantik oleh 

Tomawuweng dari wilayah Appe Banua Kayyang, yakni: Napo, Samasundu, Mosso, dan 

Todang-Todang.26 Dalam lontar Pattodioloang Mandar, menyebutkan bahwa kali memiliki 

luas wilayah kekuasaan sama seperti luas wilayah kekuasaan Raja Balanipa. Jika raja bepergian 

ke luar negeri, maka kali tinggal dalam negeri bertugas menggantikan raja.27 

Meskipun kali dipilih oleh raja, tetapi hubungan antara raja dan kali merupakan 

hubungan mitra kerja, bukan hubungan antara pimpinan dengan bawahan. Hubungan yang 

sifatnya mitra kerja ini disebutkan dalam Pappasang Kalindaqdaq, bahwa “Kali bali pakkana 

Arayang, ia manang maqurus sininna sara agamae” (qadhi merupakan mitra kerja strategis raja 

dalam mengelola masalah syariat agama).28  

Adapun tugas kali adalah: hakim peradilan, pemimpin ritual adat, pengawas dan 

pengambil keputusan pelaksanaan syariat Islam, dan pengganti raja jika berpergian ke luar 

negeri.29 Dalam menjalankan tugas, kali Balanipa dibantu oleh Parewa Masigi (takmir masjid) 

yang terdiri dari Capua (tugasnya mendampingi kali dalam acara ritual adat), Jannang, Katteq 

(bertugas di bidang dakwah dan khutbah), Bilal, dan Doja (bertugas mengelola keuangan 

masjid).30 Selain itu, kali Balanipa juga dibantu oleh andongguru-andongguru yang tinggal di 

kampung- kampung dalam mengawasi dan melaporkan pembayaran dan penyaluran zakat, 

pelaksanaan hajatan, maulid, puasa, lebaran, dan lainnya. Kali Balanipa juga menjadi pemimpin 

di antara kali di enam kerajaan pesisir lainnya.31  

 
25 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 50-52. 
26 Ali Parman Dkk, Sejarah Islam di Mandar, h. 107. 
27 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 50,52. 
28 Ali Parman Dkk, Sejarah Islam di Mandar, h. 107. 
29 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 50-52. Lihat juga Abdul Muthalib dkk, 

Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h. 31,32. 
30 Ali Parman Dkk, Sejarah Islam di Mandar, h. 106,107. 
31 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 50-52. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |91  

 

Dalam lontar Pattodioloang Mandar, dikatakan bahwa zakat fitrah yang telah 

dikumpulkan oleh andongguru di kampung-kampung akan dibawa ke kali Balanipa setelah 

lebaran dengan didampingi oleh pengelola Muking Patappulo. Zakat fitrah tersebut kemudian 

dibagi dua. Namun, jika zakat fitrah tidak dilaporkan, maka akan dikenakan denda satu taik 

setiap orang dan zakat fitrahnya disita.32 

Selain pengaturan dan pengelolaan mengenai zakat fitrah, Parewa Saraq melalui pejabat 

kali juga membuat aturan tentang pelaksanaan awal puasa, lebaran, perayaan maulid, khataman 

Al- Qur’an, hajatan, dan sebagainya. Dalam aturan tersebut, penduduk Balanipa tidak 

diperkenankan melaksanakan awal puasa, lebaran, khataman Al-Qur’an, perayaan maulid, 

akikah anak, acara kematian, dan hajatan jika tidak menghadap terlebih dulu ke kali Balanipa. 

Namun, jika tidak dilaporkan dengan cara menghadap langsung ke kali, maka akan dikenakan 

denda tiga taik bagi pelaksananya dan satu taik untuk andongguru.33  

Tugas kali yang paling pokok adalah menjadi hakim dalam memeriksa, memutus, dan 

menyelesaikan perkara hukum yang dihadapi oleh penduduk Balanipa. Demikian disebutkan 

dalam lontar O Diadaq O Dibiasa, “messenderi di teqenna kali” (bersandar pada peraturan 

(keputusan) kali (hakim). Ada empat hal kali dalam memutuskan perkara: pertarna, 

menghadirkan kedua belah pihak; kedua, meminta keterangan dari kedua belah pihak; ketiga, 

ada saksi kedua belah pihak; dan keempat, mempertimbangkan untuk kedua belah pihak.34  

Adapun prinsip integritas, profesionalisme, kejujuran, dan adil yang harus dipegang oleh kali 

dalam memutuskan sebuah perkara dikemukakan dalam lontar O Diadaq O Dibiasa, yaitu 

sebagai berikut: 

“Sesuatu keputusan harus adil dasarnya. Tidak dilandasi oleh sogokan; tidak 

dimasuki kebohongan; tidak dipengaruhi sifat mencari muka; tidak bersifat curang; 

tidak berprasangka buruk; tidak mudah kena bujukan atau rayuan; tidak karena 

kebodohan; tidak boleh keliru; tidak ada orang kesukaannya dan tidak pula ada orang 

yang dibencinya; tidak pula ada teman baiknya; dan tidak pula ada masuknya 

 
32 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 50,51. 
33 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 51. 
34 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h. 

32, 66 dan 81. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |92  

 

[musuhnya]; tidak juga ada orang sanjungannya; serta tidak pula ada orang yang 

dihinakannya.”35  

Prinsip inilah yang harus dipegang oleh kali, jika tidak, adat tidak hanya dicederai, tetapi 

juga agama. Suatu kondisi buruk digambarkan oleh lontar Mandar, jika kali sebagai penegak 

hukum melanggar prinsip yang telah ditetapkan oleh Raja Balanipa Kanna Pattang dan Syekh 

Abdurrahim Kamaluddin. Kondisi buruk tersebut seperti kemarau berkepanjangan, timbulnya 

konflik, penyakit, banjir, dan sebagainya.36 Itulah sebabnya, pengangkatan kali harus betul-

betul melalui proses seleksi yang ketat. Tidak harus memiliki darah kebangsawanan, tetapi yang 

paling utama adalah calon kali harus mengusai ilmu agama dan memiliki sifat-sifat terpuji.37 

Hal itu digambarkan dalam pemilihan kali Balanipa kedua, yang terpilih adalah Tamerus alias 

Isinyilala. Ia terpilih bukan karena kebangsawanannya, tetapi penguasaan ilmu agamanya yang 

diperlihatkan ketika bertanding dengan calon lain dalam penguasaan membaca al-Qur’an 

selama satu bulan.38 

Akomodasi Syariat dan Adat 

Balanipa pada masa kepemimpinan Tomakaka menganut sistem hukum berdasarkan 

adat kebiasaan turun temurun. Salah satu contohnya, ketika sesama laki-laki bertikai, maka 

Tomakaka menyelesaikannya dengan cara memasukkan kedua laki-laki tersebut ke dalam 

kandang batu untuk bertarung saling menikam dengan keris. Bagi siapa yang lebih dahulu 

terluka dialah yang dinyatakan bersalah, dan jika salah satunya ada yang tewas, maka mayatnya 

dibuang ke dalam jurang. Berbeda halnya kalau yang bertikai sesama perempuan, maka 

 
35 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h. 

67 
36 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h. 

67 
37 Menurut Ahmad Asdy, kali karena dengan ilmunya, ia bisa mendapatkan gelar Maraqdia. Siapa saja 

boleh menjadi kali, syaratnya cukup menguasai ilmu agama dan memiliki sifat-sifat terpuji. Istilah puakkali mulai 

muncul ketika golongan bangsawan mulai menduduki jabatan kali. Hasil wawancara dengan Ahmad Asdy (77), 

Minggu, 20 Juli 2025 
38 M. Darwis Hamzah, Abdurrahim Kamaluddin Pelopor Penganjur Agama Islam di Daerah Mandar, 

(Majalah Panji Masyarakat, terbit 1 April 1976), h. 27. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |93  

 

keduanya disuruh memasukkan tangannya ke dalam air mendidih, bagi siapa yang lebih dahulu 

menarik tangannya, dialah yang dinyatakan bersalah.39  

Sistem hukum adat Tomakaka ini kemudian diubah oleh Manyambungi di saat menjadi 

Raja Balanipa pertama sekitar tahun 1530-an. Manyambungi mereformasi sistem hukum 

Tomakaka dengan pendekatan prinsip keadilan dan kemanusiaan. Ia mengatakan, “Saya tidak 

senang menyaksikan orang Balanipa demikian, karena mereka tidak akan mati sakit lagi kalau 

mereka berselisih, melainkan akan mati diujung keris”. Atas dasar itu, Manyambungi 

mengadopsi sistem hukum adat Kerajaan Gowa dengan membentuk lembaga adat. Lembaga 

adat inilah yang bertugas menangani jika terjadi perselisihan di antara penduduk Balanipa.40  

Dalam lontar O Diadaq O Dibiasa menyebutkan ada empat hal lembaga adat dalam 

memutuskan perkara: pertama, menghadirkan kedua belah pihak; kedua, meminta keterangan 

dari kedua belah pihak; ketiga, ada saksi kedua belah pihak; dan keempat, mempertimbangkan 

untuk kedua belah pihak.41  

Lembaga adat bentukan Manyambungi dan Puang Dipoyosang ini kembali mengalami 

reformasi pada masa Raja Balanipa ke-IV, Kanna Pattang, yang juga merupakan Cucu 

Manyambungi, anak Todijallo. Di mana lembaga adat mengadopsi syariat sebagai bagian dari 

sistem hukum kerajaan. Dan, empat hal mekanisme penyelesaian perkara sebagaimana 

disebutkan sebelumnya tetap dipertahankan, namun dalam aspek materil penyelesaian perkara 

haruslah disertai dengan hukum syariat, tidak semata hukum adat.42  

 
39 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), 

(Sulawesi Selatan: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1988), h. 55. Sistem hukum yang berlaku di Balanipa 

ini persis sama dengan sistem hukum yang berlaku di Siam, Kamboja, Filipina, Maluku, Borneo, dan seluruh 

wilayah Melayu. Lihat Anthony Reid, Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680 Volume One: The Lands 

Below the Winds, Terj. Mochtar Pabotinggi, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680 Jilid I: Tanah di 

Bawah Angin, (Cet. I; Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1992), h. 160. 
40 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h. 

52-53. 
41 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h. 

66. 
42 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h. 

67. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |94  

 

Pada masa kepemimpinan Kanna Pattang pula lembaga Parewa Saraq dibentuk sebagai 

lembaga yang menangani masalah agama. Lembaga Parewa Saraq dibentuk bukan untuk 

menandingi lembaga adat, tetapi sebagai bentuk simbiosis mutualisme. Keduanya (kaum adat 

dan kali) bekerjasama dalam menyelesaikan persoalan sosial, pemerintahan, dan hukum di 

lingkungan kerajaan. Demikian itu telah dikemukan pada bagian tugas Parewa Saraq 

sebelumnya, bahwa raja dan kali adalah hubungan mitra kerja yang strategis.43  

Relasi yang harmonis antara kaum adat dan agama juga dikemukakan dalam 

lontar Pattodioloang Mandar, bahwa raja merupakan representasi dari adat, sedangkan 

Kali representasi dari syariat. Keduanya saling berkerjasama dalam menjalankan roda 

pemerintahan. Kolaborasi tersebut digambarkan dalam naskah lontar Mandar, yakni 

“moluluare’na ada’ anna sara’” (adat dan syariat bersaudara).44  

Hubungan keduanya juga dipertegas dalam lontar O Diadaq O Dibiasa, yaitu sebagai 

berikut: 

“Naia bicaranna adaq anna saraq, napakeqdeqi pangile, napasisaraqi annaq adae. 

Napasillaengang toi pasala. maroroi na anu mapia patuju anna” (Pembicaraan kaum 

adat dan kaum agama, ialah harus jujur disertai pertimbangan; membedakan mana 

yang baik dan mana yang buruk; dibedakan pula hal yang benar dan hal yang 

salah).45  

Hubungan lembaga adat dan lembaga syariat yang ditunjukkan dari kutipan naskah 

lontar di atas menujukkan bahwa kaum adat dan kaum agama atau adat dan syariat di Balanipa 

memiliki hubungan yang saling akomodatif dan harmonis. Dalam pandangan Gusdur,46 relasi 

keduanya bukan relasi sinkretisme tetapi akomodasi. Di mana penerapan hukum agama 

dilakukan dengan berbasis pada adat dan tanpa mengubah hukum itu sendiri. 

 
43 Ali Parman Dkk, Sejarah Islam di Mandar, h. 107. 
44 M.T. Azis Syah, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, h. 52. 
45 Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h. 

20 dan 67. 
46 Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan, (Cet. I; Depok: Desantara, 2001), 

h. 119. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |95  

 

Hubungan akomodatif antara syariat dan adat di Balanipa pada abad 17 digambarkan 

dengan sangat gamlang dalam lontar O Diadaq O Dibiasa, yakni sebagai berikut: 

"Iqdai mala sirusaq bicaranna adaq annaq bicaranna saraq. Tasisala olo sipettuleqi 

muaq pusai. Adaq meandonggurui di saraq. Saraq meandonggurui di adaq” (Tidak 

boleh dipisahkan antara hukum adat dengan hukum syarat ( agama). Keduanya tidak 

boleh saling meninggalkan, melainkan saling melengkapi dalam kekurangan. Adat 

bersandar pada Syarat (agama), dan Syarat bersandar pada adat).47  

Pesan di atas menunjukkan bahwa syariat dan adat memiliki hubungan yang sangat kuat. 

Keduanya bagaikan dua sisi mata uang yang tidak bisa dipisahkan. Memisahkan adat dengan 

syariat atau sebaliknya, akan menghilangkan nilai-nilai yang telah membentuk tatanan 

sosialmasyarakat Balanipa. Adat tanpa syariat berpotensi kehilangan arah moral dan spiritual, 

sementara syariat tanpa adat bisa menjadi kaku serta sulit diterima dalam kehidupan sehari-hari. 

Karena itu, perpaduan keduanya melahirkan harmoni yang tidak hanya menjaga identitas 

budaya, tetapi juga meneguhkan nilai-nilai religius dalam praktik kehidupan sosial-masyarakat. 

Dalam konteks hukum, formulasi dan penerapan syariat tidak menegasikan eksistensi adat 

Balanipa sebelumnya. Keduanya saling mengakomodasi dan berperan dalam membentuk 

sistem hukum di kerajaan Balanipa. 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Proses institusionalisasi syariat Islam ke dalam sistem pemerintahan dan hukum 

Kerajaan Balanipa mulai berlangsung tahun 1610 oleh ulama utusan Raja Gowa bernama Syekh 

Abdurrahim Kamaluddin. Islamisasi atau syariatisasi berjalan damai sebab Gowa dan Balanipa 

memiliki hubungan baik yang terbangun sebelum Balanipa menjadi kerajaan. Proses 

syariatisasi yang dilakukan oleh Syekh Abdurrahim Kamaluddin tidak meminggirkan adat yang 

dianggap baik, melainkan mengakomodasi dan tetap mempertahankannya. Proses syariatisasi 

yang dilakukan Syekh Abdurrahim Kamaluddin berjalan sukses dengan dukungan fasilitas dari 

Raja Balanipa Kanna Pattang. Hal itu dibuktikan dengan terbentuknya lembaga keagamaan 

 
47Abdul Muthalib dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), h. 

28 dan 76. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |96  

 

dalam struktur pemerintahan Kerajaan Balanipa seperti Muking Patappulo dan Parewa Saraq. 

Lembaga Parewa Saraq dipimpin oleh kali (hakim) yang dipilih langsung oleh raja. Ia memiliki 

tugas seperti hakim peradilan dan mengatur dan mengawasi pelaksanaan syariat Islam di 

seluruh wilayah Balanipa seperti menerima laporan pembayaran zakat fitrah, menentukan awal 

puasa, lebaran, maulid, hajatan, akikah anak, dan khataman Al-Qur’an. Syariat dan adat saling 

mengakomodasi, tidak saling menegasikan. Keduanya berjalan bersama, bahkan mengalami 

akulturasi. 

Saran 

Model syariat dan adat saling mengakomodasi, tidak saling menegasikan di Balanipa 

dapat dijadikan contoh pendekatan yang efektif dalam konteks kehidupan masyarakat 

multikultural untuk pembangunan masyarakat yang inklusif. Oleh karena itu, materi sejarah 

mengenai proses syariatisasi damai di Balanipa perlu dimasukkan ke dalam kurikulum 

pendidikan lokal untuk memperkaya pemahaman generasi muda tentang sejarah dan identitas 

budaya mereka. Dan terakhir, adalah perlu dilakukan penelitian lebih lanjut mengenai 

mekanisme kerja dan interaksi antara lembaga adat dan lembaga keagamaan seperti Muking 

Patappulo dan Parewa Saraq. 

DAFTAR RUJUKAN 

Ayundasari, Lutfiah and Muh. Farrel Islam, ‘Akulturasi Agama Dan Budaya Dalam Struktur 

Pemerintahan Kerajaan Balanipa Abad 17-18’, Tsaqofah dan Tarikh: Jurnal 

Kebudayaan dan Sejarah Islam, 6.1 (2021): 31. 

Bosra, Mustari, Tuang Guru, Anrong Guru, dan Daeng Guru: Gerakan Islam di Sulawesi 

Selatan 1914-1942, Makassar: La Gsaligo Press, 2008. 

Bruinessen, Martin van, Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat, Yogyakarta: Gading 

Publishing, 2015. 

Burhanuddin, Jajat, Islam dalam Arus Sejarah Indonesia, Jakarta: Kencana, 2017. 

Hamid, Abd Rahman & Muhammad Saleh Madjid, Pengantar Ilmu Sejarah, Yogyakarta: 

Ombak, 2011. 

Hamid, Abd. Rahman, ‘Kebangkitan Mandar Abad XVI-XVII’, Pangadereng: Jurnal Hasil 

Penelitian Ilmu Sosial dan Humaniora, 8.1 (2022): 198. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |97  

 

Hamzah, M. Darwis, Abdurrahim Kamaluddin Pelopor Penganjur Agama Islam di Daerah 

Mandar, Majalah Panji Masyarakat, terbit 1 April 1976. 

Husein, Mohtar, Masuknya Islam dan Pengaruhnya terhadap Kebudayaan Mandar, dalam 

Laporan Hasil Seminar Kebudayaan Mandar I 1984 (Naskah tidak diterbitkan). 

Leyds, W.J., Bestuursmemorie Assistant Resident Mandar W.J. Leyds, Terj. Hanoch Luhukay 

& B.E. Tuwanakotta, Memori Asisten Residen W.J. Leyds Selama Bertugas di 

Mandar, Makassar: Yayasan Kaitupa, 2006. 

Lombard, Denys, Nusa Jawa: Silang Budaya Jaringan Asia Jilid 2, Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama bekerjasama dengan Forum Jakarta-Paris dan Ecole Francaise d’Extreme-

Orient, 2008. 

Mappangara, Suriadi & Irwan Abbas, Sejarah Islam di Sulawesi Selatan, Makassar: Lamacca 

Press, 2003, 

Mattulada, Menyusuri Jejak Kehadiran Makassar dalam Sejarah, Yogyakarta: Ombak, 2011. 

Muliadi. H, ‘Kontribusi Kerajaan Balanipa Terhadap Islamisasi Di Mandar’, Skripsi, UIN 

Alauddin Makassar, 2013. 

Muthalib, Abdul dkk, Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar 

Mandar), Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Direktorat Jenderal Kebudayaan 

Bagian Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara, Sulawesi Selatan 

1988. 

-   , Tranliterasi dan Terjemahan O Diadaq O Dibiasa (Naskah Lontar Mandar), Sulawesi 

Selatan: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1988. 

Noorduyn, J., Islamisasi Makassar, Yogyakarta: Ombak dan KITLV-Jakarta, 2018. 

Parman, Ali Dkk, Sejarah Islam di Mandar, Jakarta: Puslitbang Lektur Keagamaan, Badan 

Litbang dan Diklat, Kementerian Agama RI, 2010. 

Poelinggomang, Edward L., Makassar Abad XIX: Studi tentang Kebijakan Perdagangan 

Maritim, Jakarta: KPG, 2002. 

Reid, Anthony, Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680 Volume One: The Lands 

Below the Winds, Terj. Mochtar Pabotinggi, Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 

1450- 1680 Jilid I: Tanah di Bawah Angin, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1992. 



PAREWA SARAQ: INSTITUSIONALISASI SYARIAT ISLAM DI KERAJAAN BALANIPA-MANDAR ABAD 17 

Ardi Suardi Kaco H. 

 

 

Jurnal Carita I Volume 4, No. 1, November 2025       |98  

 

Syah, M.T. Azis, Lontarak Pattoioloang di Mandar 2, Ujung Pandang: Yayasan Pendidikan 

dan Kebudayaan Taruna Remaja, 1992. 

-------, Lontarak I Pattodioloang di Mandar, Ujung Pandang: Yayasan Pendidikan dan 

Kebudayaan Taruna Remaja, 1993. 

Wahid, Abdurrahman, Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan, Depok: Desantara, 2001. 

Yakin, Ayang Utriza, Sejarah Hukum Islam Nusantara Abad XIV-XIX M, Jakarta: 

Kencana, 2016. 

 


