
 

129 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya 

 

CARITA: Jurnal Sejarah dan Budaya 

ISSN:  

DOI:  

Journal Homepage: https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita 

 

 

Khulafah Al- Rasyidun: Masa Kepemimpinan Ali bin Abi Thalib 
 
Saidin Hamzah1, Hamriana2 
1 2 Institut Agama Islam Negeri Parepare 
Correspondence Email: saidinhamzah@iainpare.ac.id 

 
ARTICLE INFO  ABSTRACT 

 
Article history: 
Received: 05/11/2022 
Accepted: 11/11/2022 
Published: 14/11/2022 

 

 

 
Keywords:  
Leadership, Ali Bin Abi 
Thalib, Caliphate Al-
Rashidun. 

 

 

 

 

 

 

 
Kata Kunci:  
Kepemimpinan, Ali Bin 
Abi Thalib, Khalifah Al-
Rasyidun. 

 

 

 

 The aims of this research are 1) to examine and analyze the procession 
of appointing Ali bin Abi Talib; 2) Review and analyze the government 
system of Caliph Ali bin Abi Talib; 3) Reconstructing the political 
upheaval during the time of Ali bin Abi Talib. This study uses historical 
methods to reconstruct events with heuristics, source criticism, 
interpretation, and historiography as the last stage of research 
activities. The results of this study indicate that the Caliphate of Ali bin 
Abi Talib is a caliphate that intends to embody the messages of the 
Prophet that he obtained while with him. He contributed a lot and 
defended Islam from many enemies. Proficient in war strategy and 
having difficulty in controlling the state administration which is in a 
state of chaos. Confrontation from various parties (Khawarij, Thalha 
and Mu'awiyah) is evidence of the heartbreaking history of Islam 
because it is more driven by material motives than humanity and 
religion. 
 
Abstrak 
Tujuan penelitian ini adalah 1) mengkaji dan menganalisis prosesi 
pengangkatan Ali bin Abi Thalib; 2) Mengkaji dan mengalisis sistem 
pemerintahan Khalifah Ali bin Abi Thalib; 3) Merekontruksi 
pergolakan politik masa Ali bin Abi Thalib. Penelitian ini 
menggunakan metode sejarah untuk merekonstruksi peristiwa 
dengan heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi 
sebagai tahap terakhir dari kegiatan penelitian. Hasil penelitian ini 
menunjukkan bahwa Kekhalifaan Ali bin Abi Thalib adalah 
kekhalifaan yang bermaksud mengejawantahkan pesan-pesan 
Rasulullah yang dia peroleh selama bersamanya. Ia banyak 
memberikan sumbangsi dan mempertahankan Islam dari banyak 
musuh. Mahir dalam strategi perang dan mengalami kesulitan dalam 
mengendalikan administrasi negara yang dalam keadaan caos. 
Konfrontasi dari berbagai pihak (Khawarij, Thalha dan Mu’awiyah) 
adalah bukti sejarah Islam yang memilukan karena lebih banyak 
tergerakkan oleh motif-motif material ketimbang kemanusiaan dan 
agama. 

 

 

 

 

 

https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita


 

130 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya 

PENDAHULUAN 

  Ali bin Abi Thalib adalah seorang putra yang lahir dari pertautan syar’i antara Abu Thalib 

bin Abdul Muthalib dengan Fatimah binti As’ad bin Hasyim bin Abdul Manaf. Ia lahir disaat 

peta sosial masyarakat Arab saat itu dalam keadaan berhadapan-hadapan, disatu sisi terdapat 

barisan Rasulullah Saw yang dengan milisinya terus melakukan internalisasi kesadaran religius 

bagi masyarakat yang nota benenya masih dominan menyembah berhala, dan disisi lain terdapat 

klan-klan kekuatan penolak yang secara sadar menolak tawaran-tawaran Rasulullah Saw 

tersebut. 

  Menurut Ibnu Saad bahwa Ali dilahirkan malam 12 rajab tahun 30 dari tahun gajah pada 

abad ke-6M. Abu Thalib adalah saudara kandung Abdullah ayah Nabi Muhammad Saw, karena 

itu pula Ali tergolong sebagai keturunan keluarga Hasyimiyah, sama dengan garis keturunan 

Nabi Muhammad Saw, dan garis keturunan inilah yang menduduki kekuasaan tertinggi atas 

Ka'bah dan sekitarnya sebelum Nabi lahir.1 Ketika berusia 6 tahun, Ali diambil sebagai anak 

asuh oleh Nabi Muhammad SAW sebagaimana beliau pernah diasuh oleh ayahnya (Abi 

Thalib). Ali adalah orang kedua yang menerima da'wah Islam setelah Khadijah binti Khuwailid, 

isteri Nabi Muhammad SAW sejak itu ia selalu bersama Rasulullah dan banyak menyaksikan 

Rasulullah SAW menerima wahyu. Sebagaimana anak asuh Nabi, ia banyak menimbah ilmu 

mengenai rahasia ketuhanan maupun persoalan keagamaan, entah itu teoritis atau pun praktis. 

Pada tahun ke-2 hijriah, tepatnya ketika Ali berusia 21 tahun 5 bulan, Ia dinikahkan dengan 

Fatimah al-Zahra yang berusia 15 tahun.2 

  Ali dikenal cerdas dan menguasai masalah keagamaan secara mendalam, sebagaimana 

tergambar dari sabda Nabi Muhammad SAW, "Aku kota ilmu pengetahuan sedang Ali  pintu 

gerbangnya" Ia adalah sosok pemuda yang keberaniaanya luar biasa dalam perjuangan 

membela Islam. Setelah Nabi Muhmmad SAW wafat, Ali banyak mendukung pemerintahan 

Abu Bakar.  Ketika muncul Nabi-nabi palsu, ia turut ambil bagian dalam mengamankan 

stabilitas Madinah. Setelah Abu Bakar wafat ia segera membai'at Umar sebagai khalifah ke dua. 

Untuk mempererat  hubungan persaudaraan, Ali memperkenankan menikahi salah 

seorang  putrinya, yakni ummi Kalsum. Ia selalu membantu Umar dalam mengatur 

pemerintahan Islam, ketika terjadi pencalonan khalifah ketiga Ali menyampaikan dukungan 

                                                             
1Abu al-Hasan al-Nadawy, kehidupan Nabi Muhammad s.a.w dan Amirul Mukminin Ali bin Abi Thalib 

R.A ( semarang: al-Syifa 1992), h. 483. 
2Abu al-Hasan al-Nadawy, kehidupan Nabi Muhammad s.a.w dan Amirul Mukminin Ali bin Abi Thalib 

R.A  h. 492. 



 

131 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya 

suaranya terhadap Usman. Dan ketika Usman terkepung oleh gerombolan pemberontak dan 

memerintahkan putranya yang bernama Hasan untuk menjaga keamanan pintu rumah Usman. 

METODE PENELITIAN 

  Penelitian ini menggunakan metode sejarah untuk merekonstruksi peristiwa. metode 

sejarah yang penulis sajikan yaitu: 1) Heuristik, adalah kegiatan mencari dan menemukan 

sumber-sumber yang diperlukan seperti jurnal ilmiah, arsip, dokumen, buku, majalah, surat 

kabar, yang ada hubungannya dengan kepemimpinan Ali bin Abi Thalib. 2) Kritik Sumber, 

langkah kedua adalah pengerjaan studi sejarah yang akademis atau kritis terhadap fakta-fakta 

yang telah teruji. kritik tentang otentitasnya (kritik ekstern) maupun kritik tentang kredibilitas 

isinya (kritik intern). Supaya peneliti memperoleh fakta yang dapat mengantarkan kepada 

kebenaran ilmiah. 3) Interpretasi, adalah penafsiran fakta yang memiliki keterkaitan, 

disesuaikan dengan fokus yang diteliti hingga layak dijadikan bahan penulisan sejarah. 4) 

Historiografi, tahap terakhir dari kegiatan penelitian. 

HASIL PENELITIAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kekhalifaan Ali bin Abi Thalib adalah merupakan 

seorang sahabat, sepupu dan sekaligus menantu Nabi Muhammad SAW yang bermaksud 

mengejawantahkan pesan pesan Rasulullah yang dia peroleh selama bersamanya. Pada masa 

pemerintahannya terdapat banyak tantangan yang dihadapi Konprontasi dari berbagai pihak 

(Khawarij, Thalha dan Mu’awiyah) adalah bukti sejarah Islam yang memilukan karena lebih 

banyak tergerakkan oleh motif-motif material ketimbang kemanusiaan dan agama. 

PEMBAHASAN 

Prosesi Pengangkatan Ali bin Abi Thalib  

Setelah Khalifah Usman syahid, masyarakat beramai-ramai membaiat Ali bin Abi 

Thalib untuk menjadi khalifah ke-4. Dalam kondisi negara yang rawan dan terpecah belah Ali 

naik sebagai khlifah menggatikan Usman.3 Awalnya beliau menolak, namun akhirnya beliau 

menerimanya. Imam Ahmad meriwayatkan dengan sanad yang shahih dari Muhammad bin Al-

Hanafiyah berkata: Sementara orang banyak datang di belakangnya dan menggedor pintu dan 

segera memasuki rumah itu. Kata mereka: "Beliau (Usman) telah terbunuh, sementara rakyat 

harus punya khalifah, dan kami tidak mengetahui orang yang paling berhak untuk itu kecuali 

anda (Ali)". Ali berkata kepada mereka: "Janganlah kalian menghar apkan saya, karena saya 

lebih senang menjadi wazir (pembantu) bagi kalian daripada menjadi Amir". Mereka 

                                                             
3Agus Mustofa, Perlukah Negara Islam, (Surabaya; Padma Press), h. 117  



 

132 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya 

menjawab: "Tidak, demi Allah, kami tidak mengetahui ada orang yang lebih berhak menjadi 

khalifah daripada engkau". Ali menjawab: "Jika kalian tak menerima pendapatku dan tetap 

ingin membaiatku, maka baiat tersebut hendaknya tidak bersifat rahasia, tetapi aku akan pergi 

ke masjid, maka siapa yang bermaksud membaiatku maka berbaiatlah kepadaku". Ali kemudian 

keluar menuju masjid, dan kaum muslimin pun membaiatnya sebagai khalifah mereka.4 

Pengangkatan Khalifah Ali terjadi pada bulan Zulhijjah tahun 35 H/656 M, dan 

memerintah selama 4 tahun 9 bulan, selama masa pemerintahanya, ia menghadapi berbagai 

pergolakan. Tidak ada masa sedikitpun dalam pemerintahannya yang stabil.5 Ali memecat para 

gubernur yang diangkat oleh usman. Ali yakin bahwa pemberontakan yang terjadi karena 

keteledoran mereka.6 menjelang pembunuhan terhadap dirinya pada bulan Ramadhan tahun 40 

H/661 M. Penetapannya sebagai Khalifah ditolak antara lain oleh Mu’awiyah bin Abu Shufyan, 

dengan alasan Ali harus mempertanggung jawabkan tentang terbunuhnya Utsman, dan 

berhubung wilayah Islam telah meluas dan timbul komunitas-komunitas Islam di daerah-daerah 

baru, maka hak untuk menentukan pengisian jabatan khalifah tidak lagi merupakan hak mereka 

yang di Madinah saja.7 

Pada masa pemerintahan Khalifah Ali itu, perpecahan kongkrit di dalam kalangan al-

Shahabi menjadi suatu kenyataan, dengan pecah beberapa kali sengketa  bersenjata yang 

menelan korban bukan kecil. Juga pada masanya itu bermula lahir sekte-sekte di dalam sejarah 

dunia Islam, yakni sekte Syiah dan sekte Khawarij. Bermula sebagai kelompok-kelompok 

politik yang berbedaan paham dan pendirian tetapi lambat-laun berkembang menjadi sekte-

sekte keagamaan, menpunyai ajaran-ajaran keagamaan tertentu  di dalam beberapa 

permasalahan Syariat dan Aqidah. Perkambangan tersebut berlangsung beberapa puluh tahun 

sepeninggal Khalifah Ali ibn Abi Thalib.8 

Sistem Pemerintahan Khalifah Ali bin Abi Thalib 

Sudah diketahui bahwa Ali bin Abi Thalib memiliki sikap yang kokoh, kuat pendirian 

dalam membela yang hak. Setelah dibaiat sebagai khalifah, dia cepat mengambil tindakan. Dia 

segera mengeluarkan perintah yang menunujukkan ketegasan sikapnya. Langkah awal yang 

dilakukan khalifah Ali adalah menghidupkan kembali cita-cita Abu Bakar dan Umar, ia 

                                                             
4Abu al-Hasan al-Nadawy, kehidupan Nabi Muhammad s.a.w dan Amirul Mukminin Ali bin Abi Thalib 

R.A  174. 
5Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Rajawali Pers, 2015). h. 39  
6Ahmad Amin, Islam dari masa  ke  masa , (Bandung: CV Rusyda, 1987). h. 87  
7 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran (Jakarta: Universitas 

Indonesia Press, 1990), h. 28  . 
8Joesoef Sou’yb, Sejarah Daulah Khulafaur Rasyidin, (Jakarta: Bulan Bintang, 1979), h. 462-463. 



 

133 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya 

menarik kembali semua tanah dan hibah yang telah dibagikan Utsman kepada kerabat dekatnya 

menjadi milik negara. Ali juga melakukan pemecatan semua gubernur yang tidak disenangi 

oleh rakyat. Ia juga membenahi dan menyusun arsip Negara untuk mengamankan dan 

menyelamatkan dokumen-dokumen khalifah dan kantor sahib-ushsurtah, serta mengkoordinir 

polisi dan menetapkan tugas-tugas mereka.9 

Ali juga memindahkan pusat kekuasaan islam ke kota Kuffah. Sejak itu berakhirlah 

Madinah sebagai ibukota kedaulatan islam dan tidak ada lagi khalifah yang berkuasa berdiam 

disana. Sekarang Ali adalah pemimipin dari seluruh wilayah islam, kecuali Suriah. Pada saat 

itu, Ali tidak bermukim secara tetap di Kuffah, dia pergi kesana hanya untuk menegakkan 

kekuasaannya, sebagaimana ditunjukkan oleh jasa pemukimannya yang ada diluar kota itu. 

Pada saat yang sama dia melakukan perpindahan-perpindahan untuk menegakkan 

kedudukannya dibeberapa provinsi di dalam kerajaannya.10 

Pergolakan Politik Masa Ali bin Abi Thalib 

  Pada masa kepemimpinan Ali bin Abi Thalib, ada beberapa golongan yang tidak menukai 

Ali.sehingga konflik internal mewarnai perjalanan historisnya. Ali adalah keturunan bani 

Hasyim dan ada sebagian golongan yang tidak menyukai dan menolak beliau sebagai 

khalifah. 11   Konflik ini tak hanya berbau politis melainkan telah mengaitkan persoalan-

persoalan teologis (mazhab-mazhab mulai terbentuk). Tantangan Yang Dihadapi Oleh Ali bin 

Abi Thalib adalah sebagai berikut : 

1. Khawarij 

  Khawaij adalah aliran yang pertama kali muncul dalam teologi Islam, pada abad ke-7, 

terpusat didaerah yang kini ada di Irak selatan. Dan mereka merupakan bentuk yang berbeda 

dari sunni dan syi’ah. Mereka merupakan Pengikut Ali bin Abi Thalib, yang kemudian keluar 

meninggalkan barisan karena tidak sepakatan terhadap keputusan Ali yang menerima arbitrase 

dalam perang siffin pada tahun 37 H / 684 M, dengan Kelompok bughat Muawiyyah bin Abi 

Sufyan perihal persengketaan Khalifah.12 Benih perlawanan dari kelompok ini mulai nampak 

saat Amr Ibn al-As mengacungkan al-Qur’an di ujung tombak di perang Shiffin, pengacungan 

ini dimaksudkan untuk berdamai melalui arbitrase. Kelompok ini menekan khalifah Ali bin Abi 

Thalib agar menerima tawaran tersebut. Dan demi menjaga ritme barisan, Ali bin Abi Thalib 

                                                             
9 http://cipcipmuuach.blogspot.co.id/2016/10/sistem-politik-masa-khalifah-ali-bin.html, diakses 04 

Oktober 2016 
10Shaban, Sejarah Islam (600-750): Penafsiran Baru, (Jakarta: Rajawali Pers, 1993), h. 105. 
11Asyalabi, Sejarah dan Kebudayaan Islam,IJakarta: PT. Jayamurni, 1973) h. 202 
12Imron. Pengantar Ilmu alam. (Cet. II; Palembang : NoerFikri 2014), h. 43 



 

134 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya 

pun menerima tawaran itu dan meminta Abudllah Ibn Abbas (sebagai arbitrator), namun 

kelompok (yang cikal bakal jadi khawarij ini) menolak nama yang diusulkan oleh Ali dengan 

alasan bahwa yang dimaksudkan adalah bagian dari keluarga Ali bin Abi Thalib. Penolakan 

tersebut diiringi dengan penawaran nama baru, yakni Abu Musa al-Asy’ari.13 

Setelah penentapan nama tersebut dari mereka, proses arbitrase antara pasukan 

Mu’awiyah dengan pasukan Ali bin Abi Thalib dilaksanakan, dan keputusan yang dilahirkan 

dari seremoni itu rupanya ditolak oleh barisan yang sama dengan alasan bahwa keputusan itu 

tidak sesuai dengan hukum Allah. Kelompok inilah kemudian nantinya yang dinamai dengan 

Khawarij (berasal dari kata kharaja : keluar)dari mereka adalah al-Asy’asy Ibn Qais al-Kindi, 

Mas’ar ibn Fudaki at-Tamami dan Zaid ib Husain ath-Thai.14 Dengan apa yang diungkapkan 

oleh Muhammad Ali al-Sayis bahwa penerimaan tahkim oleh pihak ‘Ali bin Abi Thalib 

merupakan sumber lahirnya golongan Khawarij, yaitu orang-orang dari pihak ‘Ali bin 

Thalib yang tidak menyetujui keputusan ‘Ali bin Abi Thalib untuk menerima  tahkimitu. 

Karena menganggap praktek seperti itu tidak pernah dicontohnkan di masa Rasulullah 

SAW dan juga tidak ada dalilnya dalam Alquran, maka perbuatan tersebut dinilai sebagai 

prilaku yang menyalahi hukum Allah. Mereka keluar dari barisan ‘Ali bin Abi Thal ib dan 

mengancam akan melawan balik kecuali jika beliau secara resmi mengakui kesalahannya 

dan membatalkan semua syarat yang dikemukakan oleh pihak Mu’awiyah, dan terus 

menggempur hingga hancur atau kembali kepada jalan yang diridhai oleh Allah.  

  Keluarnya kelompok ini dari barisan Ali menandakan tidak sepakatnya dengan 

kepemipinan Ali bin Abi Thalib beserta klan Mu’awiyah. Konsekuensi logis dari kenyataan ini 

ialah mereka menetapkan pemimpin sendiri dari kalangan mereka, dan dipililah Abdullah Ibn 

Wahb Al-Rasidi sebagai amirul mukmininnya.15 Dari sini dapat dilihat bahwa dalam perspektif 

historis, dasar awal yang menyebabkan munculnya golongan Khawarij adalah arbitrase 

(tahkim). Pengamat Barat W. Montgomery juga mengajukan hipotesa tersebut sebagai 

gambaran asal mula sekte-sekte Islam. 

 Akhir dari proses ini ialah semakin menajamnya konflik internal dikalangan umat Islam, 

bahkan posisi Ali bin Abi Thalib pun mulai tersudut karena kelompok ini juga menyatakan 

perang kepadanya, pun dengan pasukan Mu’awiyah. 

                                                             
13Muhammad Bin Abdul Karim Al Syahrastani, Al-Milal wa Al-Nihal. terj. Asywadie Syukur,Aliran-

Aliran Teologi dalam Sejarah Umat Manusia, (Surabayah : PT. Bina Ilmu, t.t), h. 101. 
14Imron. Pengantar Ilmu alam. h. 102. 
15 Harun Nasution, Teologi Islam; Aliran-aliran sejarah analisa perbandingan, (Cet. V ; Jakarta : 

Universitas Indonesia, 1986), h. 12. 



 

135 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya 

2. Thalha Dan Al-Zubair 

  Menurut Mahmoud M. Ayoub bahwa kasus Thalah dan Al-Zubair adalah kasus yang 

sangat khas dan menarik, oleh karena keduanya termasuk sahabat yang pertama kali membaiat 

Ali bin Abi Thalib sebagai khalifah dan mereka pula yang pertama kali menyatakan perang 

terhadapnya. Ya’qubi meriwayatkan bahwa keduanya mengeluh pada Ali karena jatuh miskin 

setelah wafatnya Nabi dan meminta Ali agar menjadikan keduanya sebagai sekutu dalam 

kekuasaan. Ali menjawab “Sungguh, kalian adalah sekutu dalam kekuatan dan kejujuran, serta 

penolongku saat kelemahan dan ketidakmampuan”. Dan setelah itu Ali menulis surat 

pengangkatan untuk Thalha sebagai Gubernur Yaman dan Al-Zubair sebagai gubernur wilayah 

Yamamah dan Bahrain. Tapi keduanya rupanya tidak puas dengan keputusan Ali tersebut, 

mereka malah meminta bagian yang lebih besar dari bait al-mal sebagai perwujudan kebaikan 

kepada keluarga dekat. Lalu dengan murka Ali membatalkan pengangkatan mereka sambil 

mengatakan, “Bukankah aku telah menunjukkan kebaikan kepadamu dengan mengangkatmu 

sebagai pemegang  amanat atas urusan kaum Muslimin?”. 

  Pembatalan yang dilakukan oleh Ali terhadap posisi yang tadinya diberikan kepada dua 

orang tersebut (Thalha dan al-Zubair), menyulut kebencian keduanya terhadap Ali. Akhirnya 

mereka pun memilih untuk banting setir menentang Ali bin Abi Thalib, dengan cara 

menggalang dukungan politis dari berbagai pihak yang menurutnya bisa dimanfaatkan untuk 

meronrong kepemimpinan Ali bin Abi Thalib. Langkah awal yang mereka lakukan ialah 

berangkat ke Mekkah untuk berdiplomasi dengan Aisyah (dan disinyalir memang punya 

hubungan keluarga dengan Thalhah), setelah mereka berhasil meyakinkan Aisyah maka Aisyah 

kemudian bertanaya “apa yang harus saya lakukan?” Dengan tangkas Thalha dan Zubair 

menjawab bahwa “sampaikan kepada masyarakat bahwa Usman telah dibunuh secara zalim, 

dan urusan harus diserahkan kepada Dewan Muslim yang dibentuk Umar ibn Khattab”. 

Bergabungnya Aisyah dalam barisannya, jelas merupakan langkah maju bagi Thalha dan 

Zubair, apalagi dengan dideklarasikannya penanggung jawab pengusutan kasus kematian 

Usman bin Affan kepada Dewam Muslim yang juga dianggotai oleh Thalha, Zubair dan Sa’ad 

bin Abi Waaqqash. 

  Menurut Ibn Abi Al-Hadid bahwa salah satu motif yang menguatkan posisi Thalhah dan 

Zubair untuk melakukan pemberontakan karena hasutan dari Mu’awiyah, isu yang ditawarkan 

oleh Mu’awiyah kepadanya untuk diangkat sebagai legitimasi pemberontakan ialah menuntut 

balas atas kematian Usman. Dan setelah meyakinkan Zubair  akan loyalitas masyarakat Suriah 

terhadapnya sebagai khalifah, Mu’awiyah melanjutkan bahwa segeralah ke Kufah dan Bashrah 

sebelum Ali bin Abi Thalib mendahuluimu kesana, karena kalian tidak akan memperoleh apa-



 

136 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya 

apa jika kalian kehilangan kedua kota tersebut. Akhir dari kualisi-kualisi taktis politis ini ialah 

meletusnya perang Jamal di Basrah pada tanggal 16 Jumadil Tsani 36 H / 6 Desember 656M 

mengendarai unta. Dan saat perang tersebut berlangsung Zubair berkata kepada Ali bahwa anda 

tidak lebih berhak atau tidak lebih memenuhi syarat untuk memegang jabatan khalifah, 

melainkan kami (Zubair, Thalhah dan Sa’ad bin Abi Waqqas) pun sama-sama memiliki hak 

dan sama-sama memenuhi syarat untuk itu. Meski dukungan demi dukungan mereka berhasil 

dapatkan untuk melakukan konfrontasi di Perang Jamal nantinya, tapi fakta dalam sejarah 

membuktikan bahwa mereka ternyata berhasil ditaklukkan oleh barisan Ali bin Abi Thalib. 

Tokoh-tokoh penggerak perang tersebut dapat dipatahkan, hingga dalam sejarah tercatat bahwa 

Thalhah terbunuh  oleh anak panah yang dibidikkan oleh Marwan ibn Al-Hakam. Melihat nasib 

sekutunya, Zubair segera meninggalkan medan perang, namun ia diburuh dan dibunuh oleh 

seorang suku Tamim atas suruhan al-Ahnaf ibn Qais (pemuka Anshar/pendukung setia Ali bin 

Abi Thalib). 

3. Mu’awiyah 

  Salah satu tantangan berat yang dihadapi oleh Ali bin Abi Thalib pada masa 

kepemimpinannya ialah tekanan yang dilakukan oleh Mu’waiyah kepadanya. Tekanan ini 

besumber dari bangunan asumsi yang diyakini oleh Mu’waiyah bahwa dirinya merupakan 

pewaris (wali) Utsman dalam menuntut balas atas darahnya (kematiannya). Bahkan lebih jauh 

Mu’wiyah berkeyakinan bahwa dirinya juga adalah khalifah yang sah (pengganti Usman bin 

Affan) berdasarkan bai’at yang dilakukan oleh masyarakat Suriah terhadapnya setelah Ali bin 

Abi Thalib memangku jabatan tersebut. Meski demikian, perjalanan sejarah mencatat bahwa 

terdapat berbagai keputusan politis praktis yang Mu’awiyah tempuh untuk memuluskan ambisi 

kuasanya. Diantaranya ialah, saran yang disampaikan melalui Jarir (utusan Ali untuk meminta 

bai’at pada masyarakat Suriah, namun tidak membuahkan  hasil yang signifikan) agar Ali 

memberikan Suriah dan Mesir kepadanya dan Ali mengambil Irak dan Hijaz sebagai wilaya 

kekuasaan. Dari keadaan tersebut terdapat dua hal yang menjadi motif konprontasi Mu’awiyah 

terhadap Ali bin Abi Thalib, dalam hal ini ialah pengusutan para pembunuh khalifah 

sebelumnya dan yang kedua ialah isu dualisme kepemimpinan (Ali dan dirinya). 

Kedua hal ini dijadikan sebagai penguat alasan oleh Mu’awiyah untuk terus menerus 

melakukan tekanan kepada Ali bin Abi Thalib selaku khalifah resmi. Tuntutan yang paling jelas 

sebagaimana yang ditegaskan oleh Harun Nasution ialah mengusut tuntas serta mengeksesui 



 

137 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya 

pembunuh Usman bin Affan. Disisi lain, Mu’awiyah bahkan menuduh Ali bin Abi Thalib 

sebagai salah satu agen dalam proses pembunuhan tersebut.16 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Berangkat dari pembahasan terdahulu maka pada poin penutup ini penulis dapat 

menyimpulkan beberapa hal sebagai berikut : Kekhalifaan Ali bin Abi Thalib adalah 

kekhalifaan yang bermaksud mengejawantahkan pesan-pesan Rasulullah yang dia peroleh 

selama bersamanya. Ia banyak memberikan sumbangsi dan mempertahankan Islam dari banyak 

musuh. Mahir dalam strategi perang dan mengalami kesulitan dalam mengendalikan 

administrasi negara yang dalam keadaan caos. Konprontasi dari berbagai pihak (Khawarij, 

Thalha dan Mu’awiyah) adalah bukti sejarah Islam yang memilukan karena lebih banyak 

tergerakkan oleh motif-motif material ketimbang kemanusiaan dan agama. 

Saran 

  Dalam penulisan artikel ini, kami sebagai penulis merasa masih banyak kekurangan dari 

artikel yang kami buat. Maka dari itu kami mohon kritikan dan saran dari para pembaca yang 

sifatnya membangun agar tidak mengulangi kesalahan yang sama dimasa yang akan datang. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Abu al-Hasan al-Nadawy. (1992).  Kehidupan Nabi Muhammad s.a.w dan Amirul Mukminin 

Ali bin Abi Thalib R.A. Semarang: al-Syifa. 

 

Asyalabi. (1973). Sejarah dan Kebudayaan Islam. Jakarta: PT. Jayamurni. 

Ahmad Amin. (1987). Islam dari masa  ke  masa. Bandung: CV Rusyda. 

Agus Mustofa. Perlukah Negara Islam. Surabaya: Padma Press. 

Badri Yatim. (2015). Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: Rajawali Pers. 

Harun Nasution. 1986. Teologi Islam; Aliran-aliran sejarah analisa perbandingan, (Cet. V). 

Jakarta: Universitas Indonesia. 

Imron. (2014). Pengantar Ilmu alam, (Cet. II). Palembang: NoerFikri. 

Joesoef Sou’yb (1979). Sejarah Daulah Khulafaur Rasyidin. Jakarta: Bulan Bintang. 

Munawir Sjadzali. (1990). Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran. Jakarta: 

Universitas Indonesia Press. 

                                                             
16Harun Nasution, Teologi Islam; Aliran-aliran sejarah analisa perbandingan,  h. 4-5. 



 

138 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya 

Muhammad Bin Abdul Karim Al Syahrastani, Al-Milal wa Al-Nihal. terj. Asywadie 

Syukur,Aliran-Aliran Teologi dalam Sejarah Umat Manusia, (Surabayah : PT. Bina 

Ilmu, t.t). 

Shaban. (1993). Sejarah Islam (600-750): Penafsiran Baru. Jakarta: Rajawali Pers. 

http://cipcipmuuach.blogspot.co.id/2016/10/sistem-politik-masa-khalifah-ali-bin.html, diakses 

04 Oktober 2016 

 


