CARITA: Jurnal Sejarah dan Budaya '4%’

ISSN:
DOI:

Journal Homepage: https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita

CARITA

) N L U

Khulafah Al- Rasyidun: Masa Kepemimpinan Ali bin Abi Thalib

Saidin Hamzah?!, Hamriana®

!2Institut Agama Islam Negeri Parepare
Correspondence Email: saidinhamzah@iainpare.ac.id

ARTICLE INFO

Article history:
Received: 05/11/2022
Accepted: 11/11/2022
Published: 14/11/2022

Keywords:

Leadership, Ali Bin Abi
Thalib, Caliphate Al-
Rashidun.

Kata Kunci:
Kepemimpinan, Ali Bin
Abi Thalib, Khalifah Al-
Rasyidun.

ABSTRACT

The aims of this research are 1) to examine and analyze the procession
of appointing Ali bin Abi Talib; 2) Review and analyze the government
system of Caliph Ali bin Abi Talib; 3) Reconstructing the political
upheaval during the time of Ali bin Abi Talib. This study uses historical
methods to reconstruct events with heuristics, source criticism,
interpretation, and historiography as the last stage of research
activities. The results of this study indicate that the Caliphate of Ali bin
Abi Talib is a caliphate that intends to embody the messages of the
Prophet that he obtained while with him. He contributed a lot and
defended Islam from many enemies. Proficient in war strategy and
having difficulty in controlling the state administration which is in a
state of chaos. Confrontation from various parties (Khawarij, Thalha
and Mu'awiyah) is evidence of the heartbreaking history of Islam
because it is more driven by material motives than humanity and
religion.

Abstrak

Tujuan penelitian ini adalah 1) mengkaji dan menganalisis prosesi
pengangkatan Ali bin Abi Thalib; 2) Mengkaji dan mengalisis sistem
pemerintahan Khalifah Ali bin Abi Thalib; 3) Merekontruksi
pergolakan politik masa Ali bin Abi Thalib. Penelitian ini
menggunakan metode sejarah untuk merekonstruksi peristiwa
dengan heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi
sebagai tahap terakhir dari kegiatan penelitian. Hasil penelitian ini
menunjukkan bahwa Kekhalifaan Ali bin Abi Thalib adalah
kekhalifaan yang bermaksud mengejawantahkan pesan-pesan
Rasulullah yang dia peroleh selama bersamanya.la banyak
memberikan sumbangsi dan mempertahankan Islam dari banyak
musuh. Mahir dalam strategi perang dan mengalami kesulitan dalam
mengendalikan administrasi negara yang dalam keadaan caos.
Konfrontasi dari berbagai pihak (Khawarij, Thalha dan Mu’awiyah)
adalah bukti sejarah Islam yang memilukan karena lebih banyak
tergerakkan oleh motif-motif material ketimbang kemanusiaan dan
agama.

129 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya


https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita

PENDAHULUAN

Ali bin Abi Thalib adalah seorang putra yang lahir dari pertautan syar’i antara Abu Thalib
bin Abdul Muthalib dengan Fatimah binti As’ad bin Hasyim bin Abdul Manaf. la lahir disaat
peta sosial masyarakat Arab saat itu dalam keadaan berhadapan-hadapan, disatu sisi terdapat
barisan Rasulullah Saw yang dengan milisinya terus melakukan internalisasi kesadaran religius
bagi masyarakat yang nota benenya masih dominan menyembah berhala, dan disisi lain terdapat
klan-klan kekuatan penolak yang secara sadar menolak tawaran-tawaran Rasulullah Saw
tersebut.

Menurut Ibnu Saad bahwa Ali dilahirkan malam 12 rajab tahun 30 dari tahun gajah pada
abad ke-6M. Abu Thalib adalah saudara kandung Abdullah ayah Nabi Muhammad Saw, karena
itu pula Ali tergolong sebagai keturunan keluarga Hasyimiyah, sama dengan garis keturunan
Nabi Muhammad Saw, dan garis keturunan inilah yang menduduki kekuasaan tertinggi atas
Ka'bah dan sekitarnya sebelum Nabi lahir.! Ketika berusia 6 tahun, Ali diambil sebagai anak
asuh oleh Nabi Muhammad SAW sebagaimana beliau pernah diasuh oleh ayahnya (Abi
Thalib). Ali adalah orang kedua yang menerima da‘wah Islam setelah Khadijah binti Khuwailid,
isteri Nabi Muhammad SAW sejak itu ia selalu bersama Rasulullah dan banyak menyaksikan
Rasulullah SAW menerima wahyu. Sebagaimana anak asuh Nabi, ia banyak menimbah ilmu
mengenai rahasia ketuhanan maupun persoalan keagamaan, entah itu teoritis atau pun prakis.
Pada tahun ke-2 hijriah, tepatnya ketika Ali berusia 21 tahun 5 bulan, la dinikahkan dengan
Fatimah al-Zahra yang berusia 15 tahun.?

Ali dikenal cerdas dan menguasai masalah keagamaan secara mendalam, sebagaimana
tergambar dari sabda Nabi Muhammad SAW, "Aku kota ilmu pengetahuan sedang Ali pintu
gerbangnya” la adalah sosok pemuda yang keberaniaanya luar biasa dalam perjuangan
membela Islam. Setelah Nabi Muhmmad SAW wafat, Ali banyak mendukung pemerintahan
Abu Bakar. Ketika muncul Nabi-nabi palsu, ia turut ambil bagian dalam mengamankan
stabilitas Madinah. Setelah Abu Bakar wafat ia segera membai‘at Umar sebagai khalifah ke dua.
Untuk mempererat hubungan persaudaraan, Ali memperkenankan menikahi salah
seorang putrinya, yakni ummi Kalsum. la selalu membantu Umar dalam mengatur

pemerintahan Islam, ketika terjadi pencalonan khalifah ketiga Ali menyampaikan dukungan

1Abu al-Hasan al-Nadawy, kehidupan Nabi Muhammad s.a.w dan Amirul Mukminin Ali bin Abi Thalib
R.A ( semarang: al-Syifa 1992), h. 483.

2Abu al-Hasan al-Nadawy, kehidupan Nabi Muhammad s.a.w dan Amirul Mukminin Ali bin Abi Thalib
R.A h. 492,

130 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya



suaranya terhadap Usman. Dan ketika Usman terkepung oleh gerombolan pemberontak dan

memerintahkan putranya yang bernama Hasan untuk menjaga keamanan pintu rumah Usman.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode sejarah untuk merekonstruksi peristiwa. metode
sejarah yang penulis sajikan yaitu: 1) Heuristik, adalah kegiatan mencari dan menemukan
sumber-sumber yang diperlukan seperti jurnal ilmiah, arsip, dokumen, buku, majalah, surat
kabar, yang ada hubungannya dengan kepemimpinan Ali bin Abi Thalib. 2) Kritik Sumber,
langkah kedua adalah pengerjaan studi sejarah yang akademis atau kritis terhadap fakta-fakta
yang telah teruji. kritik tentang otentitasnya (kritik ekstern) maupun kritik tentang kredibilitas
isinya (kritik intern). Supaya peneliti memperoleh fakta yang dapat mengantarkan kepada
kebenaran ilmiah. 3) Interpretasi, adalah penafsiran fakta yang memiliki keterkaitan,
disesuaikan dengan fokus yang diteliti hingga layak dijadikan bahan penulisan sejarah. 4)

Historiografi, tahap terakhir dari kegiatan penelitian.

HASIL PENELITIAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kekhalifaan Ali bin Abi Thalib adalah merupakan
seorang sahabat, sepupu dan sekaligus menantu Nabi Muhammad SAW yang bermaksud
mengejawantahkan pesan pesan Rasulullah yang dia peroleh selama bersamanya. Pada masa
pemerintahannya terdapat banyak tantangan yang dihadapi Konprontasi dari berbagai pihak
(Khawarij, Thalha dan Mu’awiyah) adalah bukti sejarah Islam yang memilukan karena lebih

banyak tergerakkan oleh motif-motif material ketimbang kemanusiaan dan agama.

PEMBAHASAN
Prosesi Pengangkatan Ali bin Abi Thalib

Setelah Khalifah Usman syahid, masyarakat beramai-ramai membaiat Ali bin Abi
Thalib untuk menjadi khalifah ke-4. Dalam kondisi negara yang rawan dan terpecah belah Ali
naik sebagai khlifah menggatikan Usman.® Awalnya beliau menolak, namun akhirnya beliau
menerimanya. Imam Ahmad meriwayatkan dengan sanad yang shahih dari Muhammad bin Al-
Hanafiyah berkata: Sementara orang banyak datang di belakangnya dan menggedor pintu dan
segera memasuki rumah itu. Kata mereka: "Beliau (Usman) telah terbunuh, sementara rakyat
harus punya khalifah, dan kami tidak mengetahui orang yang paling berhak untuk itu kecuali
anda (Ali)". Ali berkata kepada mereka: "Janganlah kalian menghar apkan saya, karena saya

lebih senang menjadi wazir (pembantu) bagi kalian daripada menjadi Amir". Mereka

3Agus Mustofa, Perlukah Negara Islam, (Surabaya; Padma Press), h. 117

131 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya



menjawab: "Tidak, demi Allah, kami tidak mengetahui ada orang yang lebih berhak menjadi
khalifah daripada engkau”. Ali menjawab: "Jika kalian tak menerima pendapatku dan tetap
ingin membaiatku, maka baiat tersebut hendaknya tidak bersifat rahasia, tetapi aku akan pergi
ke masjid, maka siapa yang bermaksud membaiatku maka berbaiatlah kepadaku®. Ali kemudian
keluar menuju masjid, dan kaum muslimin pun membaiatnya sebagai khalifah mereka.*

Pengangkatan Khalifah Ali terjadi pada bulan Zulhijjah tahun 35 H/656 M, dan
memerintah selama 4 tahun 9 bulan, selama masa pemerintahanya, ia menghadapi berbagai
pergolakan. Tidak ada masa sedikitpun dalam pemerintahannya yang stabil.> Ali memecat para
gubernur yang diangkat oleh usman. Ali yakin bahwa pemberontakan yang terjadi karena
keteledoran mereka.® menjelang pembunuhan terhadap dirinya pada bulan Ramadhan tahun 40
H/661 M. Penetapannya sebagai Khalifah ditolak antara lain oleh Mu’awiyah bin Abu Shufyan,
dengan alasan Ali harus mempertanggung jawabkan tentang terbunuhnya Utsman, dan
berhubung wilayah Islam telah meluas dan timbul komunitas-komunitas Islam di daerah-daerah
baru, maka hak untuk menentukan pengisian jabatan khalifah tidak lagi merupakan hak mereka
yang di Madinah saja.’

Pada masa pemerintahan Khalifah Ali itu, perpecahan kongkrit di dalam kalangan al-
Shahabi menjadi suatu kenyataan, dengan pecah beberapa kali sengketa bersenjata yang
menelan korban bukan kecil. Juga pada masanya itu bermula lahir sekte-sekte di dalam sejarah
dunia Islam, yakni sekte Syiah dan sekte Khawarij. Bermula sebagai kelompok-kelompok
politik yang berbedaan paham dan pendirian tetapi lambat-laun berkembang menjadi sekte-
sekte keagamaan, menpunyai ajaran-ajaran keagamaan tertentu di dalam beberapa
permasalahan Syariat dan Agidah. Perkambangan tersebut berlangsung beberapa puluh tahun
sepeninggal Khalifah Ali ibn Abi Thalib.®

Sistem Pemerintahan Khalifah Ali bin Abi Thalib

Sudah diketahui bahwa Ali bin Abi Thalib memiliki sikap yang kokoh, kuat pendirian
dalam membela yang hak. Setelah dibaiat sebagai khalifah, dia cepat mengambil tindakan. Dia
segera mengeluarkan perintah yang menunujukkan ketegasan sikapnya. Langkah awal yang

dilakukan khalifah Ali adalah menghidupkan kembali cita-cita Abu Bakar dan Umar, ia

“Abu al-Hasan al-Nadawy, kehidupan Nabi Muhammad s.a.w dan Amirul Mukminin Ali bin Abi Thalib
R.A 174.

SBadri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Rajawali Pers, 2015). h. 39

6Ahmad Amin, Islam dari masa ke masa , (Bandung: CV Rusyda, 1987). h. 87

"Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran (Jakarta: Universitas
Indonesia Press, 1990), h. 28 .

8Joesoef Sou’yb, Sejarah Daulah Khulafaur Rasyidin, (Jakarta: Bulan Bintang, 1979), h. 462-463.

132 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya



menarik kembali semua tanah dan hibah yang telah dibagikan Utsman kepada kerabat dekatnya
menjadi milik negara. Ali juga melakukan pemecatan semua gubernur yang tidak disenangi
oleh rakyat. la juga membenahi dan menyusun arsip Negara untuk mengamankan dan
menyelamatkan dokumen-dokumen khalifah dan kantor sahib-ushsurtah, serta mengkoordinir
polisi dan menetapkan tugas-tugas mereka.’

Ali juga memindahkan pusat kekuasaan islam ke kota Kuffah. Sejak itu berakhirlah
Madinah sebagai ibukota kedaulatan islam dan tidak ada lagi khalifah yang berkuasa berdiam
disana. Sekarang Ali adalah pemimipin dari seluruh wilayah islam, kecuali Suriah. Pada saat
itu, Ali tidak bermukim secara tetap di Kuffah, dia pergi kesana hanya untuk menegakkan
kekuasaannya, sebagaimana ditunjukkan oleh jasa pemukimannya yang ada diluar kota itu.
Pada saat yang sama dia melakukan perpindahan-perpindahan untuk menegakkan

kedudukannya dibeberapa provinsi di dalam kerajaannya.®

Pergolakan Politik Masa Ali bin Abi Thalib

Pada masa kepemimpinan Ali bin Abi Thalib, ada beberapa golongan yang tidak menukai
Ali.sehingga konflik internal mewarnai perjalanan historisnya. Ali adalah keturunan bani
Hasyim dan ada sebagian golongan yang tidak menyukai dan menolak beliau sebagai
khalifah.'* Konflik ini tak hanya berbau politis melainkan telah mengaitkan persoalan-
persoalan teologis (mazhab-mazhab mulai terbentuk). Tantangan Yang Dihadapi Oleh Ali bin
Abi Thalib adalah sebagai berikut :
1. Khawarij

Khawaij adalah aliran yang pertama kali muncul dalam teologi Islam, pada abad ke-7,
terpusat didaerah yang kini ada di Irak selatan. Dan mereka merupakan bentuk yang berbeda
dari sunni dan syi’ah. Mereka merupakan Pengikut Ali bin Abi Thalib, yang kemudian keluar
meninggalkan barisan karena tidak sepakatan terhadap keputusan Ali yang menerima arbitrase
dalam perang siffin pada tahun 37 H/ 684 M, dengan Kelompok bughat Muawiyyah bin Abi
Sufyan perihal persengketaan Khalifah.*? Benih perlawanan dari kelompok ini mulai nampak
saat Amr Ibn al-As mengacungkan al-Qur’an di ujung tombak di perang Shiffin, pengacungan
ini dimaksudkan untuk berdamai melalui arbitrase. Kelompok ini menekan khalifah Ali bin Abi

Thalib agar menerima tawaran tersebut. Dan demi menjaga ritme barisan, Ali bin Abi Thalib

% http://cipcipmuuach.blogspot.co.id/2016/10/sistem-politik-masa-khalifah-ali-bin.html, diakses 04
Oktober 2016

1Shaban, Sejarah Islam (600-750): Penafsiran Baru, (Jakarta: Rajawali Pers, 1993), h. 105.

1 Asyalabi, Sejarah dan Kebudayaan Islam,Jakarta: PT. Jayamurni, 1973) h. 202

2Imron. Pengantar Ilmu alam. (Cet. II; Palembang : NoerFikri 2014), h. 43

133 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya



pun menerima tawaran itu dan meminta Abudllah Ibn Abbas (sebagai arbitrator), namun
kelompok (yang cikal bakal jadi khawarij ini) menolak nama yang diusulkan oleh Ali dengan
alasan bahwa yang dimaksudkan adalah bagian dari keluarga Ali bin Abi Thalib. Penolakan
tersebut diiringi dengan penawaran nama baru, yakni Abu Musa al-Asy’ari.'?

Setelah penentapan nama tersebut dari mereka, proses arbitrase antara pasukan
Mu’awiyah dengan pasukan Ali bin Abi Thalib dilaksanakan, dan keputusan yang dilahirkan
dari seremoni itu rupanya ditolak oleh barisan yang sama dengan alasan bahwa keputusan itu
tidak sesuai dengan hukum Allah. Kelompok inilah kemudian nantinya yang dinamai dengan
Khawarij (berasal dari kata kharaja : keluar)dari mereka adalah al-Asy’asy Ibn Qais al-Kindi,
Mas’ar ibn Fudaki at-Tamami dan Zaid ib Husain ath-Thai.'* Dengan apa yang diungkapkan
oleh Muhammad Ali al-Sayis bahwa penerimaan tahkim oleh pihak ‘Ali bin Abi Thalib
merupakan sumber lahirnya golongan Khawarij, yaitu orang-orang dari pihak ‘Ali bin
Thalib yang tidak menyetujui keputusan ‘Ali bin Abi Thalib untuk menerima tahkimitu.
Karena menganggap praktek seperti itu tidak pernah dicontohnkan di masa Rasulullah
SAW dan juga tidak ada dalilnya dalam Alquran, maka perbuatan tersebut dinilai sebagai
prilaku yang menyalahi hukum Allah. Mereka keluar dari barisan ‘Ali bin Abi Thalib dan
mengancam akan melawan balik kecuali jika beliau secara resmi mengakui kesalahannya
dan membatalkan semua syarat yang dikemukakan oleh pihak Mu’awiyah, dan terus
menggempur hingga hancur atau kembali kepada jalan yang diridhai oleh Allah.

Keluarnya kelompok ini dari barisan Ali menandakan tidak sepakatnya dengan
kepemipinan Ali bin Abi Thalib beserta klan Mu’awiyah. Konsekuensi logis dari kenyataan ini
ialah mereka menetapkan pemimpin sendiri dari kalangan mereka, dan dipililah Abdullah Ibn
Wahb Al-Rasidi sebagai amirul mukmininnya.*® Dari sini dapat dilihat bahwa dalam perspektif
historis, dasar awal yang menyebabkan munculnya golongan Khawarij adalah arbitrase
(tahkim). Pengamat Barat W. Montgomery juga mengajukan hipotesa tersebut sebagai
gambaran asal mula sekte-sekte Islam.

Akhir dari proses ini ialah semakin menajamnya konflik internal dikalangan umat Islam,
bahkan posisi Ali bin Abi Thalib pun mulai tersudut karena kelompok ini juga menyatakan

perang kepadanya, pun dengan pasukan Mu’awiyah.

BMuhammad Bin Abdul Karim Al Syahrastani, Al-Milal wa Al-Nihal. terj. Asywadie Syukur,Aliran-
Aliran Teologi dalam Sejarah Umat Manusia, (Surabayah : PT. Bina llmu, t.t), h. 101.

¥1mron. Pengantar limu alam. h. 102.

®Harun Nasution, Teologi Islam; Aliran-aliran sejarah analisa perbandingan, (Cet. V ; Jakarta :
Universitas Indonesia, 1986), h. 12.

134 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya



2. Thalha Dan Al-Zubair

Menurut Mahmoud M. Ayoub bahwa kasus Thalah dan Al-Zubair adalah kasus yang
sangat khas dan menarik, oleh karena keduanya termasuk sahabat yang pertama kali membaiat
Ali bin Abi Thalib sebagai khalifah dan mereka pula yang pertama kali menyatakan perang
terhadapnya. Ya’qubi meriwayatkan bahwa keduanya mengeluh pada Ali karena jatuh miskin
setelah wafatnya Nabi dan meminta Ali agar menjadikan keduanya sebagai sekutu dalam
kekuasaan. Ali menjawab “Sungguh, kalian adalah sekutu dalam kekuatan dan kejujuran, serta
penolongku saat kelemahan dan ketidakmampuan”. Dan setelah itu Ali menulis surat
pengangkatan untuk Thalha sebagai Gubernur Yaman dan Al-Zubair sebagai gubernur wilayah
Yamamah dan Bahrain. Tapi keduanya rupanya tidak puas dengan keputusan Ali tersebut,
mereka malah meminta bagian yang lebih besar dari bait al-mal sebagai perwujudan kebaikan
kepada keluarga dekat. Lalu dengan murka Ali membatalkan pengangkatan mereka sambil
mengatakan, “Bukankah aku telah menunjukkan kebaikan kepadamu dengan mengangkatmu
sebagai pemegang amanat atas urusan kaum Muslimin?”.

Pembatalan yang dilakukan oleh Ali terhadap posisi yang tadinya diberikan kepada dua
orang tersebut (Thalha dan al-Zubair), menyulut kebencian keduanya terhadap Ali. Akhirnya
mereka pun memilih untuk banting setir menentang Ali bin Abi Thalib, dengan cara
menggalang dukungan politis dari berbagai pihak yang menurutnya bisa dimanfaatkan untuk
meronrong kepemimpinan Ali bin Abi Thalib. Langkah awal yang mereka lakukan ialah
berangkat ke Mekkah untuk berdiplomasi dengan Aisyah (dan disinyalir memang punya
hubungan keluarga dengan Thalhah), setelah mereka berhasil meyakinkan Aisyah maka Aisyah
kemudian bertanaya “apa yang harus saya lakukan?” Dengan tangkas Thalha dan Zubair
menjawab bahwa “sampaikan kepada masyarakat bahwa Usman telah dibunuh secara zalim,
dan urusan harus diserahkan kepada Dewan Muslim yang dibentuk Umar ibn Khattab”.
Bergabungnya Aisyah dalam barisannya, jelas merupakan langkah maju bagi Thalha dan
Zubair, apalagi dengan dideklarasikannya penanggung jawab pengusutan kasus kematian
Usman bin Affan kepada Dewam Muslim yang juga dianggotai oleh Thalha, Zubair dan Sa’ad
bin Abi Waaqqgash.

Menurut Ibn Abi Al-Hadid bahwa salah satu motif yang menguatkan posisi Thalhah dan
Zubair untuk melakukan pemberontakan karena hasutan dari Mu’awiyah, isu yang ditawarkan
oleh Mu’awiyah kepadanya untuk diangkat sebagai legitimasi pemberontakan ialah menuntut
balas atas kematian Usman. Dan setelah meyakinkan Zubair akan loyalitas masyarakat Suriah
terhadapnya sebagai khalifah, Mu’awiyah melanjutkan bahwa segeralah ke Kufah dan Bashrah

sebelum Ali bin Abi Thalib mendahuluimu kesana, karena kalian tidak akan memperoleh apa-

135 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya



apa jika kalian kehilangan kedua kota tersebut. Akhir dari kualisi-kualisi taktis politis ini ialah
meletusnya perang Jamal di Basrah pada tanggal 16 Jumadil Tsani 36 H/ 6 Desember 656M
mengendarai unta. Dan saat perang tersebut berlangsung Zubair berkata kepada Ali bahwa anda
tidak lebih berhak atau tidak lebih memenuhi syarat untuk memegang jabatan khalifah,
melainkan kami (Zubair, Thalhah dan Sa’ad bin Abi Waqqgas) pun sama-sama memiliki hak
dan sama-sama memenuhi syarat untuk itu. Meski dukungan demi dukungan mereka berhasil
dapatkan untuk melakukan konfrontasi di Perang Jamal nantinya, tapi fakta dalam sejarah
membuktikan bahwa mereka ternyata berhasil ditaklukkan oleh barisan Ali bin Abi Thalib.
Tokoh-tokoh penggerak perang tersebut dapat dipatahkan, hingga dalam sejarah tercatat bahwa
Thalhah terbunuh oleh anak panah yang dibidikkan oleh Marwan ibn Al-Hakam. Melihat nasib
sekutunya, Zubair segera meninggalkan medan perang, namun ia diburuh dan dibunuh oleh
seorang suku Tamim atas suruhan al-Ahnaf ibn Qais (pemuka Anshar/pendukung setia Ali bin
Abi Thalib).
3.Mu’awiyah

Salah satu tantangan berat yang dihadapi oleh Ali bin Abi Thalib pada masa
kepemimpinannya ialah tekanan yang dilakukan oleh Mu’waiyah kepadanya. Tekanan ini
besumber dari bangunan asumsi yang diyakini oleh Mu’waiyah bahwa dirinya merupakan
pewaris (wali) Utsman dalam menuntut balas atas darahnya (kematiannya). Bahkan lebih jauh
Mu’wiyah berkeyakinan bahwa dirinya juga adalah khalifah yang sah (pengganti Usman bin
Affan) berdasarkan bai’at yang dilakukan oleh masyarakat Suriah terhadapnya setelah Ali bin
Abi Thalib memangku jabatan tersebut. Meski demikian, perjalanan sejarah mencatat bahwa
terdapat berbagai keputusan politis praktis yang Mu’awiyah tempuh untuk memuluskan ambisi
kuasanya. Diantaranya ialah, saran yang disampaikan melalui Jarir (utusan Ali untuk meminta
bai’at pada masyarakat Suriah, namun tidak membuahkan hasil yang signifikan) agar Ali
memberikan Suriah dan Mesir kepadanya dan Ali mengambil Irak dan Hijaz sebagai wilaya
kekuasaan. Dari keadaan tersebut terdapat dua hal yang menjadi motif konprontasi Mu’awiyah
terhadap Ali bin Abi Thalib, dalam hal ini ialah pengusutan para pembunuh khalifah
sebelumnya dan yang kedua ialah isu dualisme kepemimpinan (Ali dan dirinya).

Kedua hal ini dijadikan sebagai penguat alasan oleh Mu’awiyah untuk terus menerus

melakukan tekanan kepada Ali bin Abi Thalib selaku khalifah resmi. Tuntutan yang paling jelas

sebagaimana yang ditegaskan oleh Harun Nasution ialah mengusut tuntas serta mengeksesui

136 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya



pembunuh Usman bin Affan. Disisi lain, Mu’awiyah bahkan menuduh Ali bin Abi Thalib

sebagai salah satu agen dalam proses pembunuhan tersebut.®

PENUTUP
Kesimpulan

Berangkat dari pembahasan terdahulu maka pada poin penutup ini penulis dapat
menyimpulkan beberapa hal sebagai berikut : Kekhalifaan Ali bin Abi Thalib adalah
kekhalifaan yang bermaksud mengejawantahkan pesan-pesan Rasulullah yang dia peroleh
selama bersamanya. la banyak memberikan sumbangsi dan mempertahankan Islam dari banyak
musuh. Mahir dalam strategi perang dan mengalami kesulitan dalam mengendalikan
administrasi negara yang dalam keadaan caos. Konprontasi dari berbagai pihak (Khawarij,
Thalha dan Mu’awiyah) adalah bukti sejarah Islam yang memilukan karena lebih banyak

tergerakkan oleh motif-motif material ketimbang kemanusiaan dan agama.

Saran
Dalam penulisan artikel ini, kami sebagai penulis merasa masih banyak kekurangan dari
artikel yang kami buat. Maka dari itu kami mohon kritikan dan saran dari para pembaca yang

sifatnya membangun agar tidak mengulangi kesalahan yang sama dimasa yang akan datang.

DAFTAR RUJUKAN

Abu al-Hasan al-Nadawy. (1992). Kehidupan Nabi Muhammad s.a.w dan Amirul Mukminin
Ali bin Abi Thalib R.A. Semarang: al-Syifa.

Asyalabi. (1973). Sejarah dan Kebudayaan Islam. Jakarta: PT. Jayamurni.
Ahmad Amin. (1987). Islam dari masa ke masa. Bandung: CV Rusyda.
Agus Mustofa. Perlukah Negara Islam. Surabaya: Padma Press.

Badri Yatim. (2015). Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: Rajawali Pers.

Harun Nasution. 1986. Teologi Islam; Aliran-aliran sejarah analisa perbandingan, (Cet. V).
Jakarta: Universitas Indonesia.

Imron. (2014). Pengantar lImu alam, (Cet. 11). Palembang: NoerFikri.
Joesoef Sou’yb (1979). Sejarah Daulah Khulafaur Rasyidin. Jakarta: Bulan Bintang.

Munawir Sjadzali. (1990). Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran. Jakarta:
Universitas Indonesia Press.

®Harun Nasution, Teologi Islam; Aliran-aliran sejarah analisa perbandingan, h. 4-5.

137 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya



Muhammad Bin Abdul Karim Al Syahrastani, Al-Milal wa Al-Nihal. terj. Asywadie
Syukur,Aliran-Aliran Teologi dalam Sejarah Umat Manusia, (Surabayah : PT. Bina
lImu, t.t).

Shaban. (1993). Sejarah Islam (600-750): Penafsiran Baru. Jakarta: Rajawali Pers.

http://cipcipmuuach.blogspot.co.id/2016/10/sistem-politik-masa-khalifah-ali-bin.html, diakses
04 Oktober 2016

138 | CARITA : Jurnal Sejarah dan Budaya



