Volume 3, Nomor |, 2024, 10-19
e-ISSN: 3021-8810

The Da’wah Strategy of Gus Dur: A Model for Promoting Religious

Tolerance

Agung?, A. Nurkidam?, Muhiddin Bakri3

12Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah IAIN Parepare

INFO ARTIKEL

Riwayat Artikel:

Dikirim
Direvisi
Terbit
Juli 2024

Email Penulis: agungeMD@gmail.com*

ABSTRAK

Indonesia sebagai negara plural dengan beragam latar belakang
suku, agama, bahasa, dan lainnya memiliki potensi gesekan antar
masyarakat yang besar. Diperlukan strategi dakwah yang tidak
sekadar untuk menyebarkan nilai keislaman, tetapi juga menjadi
media yang mampu memperkenalkan semangat dan sikap
keagamaan yang inklusif dan menghargai perbedaan.

Islam sebagai agama rahmatan lil-‘alamin yang membawa misi
perdamaian dan kesejahteraan bagi seluruh umat manusia. Selain
itu, ajaran Islam menekankan pentingnya ukhuwah basyariyyah
(persaudaraan kemanusiaan) yang sekaligus menjadi pondasi
penting dalam setiap dakwah inklusif yang Gus Dur lakukan.

Penelitian ini berupaya mengkaji strategi dakwah K.H.
Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dalam mempromosikan toleransi
beragama sebagai bagian dari praksis dakwah kultural. Melalui
studi pustaka melalui buku-buku karya Gus Dur maupun dari
telaah kritis tokoh lain terhadap pemikiran Gus Dur, penelitian ini
mencoba menelaah gagasan dan praktik dakwah Gus Dur. Dalam
implementasinya, Gus Dur menampilkan pemikiran kritis yang
menekankan pentingnya perdamaian dan penghargaan terhadap
perbedaan dengan selalu mengedepankan nilai-nilai humanisme,
inklusivitas, dan penghormatan terhadap kemajemukan.

Strategi dakwah yang dibangun oleh Gus Dur selalu menekankan
pesan-pesan universal Islam yang berorientasi pada keadilan dan
perdamaian. Pemikiran kritis Gus Dur terhadap keberagamaan
menempatkan toleransi beragama sebagai prinsip utama dalam
bermasyarakat. Model dakwah Gus Dur ini dapat dikatakan
relevan untuk membangun harmoni antarumat beragama di
Indonesia.

Kata Kunci: Gus Dur; Strategi dakwah; Toleransi beragama



mailto:agungMD@gmail.com

ABSTRAK

Indonesia as a pluralistic country with diverse ethnic, religious, linguistic,
and other backgrounds have the potential for great friction between
communities. A da'wah strategy is needed that is not only to spread
Islamic values, but also to be a medium that is able to introduce an
inclusive religious spirit and attitude that respects differences.

Islam as a religion of rahmatan lil-'alamin which brings a mission of peace
and prosperity for all mankind. In addition, Islamic teachings emphasize
the importance of ukhuwah basyariyyah (human brotherhood) which is
also an important foundation in every inclusive da'wah carried out by Gus
Dur.

This study attempts to examine the da'wah strategy of K.H. Abdurrahman
Wahid (Gus Dur) in promoting religious tolerance as part of the practice
of cultural da'wah. Through literature studies through books by Gus Dur
as well as from critical reviews of other figures on Gus Dur's thoughts,
this study attempts to examine Gus Dur's da'wah ideas and practices. In
its implementation, Gus Dur displayed critical thinking that emphasized
the importance of peace and respect for differences by always prioritizing
the values of humanism, inclusiveness, and respect for diversity.

The preaching strategy built by Gus Dur always emphasized universal
Islamic messages that were oriented towards justice and peace. Gus Dur's
critical thinking on religiosity placed religious tolerance as the main
principle in society. Gus Dur's preaching model can be said to be relevant
to building harmony between religious communities in Indonesia.

Keywords: Gus Dur; Preaching strateqy; Religious tolerance

PENDAHULUAN

Toleransi merupakan pondasi penting dalam menciptakan kehidupan beragama
yang damai di tengah masyarakat majemuk. Dalam konteks keindonesiaan dengan
keberagaman etnis, budaya, dan agama, toleransi beragama menjadi keniscayaan
sekaligus tantangan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (2021), toleransi
dimaknai sebagai sikap menghargai pendapat, pandangan, atau kepercayaan yang
berbeda dari miliknya sendiri. Dalam dimensi keagamaan, toleransi beragama
mengharuskan tiap pemeluk agama menghormati kebebasan berkeyakinan dan
menjalankan ibadah sesuai ajaran agamanya masing-masing.

Indonesia sebagai negara plural memiliki lebih dari 1.300 kelompok etnis dan enam
agama resmi yang diakui negara (Islam, Katolik, Protestan, Hindu, Buddha, dan
Konghucu). Kondisi ini dapat menjadi potensi besar penyebab terjadinya gesekan
sosial bila semangat toleransi tidak dijaga dengan baik (Koentjaraningrat, 2009).
Dalam konteks ini, peran dakwah menjadi sangat strategis (Fikri, 2023). Dakwah



tidak lagi sekadar untuk menyebarkan nilai-nilai Islam, tetapi juga menjadi media
yang mampu memperkenalkan semangat dan sikap keagamaan yang inklusif dan
menghargai perbedaan.

Islam sebagai agama rahmatan lil-‘alamin sebagai ajaran yang membawa misi
perdamaian dan kesejahteraan bagi seluruh umat manusia. Ajaran Islam
menekankan pentingnya ukhuwah basyariyyah (persaudaraan kemanusiaan) yang
menjembatani keberagaman (Huriani, et.al, 2022). Dalam Q.S. Al-Hujurat ayat 13
ditegaskan bahwa manusia diciptakan berbangsa-bangsa dan bersuku-suku, agar
saling mengenal, bukan saling menafikan. Olehnya itu, toleransi bukan hanya
bagian dari etika sosial, tetapi juga merupakan ajaran fundamental dalam Islam
(Nasution, 2015).

Dalam sejarah kontemporer Indonesia, K.H. Abdurrahman Wahid atau yang akrab
disapa Gus Dur adalah salah satu tokoh penting yang secara konsisten
mengedepankan dakwah inklusif berbasis toleransi (Syabibi, 2020). Sebagai kiai,
cendekiawan, sekaligus sebagai Presiden RI keempat, Gus Dur mengintegrasikan
nilai-nilai keislaman dan kemanusiaan dalam perjuangan sosial dan politiknya.
Beliau dikenal Iluas sebagai “Bapak Pluralisme” karena komitmennya
memperjuangkan hak-hak minoritas dan keberagaman agama di Indonesia
(Setiawan, 2017). Hal ini diperlihatkan dengan berbagai kebijakan yang diputuskan
oleh Gus Dur selama menjabat sebagai presiden. Di antaranya dengan dicabutnya
Inpres No. 14 Tahun 1967 yang membatasi agama, kepercayaan, dan ada istiadat
Tionghoa. Termasuk penerbitan Keppres No 19 Tahun 2001 untuk meresmikan
Imlek sebagai hari libur nasional. Kebijakan-kebijakan Gus Dur ini menegaskan
bahwa pluralisme bukanlah upaya menyamakan semua agama, tetapi menyadari
dan menghargai perbedaan dengan tulus (Wahid, 2001).

Kontribusi nyata Gus Dur lainnya juga terlihat dari adanya kebijakan pengakuan
kembali terhadap agama Konghucu di Indonesia setelah mengalami diskriminasi
panjang (Mustajab, 2015; Aprilia & Murtiningsih, 2017). Gus Dur juga aktif
membangun dialog lintas agama dan kerap hadir dalam rumah-rumah ibadah
agama lain. Pandangannya tentang toleransi berakar dari prinsip-prinsip Islam dan
nilai-nilai kemanusiaan universal (Siswanto & Fakhruddin, 2022). Bagi Gus Dur,
toleransi bukan sekadar konsep, melainkan aksi nyata dalam kehidupan berbangsa.
Gus Dur (2007) menyatakan, “Tidak penting apa agamamu, jika kamu bisa berbuat baik
kepada sesama, orang tidak akan menanyakan agamamu.”

Fenomena intoleransi dan diskriminasi atas nama agama yang masih kerap muncul
di ruang publik Indonesia menunjukkan pentingnya untuk mengkaji kembali
strategi dakwah yang menekankan inklusivitas dan nilai-nilai kebangsaan. Di
sinilah relevansi pemikiran dan strategi dakwah Gus Dur menemukan
momentumnya. Dakwah bukan sekadar penyampaian ajaran secara verbal, tetapi



juga mencakup pendekatan budaya, sosial, dan politik yang mengarah pada
transformasi sosial.

Penelitian ini berusaha menggali lebih dalam strategi dakwah K.H. Abdurrahman
Wahid dalam meneguhkan toleransi beragama, serta bagaimana pendekatan
tersebut dapat menjadi model dakwah yang relevan di tengah masyarakat
multikultural. Strategi dakwah yang dimaksud tidak hanya terbatas pada metode
ceramah atau khutbah, tetapi mencakup cara-cara membangun komunikasi lintas
agama, keterlibatan dalam isu-isu kemanusiaan, serta pembelaan terhadap hak-hak
kelompok minoritas.

Secara khusus, penelitian ini berfokus pada bagaimana strategi dakwah yang
dilakukan oleh Gus Dur dalam meneguhkan nilai-nilai toleransi beragama sebagai
rumusan masalahnya. Dengan menjawab rumusan masalah di atas, maka peneliti
berharap dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan teori dakwah
kultural yang berpihak pada kemanusiaan.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka
(library research). Data dikumpulkan melalui telaah terhadap karya-karya Gus Dur,
biografi, artikel jurnal, buku, serta sumber-sumber lain yang relevan. Penelitian ini
bersifat deskriptif-analitis yang bertujuan untuk memberikan pemahaman
komprehensif mengenai strategi dakwah Gus Dur sebagai model dalam
mempromosikan toleransi beragama.

Strategi dakwah yang digagas oleh Gus Dur menunjukkan fleksibilitas dan
kepekaan terhadap konteks sosial. Ia tidak terjebak dalam pendekatan tekstual-
formalistik, melainkan mengedepankan pendekatan substantif-humanis. Dakwah
yang dikembangkan Gus Dur mengacu pada prinsip al-ma'ruf (kebaikan universal),
sehingga pesan-pesan keagamaan dapat diterima oleh berbagai lapisan masyarakat
tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam (Azra, 2002).

Dari perspektif teori komunikasi dakwah, pendekatan Gus Dur sejalan dengan
gagasan dakwah kultural seperti yang dikembangkan oleh Jalaluddin Rakhmat dan
Deddy Mulyana. Dakwah tidak hanya dipahami sebagai komunikasi satu arah,
melainkan sebagai proses dialogis yang menempatkan audiens (mad’u) sebagai
mitra sejajar. Dalam konteks ini, strategi dakwah Gus Dur merupakan perwujudan
dari dakwah dialogis, partisipatif, dan kontekstual.

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk menelaah strategi dakwah Gus Dur
bukan hanya sebagai bagian dari sejarah intelektual Islam Indonesia, tetapi juga
sebagai inspirasi praktis untuk menjawab tantangan dakwah di era plural dan
global saat ini.



LANDASAN TEORITIS

Penelitian mengenai strategi dakwah K.H. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dalam
meneguhkan toleransi beragama bertolak dari realitas multikultural Indonesia
yang menuntut pendekatan dakwah yang inklusif dan humanis. Dalam konteks ini,
sejumlah penelitian sebelumnya memberikan kontribusi penting dalam memahami
pendekatan dakwah Gus Dur. Penelitian Dwi Indah Noviana (2020) menekankan
bahwa Gus Dur menjadikan dakwah sebagai sarana membangun kerukunan umat
beragama melalui semangat pluralisme yang dimaknai bukan untuk menyamakan
semua agama, tetapi sebagai cara aktif menghargai keragaman dan mendorong
dialog antar umat beragama. Gus Dur memandang bahwa setiap agama memiliki
keunikan dan jalan kebenaran masing-masing, tetapi dapat hidup berdampingan
dalam bingkai kebangsaan yang damai dan adil.

Pendekatan dakwah Gus Dur juga ditelaah Mukhamad Cecep Bustomi (2020) yang
menyoroti strategi dakwah inklusif dalam konteks Islam moderat. Temuannya
menegaskan bahwa Gus Dur menggunakan pendekatan kultural yang
menjembatani pemahaman Islam dengan nilai-nilai lokal dan budaya nusantara.
Dalam kerangka tersebut, Gus Dur menolak fundamentalisme dan menyodorkan
model Islam yang ramah terhadap perbedaan, baik dalam soal keagamaan maupun
kebudayaan. Strategi ini tidak hanya relevan dalam merawat kerukunan umat,
tetapi juga menumbuhkan kesadaran kolektif tentang pentingnya kemanusiaan
dan persatuan di tengah keberagaman.

Lailatun Ni'mah (2019) melihat pentingnya batas-batas toleransi dalam
keberagaman agama. Dalam penelitian ini disebutkan toleransi bukan berarti
melemahkan keyakinan pribadi, tetapi justru menjadi wujud dari keyakinan yang
matang, yaitu menerima perbedaan tanpa harus melebur dalam kepercayaan orang
lain. Penelitian ini relevan dengan konsep toleransi dalam perspektif Gus Dur yang
memisahkan dengan tegas antara ruang privat keyakinan dan ruang publik
kemasyarakatan. Gus Dur menyebutkan toleransi adalah tanggung jawab sosial
dan spiritual yang mengakar pada ajaran Islam, bukan sekadar strategi sosial-
politik.

Secara konseptual, teori strategi dakwah menjadi pijakan utama dalam menelaah
pendekatan Gus Dur. Kustadi Suhandang (2005) menyebut strategi sebagai hasil
dari proses berpikir yang mencakup pemusatan perhatian dan pengamatan
situasional secara simultan. Strategi dakwah bukan hanya serangkaian metode,
tetapi juga merupakan desain besar yang mengintegrasikan sumber daya, pesan,
media, dan konteks sosial secara utuh. Dalam konteks dakwah Gus Dur, strategi
yang digunakan melibatkan dakwah bil hal (teladan hidup), dakwah bil lisan (ceramah
dan tulisan), serta dakwah bil hikmah, yaitu pendekatan yang mengedepankan
kebijaksanaan, empati, dan dialog.



Dakwah sebagai aktivitas penyampaian nilai-nilai Islam bukanlah proses tunggal
atau otoriter. Ali Aziz (2004) menyebut dakwah adalah proses interaktif yang
melibatkan dai” sebagai penyampai pesan, mad’u sebagai audiens dakwah, pesan
dakwah, media, dan kondisi sosial. Gus Dur merepresentasikan model dai” yang
transformatif, tidak sekadar menyampaikan pesan agama secara normatif,
melainkan merespons persoalan-persoalan aktual masyarakat, seperti diskriminasi,
ketidakadilan, dan pelanggaran hak-hak minoritas. Beliau menempatkan nilai-nilai
Islam dalam bingkai keadilan sosial dan penghormatan terhadap martabat
manusia.

Salah satu aspek penting dalam strategi dakwah Gus Dur adalah penggunaan
metode kultural yang menyentuh ranah budaya, simbol, dan narasi lokal. Hal ini
sesuai dengan pendekatan dakwah kultural yang banyak dikembangkan dalam
studi komunikasi dakwah modern, yakni dakwah yang beradaptasi dengan
konteks sosiokultural dan menggunakan pendekatan yang dialogis dan partisipatif
(Rakhmat, 2008). Gus Dur mampu memanfaatkan budaya sebagai medium
dakwah, sehingga dapat menjadi jembatan komunikasi bagi berbagai kalangan
tanpa menggurui, melainkan menginspirasi.

Pemikiran Gus Dur juga merefleksikan integrasi antara ilmu keislaman dan
humaniora. Gus Dur tidak hanya membaca teks-teks agama secara literal, tetapi
juga menafsirkannya dalam konteks realitas sosial yang majemuk. Pandangan ini
sejalan dengan gagasan toleransi sebagai aksiologi dari ajaran Islam sesuai dengan
prinsip-prinsip keadilan, kasih sayang, dan persaudaraan yang menjadi nilai dasar
dalam kehidupan bersama. Dalam Islam, toleransi bukanlah sikap kompromi
terhadap kebenaran, melainkan wujud dari kebijaksanaan dalam menghadapi
perbedaan (Nasution, 2015).

Oleh karena itu, strategi dakwah Gus Dur dapat menjadi contoh konkret cara Islam
dapat tampil sebagai agama yang ramah, membebaskan, dan relevan dalam
menjawab tantangan keberagaman. Pendekatan ini menjadi model penting bagi
pengembangan strategi dakwah di masa kini, saat agama sering kali dimanipulasi
untuk kepentingan politik identitas. Namun, dakwah Gus Dur menjadi inspirasi
bagi para pendakwah dan pemikir Islam untuk mengembangkan pendekatan
dakwah yang tidak hanya menyerukan kebenaran agama, tetapi juga memuliakan
nilai-nilai kemanusiaan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Toleransi Beragama dalam Perspektif Gus Dur

K.H. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dikenal sebagai tokoh yang sangat
mendalami dan mengimplementasikan nilai-nilai toleransi dalam kehidupan
bermasyarakat dan beragama. Gus Dur berpendapat bahwa toleransi beragama



bukan hanya sekadar sikap saling menghargai perbedaan, tetapi lebih dari itu,
toleransi merupakan sikap aktif dalam mengakui keberagaman agama sebagai
sebuah keniscayaan. Dalam bukunya berjudul Tuhan Tidak Perlu Dibela (2007),
Gus Dur menekankan "Tidak penting apapun agamamu atau sukumu, kalau kamu bisa
melakukan sesuatu yang baik untuk semua orang, orang tidak akan tanya apa agamamu."
Gus Dur menegaskan tindakan baik menjadi dasar utama menjalin hubungan antar
umat beragama tanpa harus mengorbankan keyakinan masing-masing.

Pluralisme yang diperjuangkan Gus Dur terlihat dalam cara berpikir dan
bertindaknya (Noviana, 2020). Hal ini menekankan pada pemahaman setiap agama
memiliki ajaran yang berbeda, tetapi semuanya memiliki tujuan yang sama, yaitu
mencapai kedamaian, kesejahteraan, dan keadilan dalam kehidupan umat
manusia. Toleransi menurut Gus Dur harus diartikan sebagai penerimaan terhadap
perbedaan dan penghargaan terhadap hak orang lain untuk menjalankan
keyakinannya, tanpa ada yang merasa terancam.

Strategi Dakwah Gus Dur dalam Meneguhkan Toleransi Beragama

Gus Dur menggunakan berbagai pendekatan dalam strategi dakwahnya untuk
meneguhkan toleransi beragama, baik di Indonesia maupun dalam konteks
internasional. Salah satu pendekatan yang diterapkan Gus Dur adalah dakwah
berbasis hikmah, yaitu kebijaksanaan dalam bertindak dan berbicara. Metode ini
memudahkan penyampaian pesan-pesan keagamaan secara lembut dan bijaksana,
tanpa terjebak dalam sikap intoleran atau agresif terhadap perbedaan.

Rakhmat (2008) menyebutkan dakwah dengan hikmah merupakan metode
komunikasi yang penuh pengertian dan penghargaan terhadap audiens. Gus Dur
menerapkan prinsip ini dalam banyak kesempatan, misalnya dalam upaya dialog
antar agama. Beliau tidak hanya berbicara tentang ajaran Islam, tetapi juga
menunjukkan sikap terbuka dan menerima perbedaan. Dalam hal ini, Gus Dur
meyakini bahwa dakwah yang berorientasi pada kemanusiaan dan kebaikan akan
lebih mudah diterima oleh berbagai kalangan, baik di kalangan umat Islam
maupun penganut agama lain.

Gus Dur juga menggunakan pendekatan dakwah bil hal (melalui perbuatan). Selain
itu, beliau sering memberikan teladan langsung dalam kehidupan sehari-hari
dengan memperlihatkan sikap toleransi dan penghormatan terhadap
keberagaman. Beliau sering mengunjungi tempat-tempat ibadah dari agama lain
dan berbicara dengan para pemimpin agama non-Muslim. Pendekatan ini tidak
hanya memperkuat pesan dakwah Gus Dur, tetapi juga menunjukkan bahwa
toleransi beragama harus dimulai dari tindakan nyata yang menghargai perbedaan.



Pesan Dakwah Gus Dur dalam Toleransi Beragama

Pesan dakwah Gus Dur sangat kental dengan semangat pluralisme dan
penghormatan terhadap kemanusiaan. Gus Dur berusaha untuk menunjukkan
bahwa Islam adalah agama yang mengajarkan perdamaian dan kesetaraan bagi
seluruh umat manusia. la menganggap bahwa keberagaman adalah bagian dari
sunnatullah yang harus diterima dan dihargai, dan bukan dipertentangkan. Hal ini
tercermin dalam salah satu prinsip yang diajarkan Gus Dur (2007), yaitu bahwa
"Toleransi bukan berarti kita harus meninggalkan keyakinan kita, tetapi justru
menunjukkan bahwa kita bisa hidup berdampingan dengan penuh penghormatan."

Azra (2002) menyebutkan Gus Dur menganggap bahwa dakwah seharusnya lebih
berfokus pada cara hidup umat Islam yang berdampingan dalam masyarakat plural
dan mengedepankan nilai-nilai universal seperti keadilan dan kemanusiaan. Dalam
praktiknya, Gus Dur tidak hanya memperjuangkan hak-hak umat Islam, tetapi juga
memperjuangkan hak-hak kelompok minoritas dan agama-agama lain yang ada di
Indonesia. Dakwah Gus Dur menjadi model yang sangat relevan untuk
memperkuat nilai-nilai toleransi di Indonesia, khususnya dalam menghadapi
tantangan-tantangan sosial dan politik yang berkaitan dengan agama.

Relevansi metode dakwah Gus Dur dengan kondisi kekinian

Gus Dur merumuskan strategi dakwah yang berpijak pada nilai-nilai kemanusiaan
universal yang mengedepankan pendekatan kultural, inklusif, dan humanis.
Dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia, dakwah yang menekankan pada
dialog lintas iman dan penghormatan terhadap perbedaanmenjadi kebutuhan
mendesak untuk merawat keutuhan sosial dan mencegah polarisasi.

Selama berdakwah, Gus Dur tidak melihat proses yang dijalankan menjadi bagian
yang terpisah dari realitas sosial-politik. Melalui dakwah, Gus Dur selalu berupaya
merawat kebhinekaan dan membela kaum minoritas. Prinsip dakwah Gus Dur
bukan hanya mengajak manusia menjadi makhluk beragama, melainkan
memahamkan manusia terhadap nilai-nilai kemanusiaan yang menjadi inti
keberagamaan. Hal ini terlihat dari keberaniannya dalam memperjuangkan
pengakuan agama Konghucu, serta kedekatannya dengan tokoh-tokoh agama lain
tanpa kehilangan identitasnya sebagai ulama Islam.

Dalam konteks sekarang, ketika intoleransi berbasis agama meningkat dan media
sosial kerap menjadi ladang ujaran kebencian, metode dakwah Gus Dur yang
santun, reflektif, dan terbuka terhadap dialog menjadi sangat relevan. Dakwah
tidak lagi cukup dilakukan dengan ceramah sepihak, melainkan perlu ruang
diskusi yang menghargai perbedaan (Wahid, 2001). Strategi dakwah seperti ini
bukan hanya memperkuat keimanan umat, tetapi juga menanamkan rasa tanggung
jawab dalam menjaga harmoni sosial sebagai bagian dari dakwah itu sendiri.



SIMPULAN

Strategi dakwah Gus Dur dalam meneguhkan toleransi beragama merupakan
model dakwah yang sangat relevan untuk masyarakat majemul di Indonesia.
Pendekatan dakwah yang digunakan Gus Dur, baik itu melalui hikmah, bil hal,
maupun dialog antaragama menunjukkan toleransi beragama tidak hanya berupa
pengakuan terhadap perbedaan, tetapi juga penghargaan terhadap martabat
manusia sebagai makhluk Tuhan. Gus Dur tidak hanya berbicara tentang toleransi,
tetapi juga mencontohkan cara hidup berdampingan dengan penuh rasa saling
menghormati dan menghargai. Gus Dur tidak hanya sebagai seorang dai’, tetapi
juga sebagai teladan hidup bagi umat beragama dalam membangun kehidupan
yang damai dan harmonis.

DAFTAR PUSTAKA
Ali Aziz. (2004). Ilmu Dakwah. Jakarta: Kencana.

Aprilia, S., & Murtiningsih, M. (2017). Eksistensi Agama Khonghucu di
Indonesia. Jurnal Studi Agama, 1(1), 15-40.

Azra, A. (2002). Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan Demokratisasi.
Jakarta: Kompas.

Bustomi, M. C. (2020). Strategi Dakwah Inklusif K.H. Abdurrahman Wahid dan
Hambatannya dalam Perkembangan Islam Moderat di Indonesia. Skripsi, IAIN
Syekh Nurjati Cirebon.

Fikri, H. K. (2023). Dakwah Pada Masyarakat Multikultural. Mudabbir: Jurnal
Manajemen Dakwah, 4(2), 129-141.

Huriani, Y., Zulaiha, E., & Dilawati, R. (2022). Buku Saku Moderasi Beragama Untuk
Perempuan Muslim. Prodi S2 Studi Agama-agama UIN Sunan Gunung Djati
Bandung.

Indah Noviana, D. (2020). Strategi Dakwah K.H. Abdurrahman Wahid dalam Menjaga
Kerukunan Antar Umat Beragama di Indonesia. Skripsi, UIN Sunan Ampel Surabaya.

Kustadi Suhandang. (2005). Pengantar Ilmu Komunikasi. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Lailatun Ni'mah. (2019). Toleransi Beragama Menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir
Al-Mishbah. Skripsi, IAIN Ponorogo.



Mustajab, A. (2015). Kebijakan Politik Gus Dur Terhadap China Tionghoa di
Indonesia. IN RIGHT: Jurnal Agama dan Hak Azazi Manusia, 5(1).

Nasution, H. (2015). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Bandung: Mizan.

Noviana, D. 1. (2020). Strategi Dakwah K.H. Abdurrahman Wahid dalam Menjaga
Kerukunan Antarumat Beragama di Indonesia. Skripsi, UIN Sunan Ampel Surabaya.

Rakhmat, J. (2008). Psikologi Komunikasi. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Sambeas, S. (2021). Islam dan Masyarakat: Perkembangan Pemikiran Sosial. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Saepudin Anshari, E. (2015). Mengenal Metode Dakwah Rasulullah: Konsep dan
Aplikasinya. Jakarta: Kencana.

Setiawan, E. (2017). Konsep Teologi Pluralisme Gus Dur dalam Meretas
Keberagaman di Indonesia. Asketik: Jurnal Agama dan Perubahan Sosial, 1(1), 57-68.

Siswanto, M., & Fakhruddin, M. A. (2022). Islam Kosmopolitan Gus Dur dalam
Konteks Sosio-Keagamaan di Indonesia. Journal of Islamic Thought and
Philosophy, 1(1), 1-26.

Syabibi, M. R. (2020). “Diskursus Pribumisasi Islam Di Ruang Publik: Dakwah
Abdurrahman Woahid Perspektif Tindakan Komunikatif Jurgen Habermas. Sekolah
Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Wahid, A. (2007). Tuhan Tidak Perlu Dibela. Jakarta: Wahid Institute.

Wahid, A. (2001). Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama Masyarakat Negara
Demokrasi. Jakarta: The Wahid Institute.



