
CONTINUUM: Indonesia Journal Islamic Community Development 
Volume 3, Nomor I, 2024, 10-19 

e-ISSN: 3021-8810 
 

The Da’wah Strategy of Gus Dur: A Model for Promoting Religious 
Tolerance  

 Agung1*, A. Nurkidam2, Muhiddin Bakri3  

123Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Dakwah IAIN Parepare 

Email Penulis: agungMD@gmail.com*  

 
 
 

INFO ARTIKEL 
Riwayat Artikel: 

Dikirim 
- 

Direvisi 
- 

Terbit 
Juli 2024 

 

ABSTRAK 

Indonesia sebagai negara plural dengan beragam latar belakang 
suku, agama, bahasa, dan lainnya memiliki potensi gesekan antar 
masyarakat yang besar. Diperlukan strategi dakwah yang tidak 
sekadar untuk menyebarkan nilai keislaman, tetapi juga menjadi 
media yang mampu memperkenalkan semangat dan sikap 
keagamaan yang inklusif dan menghargai perbedaan. 

Islam sebagai agama rahmatan lil-‘alamin yang membawa misi 
perdamaian dan kesejahteraan bagi seluruh umat manusia. Selain 
itu, ajaran Islam menekankan pentingnya ukhuwah basyariyyah 
(persaudaraan kemanusiaan) yang sekaligus menjadi pondasi 
penting dalam setiap dakwah inklusif yang Gus Dur lakukan. 

Penelitian ini berupaya mengkaji strategi dakwah K.H. 
Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dalam mempromosikan toleransi 
beragama sebagai bagian dari praksis dakwah kultural. Melalui 
studi pustaka melalui buku-buku karya Gus Dur maupun dari 
telaah kritis tokoh lain terhadap pemikiran Gus Dur, penelitian ini 
mencoba menelaah gagasan dan praktik dakwah Gus Dur. Dalam 
implementasinya, Gus Dur menampilkan pemikiran kritis yang 
menekankan pentingnya perdamaian dan penghargaan terhadap 
perbedaan dengan selalu mengedepankan nilai-nilai humanisme, 
inklusivitas, dan penghormatan terhadap kemajemukan.  

Strategi dakwah yang dibangun oleh Gus Dur selalu menekankan 
pesan-pesan universal Islam yang berorientasi pada keadilan dan 
perdamaian. Pemikiran kritis Gus Dur terhadap keberagamaan 
menempatkan toleransi beragama sebagai prinsip utama dalam 
bermasyarakat. Model dakwah Gus Dur ini dapat dikatakan 
relevan untuk membangun harmoni antarumat beragama di 
Indonesia. 

Kata Kunci: Gus Dur; Strategi dakwah; Toleransi beragama 

 

mailto:agungMD@gmail.com


Continuum | Vol. 3 No. I (2024) | 11 

ABSTRAK 

Indonesia as a pluralistic country with diverse ethnic, religious, linguistic, 
and other backgrounds have the potential for great friction between 
communities. A da'wah strategy is needed that is not only to spread 
Islamic values, but also to be a medium that is able to introduce an 
inclusive religious spirit and attitude that respects differences.  

Islam as a religion of rahmatan lil-'alamin which brings a mission of peace 
and prosperity for all mankind. In addition, Islamic teachings emphasize 
the importance of ukhuwah basyariyyah (human brotherhood) which is 
also an important foundation in every inclusive da'wah carried out by Gus 
Dur.  

This study attempts to examine the da'wah strategy of K.H. Abdurrahman 
Wahid (Gus Dur) in promoting religious tolerance as part of the practice 
of cultural da'wah. Through literature studies through books by Gus Dur 
as well as from critical reviews of other figures on Gus Dur's thoughts, 
this study attempts to examine Gus Dur's da'wah ideas and practices. In 
its implementation, Gus Dur displayed critical thinking that emphasized 
the importance of peace and respect for differences by always prioritizing 
the values of humanism, inclusiveness, and respect for diversity.  

The preaching strategy built by Gus Dur always emphasized universal 
Islamic messages that were oriented towards justice and peace. Gus Dur's 
critical thinking on religiosity placed religious tolerance as the main 
principle in society. Gus Dur's preaching model can be said to be relevant 
to building harmony between religious communities in Indonesia. 

Keywords: Gus Dur; Preaching strategy; Religious tolerance 

PENDAHULUAN  

Toleransi merupakan pondasi penting dalam menciptakan kehidupan beragama 
yang damai di tengah masyarakat majemuk. Dalam konteks keindonesiaan dengan 
keberagaman etnis, budaya, dan agama, toleransi beragama menjadi keniscayaan 
sekaligus tantangan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (2021), toleransi 
dimaknai sebagai sikap menghargai pendapat, pandangan, atau kepercayaan yang 
berbeda dari miliknya sendiri. Dalam dimensi keagamaan, toleransi beragama 
mengharuskan tiap pemeluk agama menghormati kebebasan berkeyakinan dan 
menjalankan ibadah sesuai ajaran agamanya masing-masing. 

Indonesia sebagai negara plural memiliki lebih dari 1.300 kelompok etnis dan enam 
agama resmi yang diakui negara (Islam, Katolik, Protestan, Hindu, Buddha, dan 
Konghucu). Kondisi ini dapat menjadi potensi besar penyebab terjadinya gesekan 
sosial bila semangat toleransi tidak dijaga dengan baik (Koentjaraningrat, 2009). 
Dalam konteks ini, peran dakwah menjadi sangat strategis (Fikri, 2023). Dakwah 



Continuum | Vol. 3 No. I (2024) | 12 

tidak lagi sekadar untuk menyebarkan nilai-nilai Islam, tetapi juga menjadi media 
yang mampu memperkenalkan semangat dan sikap keagamaan yang inklusif dan 
menghargai perbedaan. 

Islam sebagai agama rahmatan lil-‘alamin sebagai ajaran yang membawa misi 
perdamaian dan kesejahteraan bagi seluruh umat manusia. Ajaran Islam 
menekankan pentingnya ukhuwah basyariyyah (persaudaraan kemanusiaan) yang 
menjembatani keberagaman (Huriani, et.al, 2022). Dalam Q.S. Al-Hujurat ayat 13 
ditegaskan bahwa manusia diciptakan berbangsa-bangsa dan bersuku-suku, agar 
saling mengenal, bukan saling menafikan. Olehnya itu, toleransi bukan hanya 
bagian dari etika sosial, tetapi juga merupakan ajaran fundamental dalam Islam 
(Nasution, 2015). 

Dalam sejarah kontemporer Indonesia, K.H. Abdurrahman Wahid atau yang akrab 
disapa Gus Dur adalah salah satu tokoh penting yang secara konsisten 
mengedepankan dakwah inklusif berbasis toleransi (Syabibi, 2020). Sebagai kiai, 
cendekiawan, sekaligus sebagai Presiden RI keempat, Gus Dur mengintegrasikan 
nilai-nilai keislaman dan kemanusiaan dalam perjuangan sosial dan politiknya. 
Beliau dikenal luas sebagai “Bapak Pluralisme” karena komitmennya 
memperjuangkan hak-hak minoritas dan keberagaman agama di Indonesia 
(Setiawan, 2017). Hal ini diperlihatkan dengan berbagai kebijakan yang diputuskan 
oleh Gus Dur selama menjabat sebagai presiden. Di antaranya dengan dicabutnya 
Inpres No. 14 Tahun 1967 yang membatasi agama, kepercayaan, dan ada istiadat 
Tionghoa. Termasuk penerbitan Keppres No 19 Tahun 2001 untuk meresmikan 
Imlek sebagai hari libur nasional. Kebijakan-kebijakan Gus Dur ini menegaskan 
bahwa pluralisme bukanlah upaya menyamakan semua agama, tetapi menyadari 
dan menghargai perbedaan dengan tulus (Wahid, 2001). 

Kontribusi nyata Gus Dur lainnya juga terlihat dari adanya kebijakan pengakuan 
kembali terhadap agama Konghucu di Indonesia setelah mengalami diskriminasi 
panjang (Mustajab, 2015; Aprilia & Murtiningsih, 2017). Gus Dur juga aktif 
membangun dialog lintas agama dan kerap hadir dalam rumah-rumah ibadah 
agama lain. Pandangannya tentang toleransi berakar dari prinsip-prinsip Islam dan 
nilai-nilai kemanusiaan universal (Siswanto & Fakhruddin, 2022). Bagi Gus Dur, 
toleransi bukan sekadar konsep, melainkan aksi nyata dalam kehidupan berbangsa. 
Gus Dur (2007) menyatakan, “Tidak penting apa agamamu, jika kamu bisa berbuat baik 
kepada sesama, orang tidak akan menanyakan agamamu.” 

Fenomena intoleransi dan diskriminasi atas nama agama yang masih kerap muncul 
di ruang publik Indonesia menunjukkan pentingnya untuk mengkaji kembali 
strategi dakwah yang menekankan inklusivitas dan nilai-nilai kebangsaan. Di 
sinilah relevansi pemikiran dan strategi dakwah Gus Dur menemukan 
momentumnya. Dakwah bukan sekadar penyampaian ajaran secara verbal, tetapi 



Continuum | Vol. 3 No. I (2024) | 13 

juga mencakup pendekatan budaya, sosial, dan politik yang mengarah pada 
transformasi sosial. 

Penelitian ini berusaha menggali lebih dalam strategi dakwah K.H. Abdurrahman 
Wahid dalam meneguhkan toleransi beragama, serta bagaimana pendekatan 
tersebut dapat menjadi model dakwah yang relevan di tengah masyarakat 
multikultural. Strategi dakwah yang dimaksud tidak hanya terbatas pada metode 
ceramah atau khutbah, tetapi mencakup cara-cara membangun komunikasi lintas 
agama, keterlibatan dalam isu-isu kemanusiaan, serta pembelaan terhadap hak-hak 
kelompok minoritas. 

Secara khusus, penelitian ini berfokus pada bagaimana strategi dakwah yang 
dilakukan oleh Gus Dur dalam meneguhkan nilai-nilai toleransi beragama sebagai 
rumusan masalahnya. Dengan menjawab rumusan masalah di atas, maka peneliti 
berharap dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan teori dakwah 
kultural yang berpihak pada kemanusiaan. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka 
(library research). Data dikumpulkan melalui telaah terhadap karya-karya Gus Dur, 
biografi, artikel jurnal, buku, serta sumber-sumber lain yang relevan. Penelitian ini 
bersifat deskriptif-analitis yang bertujuan untuk memberikan pemahaman 
komprehensif mengenai strategi dakwah Gus Dur sebagai model dalam 
mempromosikan toleransi beragama. 

Strategi dakwah yang digagas oleh Gus Dur menunjukkan fleksibilitas dan 
kepekaan terhadap konteks sosial. Ia tidak terjebak dalam pendekatan tekstual-
formalistik, melainkan mengedepankan pendekatan substantif-humanis. Dakwah 
yang dikembangkan Gus Dur mengacu pada prinsip al-ma'ruf (kebaikan universal), 
sehingga pesan-pesan keagamaan dapat diterima oleh berbagai lapisan masyarakat 
tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam (Azra, 2002). 

Dari perspektif teori komunikasi dakwah, pendekatan Gus Dur sejalan dengan 
gagasan dakwah kultural seperti yang dikembangkan oleh Jalaluddin Rakhmat dan 
Deddy Mulyana. Dakwah tidak hanya dipahami sebagai komunikasi satu arah, 
melainkan sebagai proses dialogis yang menempatkan audiens (mad’u) sebagai 
mitra sejajar. Dalam konteks ini, strategi dakwah Gus Dur merupakan perwujudan 
dari dakwah dialogis, partisipatif, dan kontekstual. 

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk menelaah strategi dakwah Gus Dur 
bukan hanya sebagai bagian dari sejarah intelektual Islam Indonesia, tetapi juga 
sebagai inspirasi praktis untuk menjawab tantangan dakwah di era plural dan 
global saat ini. 



Continuum | Vol. 3 No. I (2024) | 14 

LANDASAN TEORITIS  

Penelitian mengenai strategi dakwah K.H. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dalam 
meneguhkan toleransi beragama bertolak dari realitas multikultural Indonesia 
yang menuntut pendekatan dakwah yang inklusif dan humanis. Dalam konteks ini, 
sejumlah penelitian sebelumnya memberikan kontribusi penting dalam memahami 
pendekatan dakwah Gus Dur. Penelitian Dwi Indah Noviana (2020) menekankan 
bahwa Gus Dur menjadikan dakwah sebagai sarana membangun kerukunan umat 
beragama melalui semangat pluralisme yang dimaknai bukan untuk menyamakan 
semua agama, tetapi sebagai cara aktif menghargai keragaman dan mendorong 
dialog antar umat beragama. Gus Dur memandang bahwa setiap agama memiliki 
keunikan dan jalan kebenaran masing-masing, tetapi dapat hidup berdampingan 
dalam bingkai kebangsaan yang damai dan adil. 

Pendekatan dakwah Gus Dur juga ditelaah Mukhamad Cecep Bustomi (2020) yang 
menyoroti strategi dakwah inklusif dalam konteks Islam moderat. Temuannya 
menegaskan bahwa Gus Dur menggunakan pendekatan kultural yang 
menjembatani pemahaman Islam dengan nilai-nilai lokal dan budaya nusantara. 
Dalam kerangka tersebut, Gus Dur menolak fundamentalisme dan menyodorkan 
model Islam yang ramah terhadap perbedaan, baik dalam soal keagamaan maupun 
kebudayaan. Strategi ini tidak hanya relevan dalam merawat kerukunan umat, 
tetapi juga menumbuhkan kesadaran kolektif tentang pentingnya kemanusiaan 
dan persatuan di tengah keberagaman. 

Lailatun Ni'mah (2019) melihat pentingnya batas-batas toleransi dalam 
keberagaman agama. Dalam penelitian ini disebutkan toleransi bukan berarti 
melemahkan keyakinan pribadi, tetapi justru menjadi wujud dari keyakinan yang 
matang, yaitu menerima perbedaan tanpa harus melebur dalam kepercayaan orang 
lain. Penelitian ini relevan dengan konsep toleransi dalam perspektif Gus Dur yang 
memisahkan dengan tegas antara ruang privat keyakinan dan ruang publik 
kemasyarakatan. Gus Dur menyebutkan toleransi adalah tanggung jawab sosial 
dan spiritual yang mengakar pada ajaran Islam, bukan sekadar strategi sosial-
politik. 

Secara konseptual, teori strategi dakwah menjadi pijakan utama dalam menelaah 
pendekatan Gus Dur. Kustadi Suhandang (2005) menyebut strategi sebagai hasil 
dari proses berpikir yang mencakup pemusatan perhatian dan pengamatan 
situasional secara simultan. Strategi dakwah bukan hanya serangkaian metode, 
tetapi juga merupakan desain besar yang mengintegrasikan sumber daya, pesan, 
media, dan konteks sosial secara utuh. Dalam konteks dakwah Gus Dur, strategi 
yang digunakan melibatkan dakwah bil hal (teladan hidup), dakwah bil lisan (ceramah 
dan tulisan), serta dakwah bil hikmah, yaitu pendekatan yang mengedepankan 
kebijaksanaan, empati, dan dialog. 



Continuum | Vol. 3 No. I (2024) | 15 

Dakwah sebagai aktivitas penyampaian nilai-nilai Islam bukanlah proses tunggal 
atau otoriter. Ali Aziz (2004) menyebut dakwah adalah proses interaktif yang 
melibatkan dai’  sebagai penyampai pesan, mad’u sebagai audiens dakwah, pesan 
dakwah, media, dan kondisi sosial. Gus Dur merepresentasikan model dai’ yang 
transformatif, tidak sekadar menyampaikan pesan agama secara normatif, 
melainkan merespons persoalan-persoalan aktual masyarakat, seperti diskriminasi, 
ketidakadilan, dan pelanggaran hak-hak minoritas. Beliau menempatkan nilai-nilai 
Islam dalam bingkai keadilan sosial dan penghormatan terhadap martabat 
manusia. 

Salah satu aspek penting dalam strategi dakwah Gus Dur adalah penggunaan 
metode kultural yang menyentuh ranah budaya, simbol, dan narasi lokal. Hal ini 
sesuai dengan pendekatan dakwah kultural yang banyak dikembangkan dalam 
studi komunikasi dakwah modern, yakni dakwah yang beradaptasi dengan 
konteks sosiokultural dan menggunakan pendekatan yang dialogis dan partisipatif 
(Rakhmat, 2008). Gus Dur mampu memanfaatkan budaya sebagai medium 
dakwah, sehingga dapat menjadi jembatan komunikasi bagi berbagai kalangan 
tanpa menggurui, melainkan menginspirasi. 

Pemikiran Gus Dur juga merefleksikan integrasi antara ilmu keislaman dan 
humaniora. Gus Dur tidak hanya membaca teks-teks agama secara literal, tetapi 
juga menafsirkannya dalam konteks realitas sosial yang majemuk. Pandangan ini 
sejalan dengan gagasan toleransi sebagai aksiologi dari ajaran Islam sesuai dengan 
prinsip-prinsip keadilan, kasih sayang, dan persaudaraan yang menjadi nilai dasar 
dalam kehidupan bersama. Dalam Islam, toleransi bukanlah sikap kompromi 
terhadap kebenaran, melainkan wujud dari kebijaksanaan dalam menghadapi 
perbedaan (Nasution, 2015). 

Oleh karena itu, strategi dakwah Gus Dur dapat menjadi contoh konkret cara Islam 
dapat tampil sebagai agama yang ramah, membebaskan, dan relevan dalam 
menjawab tantangan keberagaman. Pendekatan ini menjadi model penting bagi 
pengembangan strategi dakwah di masa kini, saat agama sering kali dimanipulasi 
untuk kepentingan politik identitas. Namun, dakwah Gus Dur menjadi inspirasi 
bagi para pendakwah dan pemikir Islam untuk mengembangkan pendekatan 
dakwah yang tidak hanya menyerukan kebenaran agama, tetapi juga memuliakan 
nilai-nilai kemanusiaan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Konsep Toleransi Beragama dalam Perspektif Gus Dur 

K.H. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dikenal sebagai tokoh yang sangat 
mendalami dan mengimplementasikan nilai-nilai toleransi dalam kehidupan 
bermasyarakat dan beragama. Gus Dur berpendapat bahwa toleransi beragama 



Continuum | Vol. 3 No. I (2024) | 16 

bukan hanya sekadar sikap saling menghargai perbedaan, tetapi lebih dari itu, 
toleransi merupakan sikap aktif dalam mengakui keberagaman agama sebagai 
sebuah keniscayaan. Dalam bukunya berjudul Tuhan Tidak Perlu Dibela (2007), 
Gus Dur menekankan "Tidak penting apapun agamamu atau sukumu, kalau kamu bisa 
melakukan sesuatu yang baik untuk semua orang, orang tidak akan tanya apa agamamu." 
Gus Dur menegaskan tindakan baik menjadi dasar utama menjalin hubungan antar 
umat beragama tanpa harus mengorbankan keyakinan masing-masing. 

Pluralisme yang diperjuangkan Gus Dur terlihat dalam cara berpikir dan 
bertindaknya (Noviana, 2020). Hal ini menekankan pada pemahaman setiap agama 
memiliki ajaran yang berbeda, tetapi semuanya memiliki tujuan yang sama, yaitu 
mencapai kedamaian, kesejahteraan, dan keadilan dalam kehidupan umat 
manusia. Toleransi menurut Gus Dur harus diartikan sebagai penerimaan terhadap 
perbedaan dan penghargaan terhadap hak orang lain untuk menjalankan 
keyakinannya, tanpa ada yang merasa terancam. 

Strategi Dakwah Gus Dur dalam Meneguhkan Toleransi Beragama 

Gus Dur menggunakan berbagai pendekatan dalam strategi dakwahnya untuk 
meneguhkan toleransi beragama, baik di Indonesia maupun dalam konteks 
internasional. Salah satu pendekatan yang diterapkan Gus Dur adalah dakwah 
berbasis hikmah, yaitu kebijaksanaan dalam bertindak dan berbicara. Metode ini 
memudahkan penyampaian pesan-pesan keagamaan secara lembut dan bijaksana, 
tanpa terjebak dalam sikap intoleran atau agresif terhadap perbedaan. 

Rakhmat (2008) menyebutkan dakwah dengan hikmah merupakan metode 
komunikasi yang penuh pengertian dan penghargaan terhadap audiens. Gus Dur 
menerapkan prinsip ini dalam banyak kesempatan, misalnya dalam upaya dialog 
antar agama. Beliau tidak hanya berbicara tentang ajaran Islam, tetapi juga 
menunjukkan sikap terbuka dan menerima perbedaan. Dalam hal ini, Gus Dur 
meyakini bahwa dakwah yang berorientasi pada kemanusiaan dan kebaikan akan 
lebih mudah diterima oleh berbagai kalangan, baik di kalangan umat Islam 
maupun penganut agama lain. 

Gus Dur juga menggunakan pendekatan dakwah bil hal (melalui perbuatan). Selain 
itu, beliau sering memberikan teladan langsung dalam kehidupan sehari-hari 
dengan memperlihatkan sikap toleransi dan penghormatan terhadap 
keberagaman. Beliau sering mengunjungi tempat-tempat ibadah dari agama lain 
dan berbicara dengan para pemimpin agama non-Muslim. Pendekatan ini tidak 
hanya memperkuat pesan dakwah Gus Dur, tetapi juga menunjukkan bahwa 
toleransi beragama harus dimulai dari tindakan nyata yang menghargai perbedaan. 

 



Continuum | Vol. 3 No. I (2024) | 17 

Pesan Dakwah Gus Dur dalam Toleransi Beragama 

Pesan dakwah Gus Dur sangat kental dengan semangat pluralisme dan 
penghormatan terhadap kemanusiaan. Gus Dur berusaha untuk menunjukkan 
bahwa Islam adalah agama yang mengajarkan perdamaian dan kesetaraan bagi 
seluruh umat manusia. Ia menganggap bahwa keberagaman adalah bagian dari 
sunnatullah yang harus diterima dan dihargai, dan bukan dipertentangkan. Hal ini 
tercermin dalam salah satu prinsip yang diajarkan Gus Dur (2007), yaitu bahwa 
"Toleransi bukan berarti kita harus meninggalkan keyakinan kita, tetapi justru 
menunjukkan bahwa kita bisa hidup berdampingan dengan penuh penghormatan."  

Azra (2002) menyebutkan Gus Dur menganggap bahwa dakwah seharusnya lebih 
berfokus pada cara hidup umat Islam yang berdampingan dalam masyarakat plural 
dan mengedepankan nilai-nilai universal seperti keadilan dan kemanusiaan. Dalam 
praktiknya, Gus Dur tidak hanya memperjuangkan hak-hak umat Islam, tetapi juga 
memperjuangkan hak-hak kelompok minoritas dan agama-agama lain yang ada di 
Indonesia. Dakwah Gus Dur menjadi model yang sangat relevan untuk 
memperkuat nilai-nilai toleransi di Indonesia, khususnya dalam menghadapi 
tantangan-tantangan sosial dan politik yang berkaitan dengan agama.  

Relevansi metode dakwah Gus Dur dengan kondisi kekinian  

Gus Dur merumuskan strategi dakwah yang berpijak pada nilai-nilai kemanusiaan 
universal yang mengedepankan pendekatan kultural, inklusif, dan humanis. 
Dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia, dakwah yang menekankan pada 
dialog lintas iman dan penghormatan terhadap perbedaanmenjadi kebutuhan 
mendesak untuk merawat keutuhan sosial dan mencegah polarisasi. 

Selama berdakwah, Gus Dur tidak melihat proses yang dijalankan menjadi bagian 
yang terpisah dari realitas sosial-politik. Melalui dakwah, Gus Dur selalu berupaya 
merawat kebhinekaan dan membela kaum minoritas. Prinsip dakwah Gus Dur 
bukan hanya mengajak manusia menjadi makhluk beragama, melainkan 
memahamkan manusia terhadap nilai-nilai kemanusiaan yang menjadi inti 
keberagamaan. Hal ini terlihat dari keberaniannya dalam memperjuangkan 
pengakuan agama Konghucu, serta kedekatannya dengan tokoh-tokoh agama lain 
tanpa kehilangan identitasnya sebagai ulama Islam. 

Dalam konteks sekarang, ketika intoleransi berbasis agama meningkat dan media 
sosial kerap menjadi ladang ujaran kebencian, metode dakwah Gus Dur yang 
santun, reflektif, dan terbuka terhadap dialog menjadi sangat relevan. Dakwah 
tidak lagi cukup dilakukan dengan ceramah sepihak, melainkan perlu ruang 
diskusi yang menghargai perbedaan (Wahid, 2001). Strategi dakwah seperti ini 
bukan hanya memperkuat keimanan umat, tetapi juga menanamkan rasa tanggung 
jawab dalam menjaga harmoni sosial sebagai bagian dari dakwah itu sendiri. 



Continuum | Vol. 3 No. I (2024) | 18 

 

SIMPULAN 

Strategi dakwah Gus Dur dalam meneguhkan toleransi beragama merupakan 
model dakwah yang sangat relevan untuk masyarakat majemul di Indonesia. 
Pendekatan dakwah yang digunakan Gus Dur, baik itu melalui hikmah, bil hal, 
maupun dialog antaragama menunjukkan toleransi beragama tidak hanya berupa 
pengakuan terhadap perbedaan, tetapi juga penghargaan terhadap martabat 
manusia sebagai makhluk Tuhan. Gus Dur tidak hanya berbicara tentang toleransi, 
tetapi juga mencontohkan cara hidup berdampingan dengan penuh rasa saling 
menghormati dan menghargai. Gus Dur tidak hanya sebagai seorang dai’, tetapi 
juga sebagai teladan hidup bagi umat beragama dalam membangun kehidupan 
yang damai dan harmonis.  

DAFTAR PUSTAKA  

Ali Aziz. (2004). Ilmu Dakwah. Jakarta: Kencana. 

Aprilia, S., & Murtiningsih, M. (2017). Eksistensi Agama Khonghucu di 
Indonesia. Jurnal Studi Agama, 1(1), 15-40. 

Azra, A. (2002). Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan Demokratisasi. 
Jakarta: Kompas. 

Bustomi, M. C. (2020). Strategi Dakwah Inklusif K.H. Abdurrahman Wahid dan 
Hambatannya dalam Perkembangan Islam Moderat di Indonesia. Skripsi, IAIN 
Syekh Nurjati Cirebon. 

Fikri, H. K. (2023). Dakwah Pada Masyarakat Multikultural. Mudabbir: Jurnal 
Manajemen Dakwah, 4(2), 129-141. 

Huriani, Y., Zulaiha, E., & Dilawati, R. (2022). Buku Saku Moderasi Beragama Untuk 
Perempuan Muslim. Prodi S2 Studi Agama-agama UIN Sunan Gunung Djati 
Bandung. 

Indah Noviana, D. (2020). Strategi Dakwah K.H. Abdurrahman Wahid dalam Menjaga 
Kerukunan Antar Umat Beragama di Indonesia. Skripsi, UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Kustadi Suhandang. (2005). Pengantar Ilmu Komunikasi. Bandung: Remaja 
Rosdakarya. 

Lailatun Ni’mah. (2019). Toleransi Beragama Menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir 
Al-Mishbah. Skripsi, IAIN Ponorogo. 



Continuum | Vol. 3 No. I (2024) | 19 

Mustajab, A. (2015). Kebijakan Politik Gus Dur Terhadap China Tionghoa di 
Indonesia. IN RIGHT: Jurnal Agama dan Hak Azazi Manusia, 5(1). 

Nasution, H. (2015). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Bandung: Mizan. 

Noviana, D. I. (2020). Strategi Dakwah K.H. Abdurrahman Wahid dalam Menjaga 
Kerukunan Antarumat Beragama di Indonesia. Skripsi, UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Rakhmat, J. (2008). Psikologi Komunikasi. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Sambas, S. (2021). Islam dan Masyarakat: Perkembangan Pemikiran Sosial. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar. 

Saepudin Anshari, E. (2015). Mengenal Metode Dakwah Rasulullah: Konsep dan 
Aplikasinya. Jakarta: Kencana. 

Setiawan, E. (2017). Konsep Teologi Pluralisme Gus Dur dalam Meretas 
Keberagaman di Indonesia. Asketik: Jurnal Agama dan Perubahan Sosial, 1(1), 57-68. 

Siswanto, M., & Fakhruddin, M. A. (2022). Islam Kosmopolitan Gus Dur dalam 
Konteks Sosio-Keagamaan di Indonesia. Journal of Islamic Thought and 
Philosophy, 1(1), 1-26. 

Syabibi, M. R. (2020). “Diskursus Pribumisasi Islam Di Ruang Publik: Dakwah 
Abdurrahman Wahid Perspektif Tindakan Komunikatif Jurgen Habermas. Sekolah 
Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

Wahid, A. (2007). Tuhan Tidak Perlu Dibela. Jakarta: Wahid Institute. 

Wahid, A. (2001). Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama Masyarakat Negara 
Demokrasi. Jakarta: The Wahid Institute. 

 


