
CONTINUUM: Indonesia Journal Islamic Community Development 
Volume 02, Nomor 2, 2023, 103-114 

e-ISSN: 3021-8810 
 

 

 
SOCIAL INTERACTION PATTERNS OF RURAL COMMUNITIES IN 

MAINTAINING LOCAL WISDOM 

Rani 

Prodi Pengembangan Masyarakt Islam, Institut Agama Islam Negeri Parepare 

Email Penulis: abcd@gmail.com  

 
 
 

INFO ARTIKEL 
Riwayat Artikel: 

Dikirim 
Januari 8, 2023 

Direvisi 
April, 20, 2023 

Terbit 
Desember, 5, 2023 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas pola interaksi sosial masyarakat pedesaan 
dalam menjaga kearifan lokal di tengah arus modernisasi. Tujuan 
penelitian adalah mengidentifikasi bentuk interaksi sosial, 
perannya dalam mempertahankan tradisi, serta tantangan yang 
dihadapi. Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif 
deskriptif dengan observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil 
menunjukkan bahwa gotong royong, musyawarah desa, dan ritual 
adat masih berfungsi sebagai mekanisme pelestarian budaya, 
meski menghadapi tantangan migrasi, individualisme, dan 
pengaruh global. Implikasi penelitian menekankan pentingnya 
sinergi masyarakat, pemerintah, dan akademisi dalam mendukung 
keberlanjutan kearifan lokal.  

Kata Kunci:Interaksi sosial, Masyarakat Pedesaan, Kearifan lokal 

ABSTRAK 

This study examines the patterns of social interaction in rural 
communities in preserving local wisdom amid the current of 
modernization. The purpose of the research is to identify the forms of social 
interaction, their role in maintaining traditions, and the challenges 
encountered. The research employed a descriptive qualitative approach 
through observation, interviews, and documentation. The findings reveal 
that gotong royong (mutual cooperation), village deliberations, and 
traditional rituals still function as mechanisms of cultural preservation, 
despite facing challenges such as migration, individualism, and global 
influences. The study implies the importance of synergy among 
communities, government, and academics in supporting the sustainability 
of local wisdom. 

Keywords: Social interaction, Rural communities, Local wisdom 

 

 

mailto:abcd@gmail.com


 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 104 

PENDAHULUAN  

Masyarakat pedesaan di Indonesia memiliki ciri sosial yang khas, yaitu keterikatan 
kuat pada tradisi, norma, dan nilai budaya yang diwariskan antargenerasi, serta 
solidaritas sosial yang tinggi dan peran penting adat dalam kehidupan sehari-hari. 
Interaksi antaragama di desa umumnya harmonis dan produktif, memperlihatkan 
model multikulturalisme berbasis kearifan lokal (Umam & Barmawi, 2023)Kearifan 
lokal tidak hanya berfungsi sebagai identitas budaya, tetapi juga sebagai 
mekanisme pengendali sosial yang menjaga harmoni dalam kehidupan 
bermasyarakat. Misalnya, praktik gotong royong, musyawarah desa, serta upacara 
adat yang terkait dengan siklus pertanian, semua mencerminkan nilai-nilai 
kebersamaan yang telah melekat dalam kehidupan sehari-hari. 

Urbanisasi dan globalisasi mempercepat perubahan sosial di desa, terlihat dari 
perubahan gaya hidup, pola konsumsi, pola pikir, dan interaksi sosial. Masyarakat 
desa mulai mengadopsi nilai-nilai urban, seperti orientasi ekonomi individualistik 
dan konsumsi modern (Junaedi et al., 2023) Meski terjadi perubahan, beberapa nilai 
tradisional seperti gotong royong dan kebersamaan masih dipertahankan, meski 
dalam bentuk yang lebih adaptif. Interaksi antara penduduk lokal dan pendatang 
di wilayah pinggiran kota dapat menciptakan transfer pengetahuan dan 
memperkuat resiliensi masyarakat desa terhadap perubahan (Buchori et al., 2022) 

Berbagai penelitian telah dilakukan mengenai hubungan antara interaksi sosial dan 
kearifan lokal di masyarakat pedesaan. Misalnya, penelitian Saefullah Aji et al. 
(2025) mengungkap bahwa gotong royong menciptakan jaringan sosial yang erat, 
memperkuat rasa kebersamaan, dan menjadi fondasi solidaritas di masyarakat, 
baik dalam konteks pedesaan maupun perkotaan. Nilai-nilai seperti saling 
membantu, toleransi, dan kebersamaan menjadi inti dari praktik ini . Penelitian lain 
oleh Mohamad Firdaus (2022) menunjukkan bahwa musyawarah desa mendorong 
partisipasi seluruh warga, termasuk generasi muda, dalam proses diskusi dan 
pengambilan keputusan bersama. Hal ini memperkuat rasa kebersamaan, 
solidaritas, dan tanggung jawab kolektif  

Selain itu, studi oleh Rohman et al. (2024) menemukan bahwa ritual adat dan 
perayaan tradisional menjadi sarana utama pewarisan nilai, norma, dan simbol 
budaya, mempertegas identitas kolektif masyarakat pedesaan di tengah arus 
modernisasi Namun, sebagian besar penelitian terdahulu cenderung 
menitikberatkan pada satu aspek interaksi sosial, misalnya hanya gotong royong 
atau musyawarah, sehingga belum memberikan gambaran yang komprehensif 
mengenai pola interaksi sosial secara menyeluruh dalam menjaga kearifan lokal. 

Penelitian ini berbeda dari studi sebelumnya karena mencoba mengintegrasikan 
berbagai bentuk interaksi sosial yang ada di pedesaan—mulai dari kerja sama 
(gotong royong), musyawarah, hingga praktik adat—sebagai satu kesatuan pola 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 105 

yang berkontribusi pada pelestarian kearifan lokal. Penulisan ini memiliki tujuan 
utama untuk mengeksplorasi dan memahami kontribusi pola interaksi sosial 
masyarakat pedesaan terhadap upaya pelestarian kearifan lokal. Secara spesifik, 
tujuan penelitian ini meliputi: mengidentifikasi pola-pola interaksi sosial yang 
sering terjadi di lingkungan masyarakat pedesaan; menganalisis sejauh mana 
interaksi tersebut berperan dalam mempertahankan tradisi lokal di tengah arus 
modernisasi; dan memberikan rekomendasi praktis yang dapat diterapkan oleh 
berbagai pihak, seperti masyarakat, pemerintah, maupun akademisi, dalam 
mendukung keberlanjutan kearifan lokal. Dengan pemahaman yang mendalam 
terhadap pola-pola tersebut, diharapkan penelitian ini dapat berkontribusi secara 
nyata dalam menjaga keberlanjutan tradisi dan nilai-nilai budaya masyarakat 
pedesaan Indonesia.  

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif, yang bertujuan untuk 
menggambarkan dan menganalisis pola interaksi sosial masyarakat pedesaan 
dalam menjaga kearifan lokal. Lokasi penelitian dipilih berdasarkan karakteristik 
desa yang aktif mempertahankan tradisi dan nilai-nilai budaya lokal. Data 
dikumpulkan melalui: Wawancara mendalam, melibatkan tokoh masyarakat 
seperti kepala adat, pemuka agama, serta pemuda desa yang terlibat dalam 
kegiatan tradisional.; Observasi langsung, untuk mempelajari bagaimana pola 
interaksi sosial berlangsung dalam aktivitas sehari-hari masyarakat. Observasi 
merupakan metode pengumpulan data yang melibatkan hubungan sosial antara 
peneliti dan informan dalam konteks tertentu. Dalam metode ini, peneliti secara 
langsung mengamati objek penelitian di lapangan dan mencatat berbagai kejadian 
yang berlangsung. Tujuan utama dari metode observasi adalah memperoleh 
pemahaman yang tepat dan faktual mengenai kondisi di lapangan (Moleong, 2012); 
Studi dokumentasi, dengan meninjau arsip, buku, dan catatan yang relevan 
tentang tradisi dan budaya lokal. Dokumentasi merupakan metode pengumpulan 
data yang tidak secara langsung menargetkan subjek penelitian, tetapi berperan 
sebagai sumber informasi tambahan yang signifikan bagi peneliti. Metode ini 
dilakukan dengan mengumpulkan data yang kemudian dianalisis secara 
mendalam. 

LANDASAN TEORITIS  

Kajian mengenai pola interaksi sosial masyarakat pedesaan dalam menjaga 
kearifan lokal perlu ditopang oleh kerangka teoritis yang kuat. Bagian ini 
membahas teori dan konsep utama yang relevan, yaitu teori interaksi sosial, teori 
solidaritas sosial, konsep masyarakat pedesaan, dan konsep kearifan lokal. 
Keempat aspek ini saling melengkapi untuk menjelaskan dinamika sosial di 
pedesaan dan bagaimana pola interaksi masyarakat berperan dalam 
mempertahankan identitas budaya mereka. 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 106 

Teori Interaksi Sosial 

Interaksi sosial merupakan dasar dari semua kehidupan sosial. Menurut Soerjono 
Soekanto, interaksi sosial adalah hubungan timbal balik yang terjadi ketika 
individu atau kelompok saling memengaruhi satu sama lain (Soekanto, 2012). 
Bentuk-bentuk interaksi ini dapat berupa kerja sama, persaingan, akomodasi, 
hingga konflik. Dalam konteks masyarakat pedesaan, interaksi sosial biasanya 
didominasi oleh bentuk kerja sama, seperti gotong royong, yang memperkuat 
ikatan sosial antarindividu. 

Teori interaksi simbolik yang diperkenalkan oleh Herbert Blumer juga relevan 
dalam menjelaskan pola komunikasi masyarakat desa. Blumer menekankan bahwa 
interaksi manusia dimediasi oleh simbol, bahasa, dan makna yang diciptakan 
secara kolektif. Dalam tradisi pedesaan, simbol-simbol budaya seperti ritual panen 
atau upacara adat berfungsi sebagai media yang memperkuat rasa kebersamaan 
dan identitas sosial. 

Teori Solidaritas Sosial 

Durkheim membedakan solidaritas sosial menjadi dua bentuk, yaitu solidaritas 
mekanik dan solidaritas organik. Solidaritas mekanik ditandai dengan 
keseragaman norma, nilai, serta kesadaran kolektif yang kuat, biasanya ditemukan 
dalam masyarakat sederhana atau pedesaan. Sedangkan solidaritas organik 
muncul pada masyarakat modern dengan pembagian kerja yang kompleks. 

Masyarakat pedesaan di Indonesia masih banyak yang didominasi oleh solidaritas 
mekanik. Hal ini terlihat dari keterikatan mereka pada tradisi bersama, 
kepercayaan kolektif, serta praktik sosial yang seragam, seperti musyawarah desa 
dan kerja bakti. Solidaritas mekanik inilah yang memungkinkan masyarakat 
pedesaan memiliki ketahanan sosial dalam menghadapi perubahan. 

Namun demikian, seiring meningkatnya kontak dengan dunia luar, bentuk 
solidaritas organik juga mulai muncul, misalnya melalui spesialisasi pekerjaan di 
desa atau adanya diversifikasi ekonomi. Perpaduan kedua bentuk solidaritas ini 
menimbulkan dinamika baru yang menarik untuk dianalisis. 

Konsep Masyarakat Pedesaan 

Masyarakat pedesaan secara sosiologis digambarkan sebagai kelompok sosial yang 
relatif kecil, homogen, dan memiliki keterikatan erat pada lingkungan alam dan 
tradisi. Hubungan sosial di pedesaan lebih bersifat personal, face to face, dan 
cenderung paternalistik. Hal ini berbeda dengan masyarakat perkotaan yang 
bercirikan individualisme dan hubungan sosial yang impersonal. 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 107 

Koentjaraningrat Koentjaraningrat (2009) menekankan bahwa masyarakat desa di 
Indonesia masih menjadikan adat, agama, dan tradisi sebagai pedoman hidup. 
Dalam kehidupan sehari-hari, masyarakat pedesaan mengutamakan harmoni, 
sehingga mekanisme penyelesaian konflik lebih banyak dilakukan melalui 
musyawarah. Selain itu, sifat gotong royong menjadi ciri khas yang membedakan 
masyarakat pedesaan dengan masyarakat modern. 

Karakteristik tersebut penting dipahami karena menjadi landasan terbentuknya 
pola interaksi sosial yang unik, sekaligus menjadi medium utama dalam 
mempertahankan kearifan lokal. 

Konsep Kearifan Lokal 

Menurut Mazid et al. (2020), istilah "kearifan lokal" berasal dari dua kata utama, 
yaitu "kearifan" yang dalam bahasa Inggris disebut "wisdom," dan "lokal" yang 
berarti "local." Secara terminologis, kearifan lokal dapat dipahami sebagai suatu 
gagasan atau konsep yang bersifat bijaksana, bernilai, dan dijadikan pedoman oleh 
masyarakat setempat dalam menjalani kehidupannya. Pandangan ini berakar pada 
pengetahuan dan praktik yang mencerminkan kemampuan komunitas lokal dalam 
menyaring dan mengadaptasi elemen budaya asing sehingga sesuai dengan nilai-
nilai budaya setempat. Dalam konteks antropologi, kearifan lokal mencerminkan 
kecakapan masyarakat dalam mempertahankan identitas budaya mereka sambil 
menghadapi interaksi dengan budaya luar. Selain itu, Rochgiyanti & Susanto (2017) 
menekankan bahwa kearifan lokal memiliki sifat fleksibel dan mampu bertahan 
dalam menghadapi perubahan lingkungan. 

Di Indonesia, kearifan lokal sering terwujud dalam bentuk tradisi gotong royong, 
hukum adat, dan upacara ritual yang terkait dengan alam dan siklus kehidupan. 
Misalnya, tradisi sedekah bumi di Jawa atau upacara adat pasca panen di Sumatera 
merupakan bentuk ekspresi kolektif yang mengikat masyarakat dalam satu sistem 
nilai. 

Kearifan lokal juga memiliki fungsi ekologis, yakni menjaga keseimbangan antara 
manusia dengan alam. Pengetahuan tradisional dalam mengelola pertanian, 
penggunaan lahan, dan konservasi sumber daya alam sering kali lebih 
berkelanjutan dibanding praktik modern yang berorientasi pada eksploitasi (Keraf, 
2010) 

Dalam konteks penelitian ini, kearifan lokal dipandang tidak hanya sebagai 
warisan budaya, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang dipertahankan melalui 
pola interaksi masyarakat pedesaan. Dengan kata lain, interaksi sosial menjadi 
sarana utama dalam mentransmisikan nilai-nilai kearifan lokal kepada generasi 
berikutnya. 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 108 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pola interaksi sosial di pedesaan masih 
menjadi kunci utama dalam menjaga kearifan lokal. Interaksi tersebut bukan hanya 
sarana komunikasi, tetapi juga mekanisme pewarisan nilai budaya kepada generasi 
muda. Namun, agar kearifan lokal tetap bertahan, dibutuhkan adaptasi yang kreatif 
serta dukungan dari masyarakat, pemerintah, dan akademisi dalam menghadapi 
tantangan globalisasi. 

Pola Interaksi Sosial di Masyarakat Pedesaan 

Pola interaksi sosial di masyarakat pedesaan memiliki karakteristik unik yang 
mencerminkan keakraban dan solidaritas tinggi antarwarga. Gotong royong 
menjadi salah satu praktik sosial yang paling sering dijumpai. Di pedesaan, gotong 
royong biasanya dilakukan dalam konteks pertanian seperti menanam padi, panen, 
dan memperbaiki saluran irigasi. Selain itu, juga dilakukan dalam pembangunan 
rumah, acara hajatan, hingga kegiatan kemasyarakatan seperti membersihkan jalan 
desa. Gotong royong merupakan warisan budaya Indonesia yang telah terbukti 
efektif dalam membangun solidaritas sosial di berbagai komunitas. Melalui kerja 
bersama, warga saling mengenal, mempererat hubungan, dan menumbuhkan rasa 
saling percaya (Sumitro et al., 2024) 

Pola tolong-menolong juga menjadi bagian penting dalam kehidupan masyarakat 
pedesaan. Tradisi ini dilakukan secara sukarela, baik dalam bentuk tenaga, materi, 
maupun dukungan emosional, tanpa mengharapkan imbalan. Misalnya, saat ada 
keluarga yang sedang berduka, masyarakat biasanya bahu-membahu membantu 
proses pemakaman, menyediakan makanan, atau memberikan bantuan lain yang 
dibutuhkan. Begitu pula dalam situasi seperti perayaan pernikahan atau khitanan, 
warga sekitar akan membantu dalam persiapan hingga pelaksanaannya. Pola ini 
tidak hanya memperkuat hubungan antarwarga, tetapi juga menciptakan budaya 
saling peduli yang tinggi. Pola tolong-menolong memperkuat kohesi sosial, 
meningkatkan kesejahteraan, dan menjadi solusi adaptif terhadap perubahan sosial, 
ekonomi, dan lingkungan. Namun, modernisasi, urbanisasi, dan perubahan 
demografi menuntut inovasi agar tradisi ini tetap relevan dan 
efektif (Khozhaniyazova, 2022) 

Pola lainnya yang tidak kalah penting adalah musyawarah, yang merupakan proses 
pengambilan keputusan secara bersama-sama melalui diskusi. Musyawarah 
biasanya dilakukan untuk menyelesaikan masalah atau merencanakan sesuatu 
yang melibatkan banyak pihak, seperti pembagian hasil panen, pembagian lahan, 
atau pelaksanaan acara desa. Dalam proses musyawarah, setiap warga memiliki 
hak untuk menyampaikan pendapat, dan keputusan diambil secara mufakat. Tokoh 
adat, kepala desa, atau pemuka agama sering kali berperan sebagai mediator yang 
membantu proses tersebut berjalan lancar. Tradisi ini menunjukkan adanya budaya 
demokrasi di tingkat lokal yang sudah berlangsung sejak lama. Musyawarah 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 109 

memperlihatkan praktik demokrasi lokal, di mana warga dari berbagai lapisan 
sosial memiliki kesempatan menyampaikan pendapat. Dalam proses ini, nilai 
kebersamaan lebih diutamakan dibandingkan kepentingan individu. 

Selain itu, masyarakat pedesaan masih melaksanakan tradisi dan ritual adat, 
misalnya sedekah bumi, slametan panen, atau selamatan desa. Ritual tersebut 
menjadi wadah ekspresi spiritual dan sosial yang mengikat seluruh warga. Ritual 
menyediakan ruang bagi individu dan komunitas untuk mengalami makna, 
sakralitas, dan transendensi. Melalui simbol dan tindakan kolektif, ritual 
memungkinkan peserta merasakan keterhubungan dengan sesuatu yang lebih 
besar dari diri sendiri, baik dalam konteks religius maupun spiritual yang lebih luas 
(van der Weegen et al., 2019). Partisipasi yang luas membuat kegiatan ini bukan 
hanya seremonial, tetapi juga sarana integrasi sosial  

Secara keseluruhan, pola-pola interaksi sosial di masyarakat pedesaan 
menunjukkan adanya semangat kolektivitas yang kuat, didukung oleh nilai-nilai 
tradisional seperti gotong royong, tolong-menolong, dan musyawarah. Pola ini 
tidak hanya menjaga harmoni sosial, tetapi juga menjadi fondasi penting dalam 
melestarikan kearifan lokal yang menjadi identitas budaya komunitas. Melalui 
interaksi sosial yang erat, masyarakat pedesaan mampu mempertahankan 
solidaritas mereka di tengah tantangan perubahan zaman. 

Hubungan Pola Interaksi Sosial dengan Kearifan Lokal 

Hubungan antara pola interaksi sosial dengan kearifan lokal menjadi fondasi utama 
dalam menjaga tatanan sosial di masyarakat. Modernisasi dan globalisasi 
membawa perubahan yang cepat ke pedesaan. Namun, interaksi sosial justru 
berperan penting dalam mempertahankan tradisi lokal di tengah perubahan 
tersebut. Interaksi sosial menjadi sarana untuk menanamkan nilai-nilai budaya 
pada generasi muda. Anak-anak dan remaja belajar tentang gotong royong, 
musyawarah, dan ritual adat dengan terlibat langsung dalam kegiatan. Proses ini 
mencerminkan konsep interaksi simbolik Blumer, bahwa simbol-simbol budaya 
yang digunakan dalam interaksi membentuk pemahaman kolektif. Melalui 
interaksi sosial, masyarakat pedesaan menguatkan identitas mereka sebagai 
komunitas yang berbeda dari masyarakat kota. Tradisi adat yang dijalankan 
bersama menumbuhkan rasa memiliki terhadap budaya lokal, sehingga warga 
merasa bangga dengan identitas mereka. Adaptasi budaya pada masyarakat sangat 
dipengaruhi oleh mekanisme social learning, di mana masyarakat belajar dari satu 
sama lain dan menilai apakah nilai atau praktik baru sesuai dengan tradisi lokal. 
Proses ini memungkinkan integrasi budaya luar yang dianggap bermanfaat, 
sementara budaya yang tidak cocok cenderung ditolak atau diabaikan (Galesic et 
al., 2023) 

Tantangan dalam Menjaga Kearifan Lokal 

Meski interaksi sosial berperan penting dalam melestarikan tradisi, masyarakat 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 110 

pedesaan menghadapi sejumlah tantangan yang serius, antara lain: Pengaruh 

globalisasi, yang membuka pintu masuknya budaya asing ke dalam masyarakat 
Indonesia secara masif. Dengan pesatnya kemajuan teknologi dan informasi, 
budaya global dengan mudah menyebar melalui media sosial, internet, dan 
berbagai platform digital lainnya. Generasi muda, yang lebih terpapar pada 
kemajuan teknologi ini, sering kali lebih tertarik pada gaya hidup modern yang 
dianggap lebih praktis dan menarik. Akibatnya, mereka mulai kehilangan minat 
terhadap budaya lokal yang dianggap kuno atau tidak relevan dengan kehidupan 
mereka yang lebih global. Hal ini berkontribusi pada hilangnya nilai-nilai dan 
identitas budaya lokal yang telah ada sejak lama. Seperti yang dijelaskan oleh 
Ummu Inayah et al. (2025), globalisasi juga mendorong perubahan nilai, seperti 
munculnya hedonisme dan individualisme, yang dapat bertentangan dengan nilai-
nilai tradisional masyarakat lokal . Misalnya, dalam dunia musik, film, dan fesyen, 
budaya asing sering kali mendominasi selera pasar, mengalahkan produk lokal. 
Tanpa adanya upaya untuk melestarikan dan mempopulerkan budaya lokal, 
generasi muda akan semakin terasing dari identitas budaya mereka sendiri; 
Modernisasi juga membawa dampak besar terhadap pelestarian kearifan lokal. 
Dengan kemajuan teknologi yang terus berkembang, gaya hidup masyarakat juga 
ikut berubah. Masyarakat lebih memilih kehidupan yang serba instan, dengan 
mengutamakan efisiensi dan kemudahan, yang pada akhirnya menggeser nilai-nilai 
tradisional yang berbasis pada kerjasama sosial, kesederhanaan, dan keberlanjutan. 
Zhong et al. (2025) mencatat bahwa modernisasi memicu pergeseran nilai dari 
norma-norma absolut dan tradisional menuju nilai yang lebih rasional, 
individualistik, dan partisipatif. Hal ini menyebabkan budaya tradisional semakin 
terpinggirkan dan dianggap kurang adaptifPekerjaan-pekerjaan tradisional, seperti 
bertani menggunakan cara-cara tradisional atau kerajinan tangan yang 
mengandalkan keterampilan lokal, semakin ditinggalkan, karena orang lebih 
memilih pekerjaan yang memberikan keuntungan ekonomi lebih cepat dan lebih 
modern; Komodifikasi budaya juga menjadi masalah serius dalam pelestarian 
kearifan lokal. Banyak tradisi yang awalnya memiliki nilai spiritual atau sosial yang 
dalam, kini diperlakukan sebagai objek wisata yang hanya ditekankan pada nilai 
hiburan atau komersial. Sebagai contoh, upacara adat yang dulunya memiliki 
makna sakral dan simbolis, sekarang sering dijadikan atraksi wisata yang hanya 
mengutamakan keuntungan finansial. Surata et al. (2024) menyatakan bahwa ketika 
komersialisasi dapat menyebabkan homogenisasi produk budaya, penurunan 
kualitas kerajinan tradisional, serta perubahan bentuk dan makna upacara adat. Hal 
ini membuat tradisi kehilangan keunikan dan daya tarik otentiknya. Tarian 
tradisional atau ritual-ritual tertentu yang dulunya dipandang sebagai bentuk 
penghormatan terhadap leluhur dan alam, kini lebih dilihat sebagai pertunjukan 
semata, yang menghilangkan konteks budaya yang lebih dalam; Selain itu, 
kurangnya minat dari generasi muda terhadap budaya lokal juga menjadi 
tantangan besar. Banyak dari mereka yang merasa bahwa budaya lokal tidak lagi 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 111 

relevan dengan kebutuhan mereka yang lebih mengutamakan kehidupan yang 
praktis dan berbasis teknologi. Mereka lebih tertarik pada tren global yang lebih 
dinamis dan berkembang cepat. Padahal, generasi muda memiliki peran yang 
sangat penting dalam menjaga kelestarian budaya lokal, karena mereka adalah 
penerus yang akan mewariskan budaya tersebut kepada generasi berikutnya. 
Tanpa keterlibatan aktif mereka, kemungkinan besar kearifan lokal akan semakin 
hilang. Indriyani et al. (2023) menyebutkan bahwa generasi muda cenderung 
menganggap budaya lokal tidak relevan, lebih tertarik pada budaya global, dan 
kurang memiliki rasa kepemilikan terhadap warisan budaya sendir; Kurangnya 

kebijakan pelestarian budaya juga menjadi masalah dalam pelestarian kearifan 
lokal. Banyak daerah yang lebih fokus pada pembangunan fisik dan ekonomi, 
seperti infrastruktur dan proyek-proyek besar, tanpa mempertimbangkan 
dampaknya terhadap keberlanjutan budaya lokal. Misalnya, pembangunan 
kawasan komersial atau pemukiman baru yang mengabaikan pentingnya menjaga 
situs-situs budaya dan tradisi lokal. Shcherbina & Salmo (2023) mengkritik banyak 
kebijakan pembangunan lebih menekankan aspek ekonomi, sementara dimensi 
sosial dan budaya sering diabaikan. Hal ini membuat pelestarian budaya tidak 
menjadi prioritas, sehingga situs-situs bersejarah rentan tergerus Jika tidak ada 
kebijakan yang mendukung pelestarian budaya lokal, maka banyak warisan budaya 
yang tidak tergantikan akan hilang. 

Upaya untuk mempertahankan pola interaksi sosial dan kearifan lokal  

Upaya mempertahankan pola interaksi sosial dan kearifan lokal membutuhkan 
pendekatan yang komprehensif dan berkelanjutan. Salah satu langkah utama 
adalah melalui sistem pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai budaya lokal 
ke dalam kurikulum. Pendidikan formal, terutama di sekolah-sekolah, memiliki 
peran penting dalam memperkenalkan siswa pada pentingnya tradisi dan adat 
istiadat yang ada di masyarakat mereka. Dalam hal ini, penting bagi kurikulum 
pendidikan untuk menekankan nilai-nilai sosial seperti gotong royong, 
musyawarah mufakat, dan kerjasama antarwarga, yang menjadi ciri khas pola 
interaksi sosial di banyak komunitas Indonesia. Dengan mengajarkan hal ini, 
pendidikan berbasis budaya lokal membantu membentuk karakter, patriotisme, 
dan identitas kebangsaan siswa, serta menumbuhkan kecintaan pada budaya 
sendiri di tengah arus globalisasi  (Handayani et al., 2023). Selain pendidikan, 
masyarakat harus diberdayakan untuk aktif dalam pelaksanaan kegiatan yang 
berkaitan dengan budaya dan tradisi lokal, seperti upacara adat, festival seni, atau 
pengajaran keterampilan tradisional. Di zaman digital ini, teknologi juga dapat 
berperan besar dalam melestarikan kearifan lokal. Generasi muda, yang sangat 
akrab dengan teknologi, memiliki potensi besar untuk memanfaatkan platform 
online dalam mendokumentasikan dan mempromosikan budaya lokal. Pemerintah 
juga memainkan peran penting dalam mendukung pelestarian kearifan lokal 
melalui kebijakan yang mendukung budaya. Salah satunya adalah dengan 
memberikan insentif kepada komunitas budaya yang aktif melestarikan tradisi, 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 112 

atau dengan mengembangkan pariwisata berbasis budaya yang dapat memberikan 
manfaat ekonomi bagi masyarakat. Revitalisasi budaya lokal juga sangat 
diperlukan, dengan mengadaptasi elemen-elemen tradisional agar tetap menarik 
bagi generasi muda tanpa mengorbankan nilai budaya yang terkandung di 
dalamnya. 

SIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pola interaksi sosial masyarakat pedesaan 
masih memiliki peranan yang sangat penting dalam menjaga keberlangsungan 
kearifan lokal. Pola-pola interaksi seperti gotong royong, musyawarah desa, tradisi 
adat, dan praktik tolong-menolong sehari-hari bukan hanya berfungsi praktis 
dalam kehidupan sosial-ekonomi, tetapi juga menjadi mekanisme kultural yang 
mentransmisikan nilai-nilai kolektif dari satu generasi ke generasi berikutnya. 
Dengan demikian, interaksi sosial berfungsi ganda: sebagai sarana membangun 
kohesi sosial sekaligus sebagai filter budaya dalam menghadapi pengaruh 
modernisasi. 

Meskipun demikian, penelitian ini juga menemukan adanya tantangan serius, 
seperti globalisasi, modernisasi, komodifikasi budaya, kurangnya minat generasi 
muda, serta kurangnya dukungan kebijakan berbasis budaya. Tantangan-
tantangan ini menunjukkan bahwa tanpa upaya revitalisasi, kearifan lokal berisiko 
mengalami erosi seiring perubahan sosial. 

Implikasinya, dibutuhkan strategi adaptif untuk memperkuat interaksi sosial dan 
pelestarian budaya. Masyarakat perlu melibatkan generasi muda secara aktif dalam 
kegiatan tradisi, pemerintah desa harus mengintegrasikan kearifan lokal dalam 
program pembangunan, dan akademisi diharapkan berperan dalam penelitian, 
pendampingan, serta dokumentasi tradisi. Dengan kolaborasi tersebut, kearifan 
lokal dapat terus hidup sebagai identitas dan kekuatan masyarakat pedesaan dalam 
menghadapi arus globalisasi. 

DAFTAR PUSTAKA  

Buchori, I., Rahmayana, L., Pangi, P., Pramitasari, A., Sejati, A. W., Basuki, Y., & 
Bramiana, C. N. (2022). In situ urbanization-driven industrial activities: the 
Pringapus enclave on the rural-urban fringe of Semarang Metropolitan Region, 
Indonesia. International Journal of Urban Sciences, 26(2), 244–267. 
https://doi.org/10.1080/12265934.2021.1925141 

Galesic, M., Barkoczi, D., Berdahl, A. M., Biro, D., Carbone, G., Giannoccaro, I., 
Goldstone, R. L., Gonzalez, C., Kandler, A., Kao, A. B., Kendal, R., Kline, M., 
Lee, E., Massari, G. F., Mesoudi, A., Olsson, H., Pescetelli, N., Sloman, S. J., 
Smaldino, P. E., & Stein, D. L. (2023). Beyond collective intelligence: Collective 
adaptation. Journal of The Royal Society Interface, 20(200). 
https://doi.org/10.1098/rsif.2022.0736 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 113 

Handayani, R., Narimo, S., Fuadi, D., Minsih, M., & Widyasari, C. (2023). Preserving 
Local Cultural Values in Forming the Character of Patriotism in Elementary 
School Students in Wonogiri Regency. Journal of Innovation in Educational and 
Cultural Research, 4(1), 56–64. https://doi.org/10.46843/jiecr.v4i1.450 

Indriyani, D., Komalasari, K., Malihah, E., & Fitriasari, S. (2023). Promoting civic 
engagement among students in the preservation of local culture during a time 
of disruption. Jurnal Civics: Media Kajian Kewarganegaraan, 20(1), 104–113. 
https://doi.org/10.21831/jc.v20i1.58790 

Junaedi, J., Dikrurohman, D., & Abdullah, A. (2023). Analysis of Social Change in 
Rural Communities Due to the Influence of Urbanization and Globalization in 
Indonesia. Edunity Kajian Ilmu Sosial Dan Pendidikan, 2(3), 431–441. 
https://doi.org/10.57096/edunity.v2i3.76 

Keraf, A. S. (2010). Etika Lingkungan Hidup. Kompas. 
Khozhaniyazova, G. M. (2022). The tradition of mutual assistance kömek in the 

agrarian culture of the Karakalpaks in an environmental crisis. Historical 
Ethnology, 7(3), 388–397. https://doi.org/10.22378/he.2022-7-3.388-397 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta. 
Mazid, S., Prasetyo, D., & Farikah, F. (2020). Nilai Nilai Kearifan Lokal Sebagai 

Pembentuk Karakter Masyarakat. Jurnal Pendidikan Karakter, 10(2), 249–262. 
Mohamad Firdaus. (2022). Democracy Making melalui Musyawarah Desa di Desa 

Bendungan Kecamatan Kaliwiro Wonosobo. Jurnal Masyarakat Dan Desa, 2(2), 
159–178. https://doi.org/10.47431/jmd.v2i2.277 

Moleong, L. (2012). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT. Remaja Rosdakarya. 
Rochgiyanti, M., & Susanto, H. (2017). Transformation of wetland local wisdom 

values on activities of Swamp Buffalo Breeding in Social Science Learning 
Practice. 1st International Conference on Social Sciences Education-" Multicultural 
Transformation in Education, Social Sciences and Wetland Environment"(ICSSE 
2017), 272–276. 

Rohman, A. D., Afiah, K., Riayana, R., & Huda, M. F. (2024). Nyadran: Tradisi 
Penghormatan Leluhur dalam Bingkai Nilai-Nilai Islam di Dusun Silawan 
Desa Kutorojo. PRAXIS: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 2(3), 171–176. 
https://doi.org/10.47776/praxis.v2i3.1018 

Saefullah Aji, Diyah Nur Septiyaningsih, Lilis Nurhalimah, Sindi Pusparani, & 
Sindi Pusparani. (2025). Implementasi Nilai-nilai Kearifan Lokal Desa 
Penglipuran dalam Meningkatkan Solidaritas Sosial. Concept: Journal of Social 
Humanities and Education, 4(1), 114–121. 
https://doi.org/10.55606/concept.v4i1.1822 

Shcherbina, E., & Salmo, A. (2023). Exploring Impact of Historical and Cultural 
Heritage on the Sustainability of Urban and Rural Settlements. E3S Web of 
Conferences, 457, 03001. https://doi.org/10.1051/e3sconf/202345703001 

Soekanto, S. (2012). Sosiologi: Suatu Pengantar. Raja Grafindo Persada. 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 114 

Sumitro, S., Agung Firmansyah, Micha Fiedlschuster, Wafa Affaghrou, & Johnas 
Amon Buhori. (2024). Social Solidarity in the Tradition of Mutual Cooperation: 
Indonesia Cultural Heritage. Journal of Social and Humanities, 2(2), 135–141. 
https://doi.org/10.59535/jsh.v2i2.411 

Surata, I. K., Sumartana, I. M., & Utama, I. G. B. R. (2024). The impact of cultural 
tourism on local traditions. JPPI (Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia), 10(4), 
672–683. https://doi.org/10.29210/020244780 

Umam, F., & Barmawi, M. (2023). Indigenous Islamic 
Multiculturalism: Interreligious Relations in Rural East Java, Indonesia. 
Ulumuna, 27(2), 649–691. https://doi.org/10.20414/ujis.v27i2.752 

Ummu Inayah, A., Saajidah, N., & Ratnawati, E. (2025). The Impact of Globalization 
on Changes in Modern Society from an Educational Perspective. International 
Journal of Islamic Education Discourse, 1(1), 18–21. 
https://doi.org/10.59966/dc6s0f69 

van der Weegen, K., Hoondert, M., Timmermann, M., & van der Heide, A. (2019). 
Ritualization as Alternative Approach to the Spiritual Dimension of Palliative 
Care: A Concept Analysis. Journal of Religion and Health, 58(6), 2036–2046. 
https://doi.org/10.1007/s10943-019-00792-z 

Zhong, Y., Thouzeau, V., & Baumard, N. (2025). Literary Fiction Indicates Early 
Modernization in China Prior to Western Influence. Sociological Science, 12, 
202–231. https://doi.org/10.15195/v12.a10 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 115 

 
 


