Volume 02, Nomor 2, 2023, 103-114
e-ISSN: 3021-8810

SOCIAL INTERACTION PATTERNS OF RURAL COMMUNITIES IN

MAINTAINING LOCAL WISDOM

Rani

Prodi Pengembangan Masyarakt Islam, Institut Agama Islam Negeri Parepare

INFO ARTIKEL
Riwayat Artikel:
Dikirim
Januari 8, 2023
Direvisi
April, 20, 2023
Terbit
Desember, 5, 2023

Email Penulis: abcd@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini membahas pola interaksi sosial masyarakat pedesaan
dalam menjaga kearifan lokal di tengah arus modernisasi. Tujuan
penelitian adalah mengidentifikasi bentuk interaksi sosial,
perannya dalam mempertahankan tradisi, serta tantangan yang
dihadapi. Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif dengan observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil
menunjukkan bahwa gotong royong, musyawarah desa, dan ritual
adat masih berfungsi sebagai mekanisme pelestarian budaya,
meski menghadapi tantangan migrasi, individualisme, dan
pengaruh global. Implikasi penelitian menekankan pentingnya
sinergi masyarakat, pemerintah, dan akademisi dalam mendukung
keberlanjutan kearifan lokal.

Kata Kunci:Interaksi sosial, Masyarakat Pedesaan, Kearifan lokal

ABSTRAK

This study examines the patterns of social interaction in rural
communities in preserving local wisdom amid the current of
modernization. The purpose of the research is to identify the forms of social
interaction, their role in maintaining traditions, and the challenges
encountered. The research employed a descriptive qualitative approach
through observation, interviews, and documentation. The findings reveal
that gotong royong (mutual cooperation), village deliberations, and
traditional rituals still function as mechanisms of cultural preservation,
despite facing challenges such as migration, individualism, and global
influences. The study implies the importance of synergy among
communities, government, and academics in supporting the sustainability
of local wisdom.

Keywords: Social interaction, Rural communities, Local wisdom



mailto:abcd@gmail.com

PENDAHULUAN

Masyarakat pedesaan di Indonesia memiliki ciri sosial yang khas, yaitu keterikatan
kuat pada tradisi, norma, dan nilai budaya yang diwariskan antargenerasi, serta
solidaritas sosial yang tinggi dan peran penting adat dalam kehidupan sehari-hari.
Interaksi antaragama di desa umumnya harmonis dan produktif, memperlihatkan
model multikulturalisme berbasis kearifan lokal (Umam & Barmawi, 2023)Kearifan
lokal tidak hanya berfungsi sebagai identitas budaya, tetapi juga sebagai
mekanisme pengendali sosial yang menjaga harmoni dalam kehidupan
bermasyarakat. Misalnya, praktik gotong royong, musyawarah desa, serta upacara
adat yang terkait dengan siklus pertanian, semua mencerminkan nilai-nilai
kebersamaan yang telah melekat dalam kehidupan sehari-hari.

Urbanisasi dan globalisasi mempercepat perubahan sosial di desa, terlihat dari
perubahan gaya hidup, pola konsumsi, pola pikir, dan interaksi sosial. Masyarakat
desa mulai mengadopsi nilai-nilai urban, seperti orientasi ekonomi individualistik
dan konsumsi modern (Junaedi et al., 2023) Meski terjadi perubahan, beberapa nilai
tradisional seperti gotong royong dan kebersamaan masih dipertahankan, meski
dalam bentuk yang lebih adaptif. Interaksi antara penduduk lokal dan pendatang
di wilayah pinggiran kota dapat menciptakan transfer pengetahuan dan
memperkuat resiliensi masyarakat desa terhadap perubahan (Buchori et al., 2022)

Berbagai penelitian telah dilakukan mengenai hubungan antara interaksi sosial dan
kearifan lokal di masyarakat pedesaan. Misalnya, penelitian Saefullah Aji et al.
(2025) mengungkap bahwa gotong royong menciptakan jaringan sosial yang erat,
memperkuat rasa kebersamaan, dan menjadi fondasi solidaritas di masyarakat,
baik dalam konteks pedesaan maupun perkotaan. Nilai-nilai seperti saling
membantu, toleransi, dan kebersamaan menjadi inti dari praktik ini . Penelitian lain
oleh Mohamad Firdaus (2022) menunjukkan bahwa musyawarah desa mendorong
partisipasi seluruh warga, termasuk generasi muda, dalam proses diskusi dan
pengambilan keputusan bersama. Hal ini memperkuat rasa kebersamaan,
solidaritas, dan tanggung jawab kolektif

Selain itu, studi oleh Rohman et al. (2024) menemukan bahwa ritual adat dan
perayaan tradisional menjadi sarana utama pewarisan nilai, norma, dan simbol
budaya, mempertegas identitas kolektif masyarakat pedesaan di tengah arus
modernisasi Namun, sebagian besar penelitian terdahulu cenderung
menitikberatkan pada satu aspek interaksi sosial, misalnya hanya gotong royong
atau musyawarah, sehingga belum memberikan gambaran yang komprehensif
mengenai pola interaksi sosial secara menyeluruh dalam menjaga kearifan lokal.

Penelitian ini berbeda dari studi sebelumnya karena mencoba mengintegrasikan
berbagai bentuk interaksi sosial yang ada di pedesaan—mulai dari kerja sama
(gotong royong), musyawarah, hingga praktik adat—sebagai satu kesatuan pola



yang berkontribusi pada pelestarian kearifan lokal. Penulisan ini memiliki tujuan
utama untuk mengeksplorasi dan memahami kontribusi pola interaksi sosial
masyarakat pedesaan terhadap upaya pelestarian kearifan lokal. Secara spesifik,
tujuan penelitian ini meliputi: mengidentifikasi pola-pola interaksi sosial yang
sering terjadi di lingkungan masyarakat pedesaan; menganalisis sejauh mana
interaksi tersebut berperan dalam mempertahankan tradisi lokal di tengah arus
modernisasi; dan memberikan rekomendasi praktis yang dapat diterapkan oleh
berbagai pihak, seperti masyarakat, pemerintah, maupun akademisi, dalam
mendukung keberlanjutan kearifan lokal. Dengan pemahaman yang mendalam
terhadap pola-pola tersebut, diharapkan penelitian ini dapat berkontribusi secara
nyata dalam menjaga keberlanjutan tradisi dan nilai-nilai budaya masyarakat
pedesaan Indonesia.

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif, yang bertujuan untuk
menggambarkan dan menganalisis pola interaksi sosial masyarakat pedesaan
dalam menjaga kearifan lokal. Lokasi penelitian dipilih berdasarkan karakteristik
desa yang aktif mempertahankan tradisi dan nilai-nilai budaya lokal. Data
dikumpulkan melalui: Wawancara mendalam, melibatkan tokoh masyarakat
seperti kepala adat, pemuka agama, serta pemuda desa yang terlibat dalam
kegiatan tradisional.; Observasi langsung, untuk mempelajari bagaimana pola
interaksi sosial berlangsung dalam aktivitas sehari-hari masyarakat. Observasi
merupakan metode pengumpulan data yang melibatkan hubungan sosial antara
peneliti dan informan dalam konteks tertentu. Dalam metode ini, peneliti secara
langsung mengamati objek penelitian di lapangan dan mencatat berbagai kejadian
yang berlangsung. Tujuan utama dari metode observasi adalah memperoleh
pemahaman yang tepat dan faktual mengenai kondisi di lapangan (Moleong, 2012);
Studi dokumentasi, dengan meninjau arsip, buku, dan catatan yang relevan
tentang tradisi dan budaya lokal. Dokumentasi merupakan metode pengumpulan
data yang tidak secara langsung menargetkan subjek penelitian, tetapi berperan
sebagai sumber informasi tambahan yang signifikan bagi peneliti. Metode ini
dilakukan dengan mengumpulkan data yang kemudian dianalisis secara
mendalam.

LANDASAN TEORITIS

Kajian mengenai pola interaksi sosial masyarakat pedesaan dalam menjaga
kearifan lokal perlu ditopang oleh kerangka teoritis yang kuat. Bagian ini
membahas teori dan konsep utama yang relevan, yaitu teori interaksi sosial, teori
solidaritas sosial, konsep masyarakat pedesaan, dan konsep kearifan lokal.
Keempat aspek ini saling melengkapi untuk menjelaskan dinamika sosial di
pedesaan dan bagaimana pola interaksi masyarakat berperan dalam
mempertahankan identitas budaya mereka.



Teori Interaksi Sosial

Interaksi sosial merupakan dasar dari semua kehidupan sosial. Menurut Soerjono
Soekanto, interaksi sosial adalah hubungan timbal balik yang terjadi ketika
individu atau kelompok saling memengaruhi satu sama lain (Soekanto, 2012).
Bentuk-bentuk interaksi ini dapat berupa kerja sama, persaingan, akomodasi,
hingga konflik. Dalam konteks masyarakat pedesaan, interaksi sosial biasanya
didominasi oleh bentuk kerja sama, seperti gotong royong, yang memperkuat
ikatan sosial antarindividu.

Teori interaksi simbolik yang diperkenalkan oleh Herbert Blumer juga relevan
dalam menjelaskan pola komunikasi masyarakat desa. Blumer menekankan bahwa
interaksi manusia dimediasi oleh simbol, bahasa, dan makna yang diciptakan
secara kolektif. Dalam tradisi pedesaan, simbol-simbol budaya seperti ritual panen
atau upacara adat berfungsi sebagai media yang memperkuat rasa kebersamaan
dan identitas sosial.

Teori Solidaritas Sosial

Durkheim membedakan solidaritas sosial menjadi dua bentuk, yaitu solidaritas
mekanik dan solidaritas organik. Solidaritas mekanik ditandai dengan
keseragaman norma, nilai, serta kesadaran kolektif yang kuat, biasanya ditemukan
dalam masyarakat sederhana atau pedesaan. Sedangkan solidaritas organik
muncul pada masyarakat modern dengan pembagian kerja yang kompleks.

Masyarakat pedesaan di Indonesia masih banyak yang didominasi oleh solidaritas
mekanik. Hal ini terlihat dari keterikatan mereka pada tradisi bersama,
kepercayaan kolektif, serta praktik sosial yang seragam, seperti musyawarah desa
dan kerja bakti. Solidaritas mekanik inilah yang memungkinkan masyarakat
pedesaan memiliki ketahanan sosial dalam menghadapi perubahan.

Namun demikian, seiring meningkatnya kontak dengan dunia luar, bentuk
solidaritas organik juga mulai muncul, misalnya melalui spesialisasi pekerjaan di
desa atau adanya diversifikasi ekonomi. Perpaduan kedua bentuk solidaritas ini
menimbulkan dinamika baru yang menarik untuk dianalisis.

Konsep Masyarakat Pedesaan

Masyarakat pedesaan secara sosiologis digambarkan sebagai kelompok sosial yang
relatif kecil, homogen, dan memiliki keterikatan erat pada lingkungan alam dan
tradisi. Hubungan sosial di pedesaan lebih bersifat personal, face to face, dan
cenderung paternalistik. Hal ini berbeda dengan masyarakat perkotaan yang
bercirikan individualisme dan hubungan sosial yang impersonal.



Koentjaraningrat Koentjaraningrat (2009) menekankan bahwa masyarakat desa di
Indonesia masih menjadikan adat, agama, dan tradisi sebagai pedoman hidup.
Dalam kehidupan sehari-hari, masyarakat pedesaan mengutamakan harmoni,
sehingga mekanisme penyelesaian konflik lebih banyak dilakukan melalui
musyawarah. Selain itu, sifat gotong royong menjadi ciri khas yang membedakan
masyarakat pedesaan dengan masyarakat modern.

Karakteristik tersebut penting dipahami karena menjadi landasan terbentuknya
pola interaksi sosial yang unik, sekaligus menjadi medium utama dalam
mempertahankan kearifan lokal.

Konsep Kearifan Lokal

Menurut Mazid et al. (2020), istilah "kearifan lokal" berasal dari dua kata utama,
yaitu "kearifan" yang dalam bahasa Inggris disebut "wisdom," dan "lokal" yang
berarti "local." Secara terminologis, kearifan lokal dapat dipahami sebagai suatu
gagasan atau konsep yang bersifat bijaksana, bernilai, dan dijadikan pedoman oleh
masyarakat setempat dalam menjalani kehidupannya. Pandangan ini berakar pada
pengetahuan dan praktik yang mencerminkan kemampuan komunitas lokal dalam
menyaring dan mengadaptasi elemen budaya asing sehingga sesuai dengan nilai-
nilai budaya setempat. Dalam konteks antropologi, kearifan lokal mencerminkan
kecakapan masyarakat dalam mempertahankan identitas budaya mereka sambil
menghadapi interaksi dengan budaya luar. Selain itu, Rochgiyanti & Susanto (2017)
menekankan bahwa kearifan lokal memiliki sifat fleksibel dan mampu bertahan
dalam menghadapi perubahan lingkungan.

Di Indonesia, kearifan lokal sering terwujud dalam bentuk tradisi gotong royong,
hukum adat, dan upacara ritual yang terkait dengan alam dan siklus kehidupan.
Misalnya, tradisi sedekah bumi di Jawa atau upacara adat pasca panen di Sumatera
merupakan bentuk ekspresi kolektif yang mengikat masyarakat dalam satu sistem
nilai.

Kearifan lokal juga memiliki fungsi ekologis, yakni menjaga keseimbangan antara
manusia dengan alam. Pengetahuan tradisional dalam mengelola pertanian,
penggunaan lahan, dan konservasi sumber daya alam sering kali lebih
berkelanjutan dibanding praktik modern yang berorientasi pada eksploitasi (Keraf,
2010)

Dalam konteks penelitian ini, kearifan lokal dipandang tidak hanya sebagai
warisan budaya, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang dipertahankan melalui
pola interaksi masyarakat pedesaan. Dengan kata lain, interaksi sosial menjadi
sarana utama dalam mentransmisikan nilai-nilai kearifan lokal kepada generasi
berikutnya.



HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pola interaksi sosial di pedesaan masih
menjadi kunci utama dalam menjaga kearifan lokal. Interaksi tersebut bukan hanya
sarana komunikasi, tetapi juga mekanisme pewarisan nilai budaya kepada generasi
muda. Namun, agar kearifan lokal tetap bertahan, dibutuhkan adaptasi yang kreatif
serta dukungan dari masyarakat, pemerintah, dan akademisi dalam menghadapi
tantangan globalisasi.

Pola Interaksi Sosial di Masyarakat Pedesaan

Pola interaksi sosial di masyarakat pedesaan memiliki karakteristik unik yang
mencerminkan keakraban dan solidaritas tinggi antarwarga. Gotong royong
menjadi salah satu praktik sosial yang paling sering dijumpai. Di pedesaan, gotong
royong biasanya dilakukan dalam konteks pertanian seperti menanam padi, panen,
dan memperbaiki saluran irigasi. Selain itu, juga dilakukan dalam pembangunan
rumabh, acara hajatan, hingga kegiatan kemasyarakatan seperti membersihkan jalan
desa. Gotong royong merupakan warisan budaya Indonesia yang telah terbukti
efektif dalam membangun solidaritas sosial di berbagai komunitas. Melalui kerja
bersama, warga saling mengenal, mempererat hubungan, dan menumbuhkan rasa
saling percaya (Sumitro et al., 2024)

Pola tolong-menolong juga menjadi bagian penting dalam kehidupan masyarakat
pedesaan. Tradisi ini dilakukan secara sukarela, baik dalam bentuk tenaga, materi,
maupun dukungan emosional, tanpa mengharapkan imbalan. Misalnya, saat ada
keluarga yang sedang berduka, masyarakat biasanya bahu-membahu membantu
proses pemakaman, menyediakan makanan, atau memberikan bantuan lain yang
dibutuhkan. Begitu pula dalam situasi seperti perayaan pernikahan atau khitanan,
warga sekitar akan membantu dalam persiapan hingga pelaksanaannya. Pola ini
tidak hanya memperkuat hubungan antarwarga, tetapi juga menciptakan budaya
saling peduli yang tinggi. Pola tolong-menolong memperkuat kohesi sosial,
meningkatkan kesejahteraan, dan menjadi solusi adaptif terhadap perubahan sosial,
ekonomi, dan lingkungan. Namun, modernisasi, urbanisasi, dan perubahan
demografi menuntut inovasi agar tradisi ini tetap relevan dan
efektif (Khozhaniyazova, 2022)

Pola lainnya yang tidak kalah penting adalah musyawarah, yang merupakan proses
pengambilan keputusan secara bersama-sama melalui diskusi. Musyawarah
biasanya dilakukan untuk menyelesaikan masalah atau merencanakan sesuatu
yang melibatkan banyak pihak, seperti pembagian hasil panen, pembagian lahan,
atau pelaksanaan acara desa. Dalam proses musyawarah, setiap warga memiliki
hak untuk menyampaikan pendapat, dan keputusan diambil secara mufakat. Tokoh
adat, kepala desa, atau pemuka agama sering kali berperan sebagai mediator yang
membantu proses tersebut berjalan lancar. Tradisi ini menunjukkan adanya budaya
demokrasi di tingkat lokal yang sudah berlangsung sejak lama. Musyawarah



memperlihatkan praktik demokrasi lokal, di mana warga dari berbagai lapisan
sosial memiliki kesempatan menyampaikan pendapat. Dalam proses ini, nilai
kebersamaan lebih diutamakan dibandingkan kepentingan individu.

Selain itu, masyarakat pedesaan masih melaksanakan tradisi dan ritual adat,
misalnya sedekah bumi, slametan panen, atau selamatan desa. Ritual tersebut
menjadi wadah ekspresi spiritual dan sosial yang mengikat seluruh warga. Ritual
menyediakan ruang bagi individu dan komunitas untuk mengalami makna,
sakralitas, dan transendensi. Melalui simbol dan tindakan kolektif, ritual
memungkinkan peserta merasakan keterhubungan dengan sesuatu yang lebih
besar dari diri sendiri, baik dalam konteks religius maupun spiritual yang lebih luas
(van der Weegen et al., 2019). Partisipasi yang luas membuat kegiatan ini bukan
hanya seremonial, tetapi juga sarana integrasi sosial

Secara keseluruhan, pola-pola interaksi sosial di masyarakat pedesaan
menunjukkan adanya semangat kolektivitas yang kuat, didukung oleh nilai-nilai
tradisional seperti gotong royong, tolong-menolong, dan musyawarah. Pola ini
tidak hanya menjaga harmoni sosial, tetapi juga menjadi fondasi penting dalam
melestarikan kearifan lokal yang menjadi identitas budaya komunitas. Melalui
interaksi sosial yang erat, masyarakat pedesaan mampu mempertahankan
solidaritas mereka di tengah tantangan perubahan zaman.

Hubungan Pola Interaksi Sosial dengan Kearifan Lokal

Hubungan antara pola interaksi sosial dengan kearifan lokal menjadi fondasi utama
dalam menjaga tatanan sosial di masyarakat. Modernisasi dan globalisasi
membawa perubahan yang cepat ke pedesaan. Namun, interaksi sosial justru
berperan penting dalam mempertahankan tradisi lokal di tengah perubahan
tersebut. Interaksi sosial menjadi sarana untuk menanamkan nilai-nilai budaya
pada generasi muda. Anak-anak dan remaja belajar tentang gotong royong,
musyawarah, dan ritual adat dengan terlibat langsung dalam kegiatan. Proses ini
mencerminkan konsep interaksi simbolik Blumer, bahwa simbol-simbol budaya
yang digunakan dalam interaksi membentuk pemahaman kolektif. Melalui
interaksi sosial, masyarakat pedesaan menguatkan identitas mereka sebagai
komunitas yang berbeda dari masyarakat kota. Tradisi adat yang dijalankan
bersama menumbuhkan rasa memiliki terhadap budaya lokal, sehingga warga
merasa bangga dengan identitas mereka. Adaptasi budaya pada masyarakat sangat
dipengaruhi oleh mekanisme social learning, di mana masyarakat belajar dari satu
sama lain dan menilai apakah nilai atau praktik baru sesuai dengan tradisi lokal.
Proses ini memungkinkan integrasi budaya luar yang dianggap bermanfaat,
sementara budaya yang tidak cocok cenderung ditolak atau diabaikan (Galesic et
al., 2023)

Tantangan dalam Menjaga Kearifan Lokal

Meski interaksi sosial berperan penting dalam melestarikan tradisi, masyarakat



pedesaan menghadapi sejumlah tantangan yang serius, antara lain: Pengaruh
globalisasi, yang membuka pintu masuknya budaya asing ke dalam masyarakat
Indonesia secara masif. Dengan pesatnya kemajuan teknologi dan informasi,
budaya global dengan mudah menyebar melalui media sosial, internet, dan
berbagai platform digital lainnya. Generasi muda, yang lebih terpapar pada
kemajuan teknologi ini, sering kali lebih tertarik pada gaya hidup modern yang
dianggap lebih praktis dan menarik. Akibatnya, mereka mulai kehilangan minat
terhadap budaya lokal yang dianggap kuno atau tidak relevan dengan kehidupan
mereka yang lebih global. Hal ini berkontribusi pada hilangnya nilai-nilai dan
identitas budaya lokal yang telah ada sejak lama. Seperti yang dijelaskan oleh
Ummu Inayah et al. (2025), globalisasi juga mendorong perubahan nilai, seperti
munculnya hedonisme dan individualisme, yang dapat bertentangan dengan nilai-
nilai tradisional masyarakat lokal . Misalnya, dalam dunia musik, film, dan fesyen,
budaya asing sering kali mendominasi selera pasar, mengalahkan produk lokal.
Tanpa adanya upaya untuk melestarikan dan mempopulerkan budaya lokal,
generasi muda akan semakin terasing dari identitas budaya mereka sendiri;
Modernisasi juga membawa dampak besar terhadap pelestarian kearifan lokal.
Dengan kemajuan teknologi yang terus berkembang, gaya hidup masyarakat juga
ikut berubah. Masyarakat lebih memilih kehidupan yang serba instan, dengan
mengutamakan efisiensi dan kemudahan, yang pada akhirnya menggeser nilai-nilai
tradisional yang berbasis pada kerjasama sosial, kesederhanaan, dan keberlanjutan.
Zhong et al. (2025) mencatat bahwa modernisasi memicu pergeseran nilai dari
norma-norma absolut dan tradisional menuju nilai yang lebih rasional,
individualistik, dan partisipatif. Hal ini menyebabkan budaya tradisional semakin
terpinggirkan dan dianggap kurang adaptifPekerjaan-pekerjaan tradisional, seperti
bertani menggunakan cara-cara tradisional atau kerajinan tangan yang
mengandalkan keterampilan lokal, semakin ditinggalkan, karena orang lebih
memilih pekerjaan yang memberikan keuntungan ekonomi lebih cepat dan lebih
modern; Komodifikasi budaya juga menjadi masalah serius dalam pelestarian
kearifan lokal. Banyak tradisi yang awalnya memiliki nilai spiritual atau sosial yang
dalam, kini diperlakukan sebagai objek wisata yang hanya ditekankan pada nilai
hiburan atau komersial. Sebagai contoh, upacara adat yang dulunya memiliki
makna sakral dan simbolis, sekarang sering dijadikan atraksi wisata yang hanya
mengutamakan keuntungan finansial. Surata et al. (2024) menyatakan bahwa ketika
komersialisasi dapat menyebabkan homogenisasi produk budaya, penurunan
kualitas kerajinan tradisional, serta perubahan bentuk dan makna upacara adat. Hal
ini membuat tradisi kehilangan keunikan dan daya tarik otentiknya. Tarian
tradisional atau ritual-ritual tertentu yang dulunya dipandang sebagai bentuk
penghormatan terhadap leluhur dan alam, kini lebih dilihat sebagai pertunjukan
semata, yang menghilangkan konteks budaya yang lebih dalam; Selain itu,
kurangnya minat dari generasi muda terhadap budaya lokal juga menjadi
tantangan besar. Banyak dari mereka yang merasa bahwa budaya lokal tidak lagi



relevan dengan kebutuhan mereka yang lebih mengutamakan kehidupan yang
praktis dan berbasis teknologi. Mereka lebih tertarik pada tren global yang lebih
dinamis dan berkembang cepat. Padahal, generasi muda memiliki peran yang
sangat penting dalam menjaga kelestarian budaya lokal, karena mereka adalah
penerus yang akan mewariskan budaya tersebut kepada generasi berikutnya.
Tanpa keterlibatan aktif mereka, kemungkinan besar kearifan lokal akan semakin
hilang. Indriyani et al. (2023) menyebutkan bahwa generasi muda cenderung
menganggap budaya lokal tidak relevan, lebih tertarik pada budaya global, dan
kurang memiliki rasa kepemilikan terhadap warisan budaya sendir; Kurangnya
kebijakan pelestarian budaya juga menjadi masalah dalam pelestarian kearifan
lokal. Banyak daerah yang lebih fokus pada pembangunan fisik dan ekonomi,
seperti infrastruktur dan proyek-proyek besar, tanpa mempertimbangkan
dampaknya terhadap keberlanjutan budaya lokal. Misalnya, pembangunan
kawasan komersial atau pemukiman baru yang mengabaikan pentingnya menjaga
situs-situs budaya dan tradisi lokal. Shcherbina & Salmo (2023) mengkritik banyak
kebijakan pembangunan lebih menekankan aspek ekonomi, sementara dimensi
sosial dan budaya sering diabaikan. Hal ini membuat pelestarian budaya tidak
menjadi prioritas, sehingga situs-situs bersejarah rentan tergerus Jika tidak ada
kebijakan yang mendukung pelestarian budaya lokal, maka banyak warisan budaya
yang tidak tergantikan akan hilang.

Upaya untuk mempertahankan pola interaksi sosial dan kearifan lokal

Upaya mempertahankan pola interaksi sosial dan kearifan lokal membutuhkan
pendekatan yang komprehensif dan berkelanjutan. Salah satu langkah utama
adalah melalui sistem pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai budaya lokal
ke dalam kurikulum. Pendidikan formal, terutama di sekolah-sekolah, memiliki
peran penting dalam memperkenalkan siswa pada pentingnya tradisi dan adat
istiadat yang ada di masyarakat mereka. Dalam hal ini, penting bagi kurikulum
pendidikan untuk menekankan nilai-nilai sosial seperti gotong royong,
musyawarah mufakat, dan kerjasama antarwarga, yang menjadi ciri khas pola
interaksi sosial di banyak komunitas Indonesia. Dengan mengajarkan hal ini,
pendidikan berbasis budaya lokal membantu membentuk karakter, patriotisme,
dan identitas kebangsaan siswa, serta menumbuhkan kecintaan pada budaya
sendiri di tengah arus globalisasi (Handayani et al., 2023). Selain pendidikan,
masyarakat harus diberdayakan untuk aktif dalam pelaksanaan kegiatan yang
berkaitan dengan budaya dan tradisi lokal, seperti upacara adat, festival seni, atau
pengajaran keterampilan tradisional. Di zaman digital ini, teknologi juga dapat
berperan besar dalam melestarikan kearifan lokal. Generasi muda, yang sangat
akrab dengan teknologi, memiliki potensi besar untuk memanfaatkan platform
online dalam mendokumentasikan dan mempromosikan budaya lokal. Pemerintah
juga memainkan peran penting dalam mendukung pelestarian kearifan lokal
melalui kebijakan yang mendukung budaya. Salah satunya adalah dengan
memberikan insentif kepada komunitas budaya yang aktif melestarikan tradisi,



atau dengan mengembangkan pariwisata berbasis budaya yang dapat memberikan
manfaat ekonomi bagi masyarakat. Revitalisasi budaya lokal juga sangat
diperlukan, dengan mengadaptasi elemen-elemen tradisional agar tetap menarik
bagi generasi muda tanpa mengorbankan nilai budaya yang terkandung di
dalamnya.

SIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa pola interaksi sosial masyarakat pedesaan
masih memiliki peranan yang sangat penting dalam menjaga keberlangsungan
kearifan lokal. Pola-pola interaksi seperti gotong royong, musyawarah desa, tradisi
adat, dan praktik tolong-menolong sehari-hari bukan hanya berfungsi praktis
dalam kehidupan sosial-ekonomi, tetapi juga menjadi mekanisme kultural yang
mentransmisikan nilai-nilai kolektif dari satu generasi ke generasi berikutnya.
Dengan demikian, interaksi sosial berfungsi ganda: sebagai sarana membangun
kohesi sosial sekaligus sebagai filter budaya dalam menghadapi pengaruh
modernisasi.

Meskipun demikian, penelitian ini juga menemukan adanya tantangan serius,
seperti globalisasi, modernisasi, komodifikasi budaya, kurangnya minat generasi
muda, serta kurangnya dukungan kebijakan berbasis budaya. Tantangan-
tantangan ini menunjukkan bahwa tanpa upaya revitalisasi, kearifan lokal berisiko
mengalami erosi seiring perubahan sosial.

Implikasinya, dibutuhkan strategi adaptif untuk memperkuat interaksi sosial dan
pelestarian budaya. Masyarakat perlu melibatkan generasi muda secara aktif dalam
kegiatan tradisi, pemerintah desa harus mengintegrasikan kearifan lokal dalam
program pembangunan, dan akademisi diharapkan berperan dalam penelitian,
pendampingan, serta dokumentasi tradisi. Dengan kolaborasi tersebut, kearifan
lokal dapat terus hidup sebagai identitas dan kekuatan masyarakat pedesaan dalam
menghadapi arus globalisasi.

DAFTAR PUSTAKA

Buchori, 1., Rahmayana, L., Pangi, P., Pramitasari, A., Sejati, A. W., Basuki, Y., &
Bramiana, C. N. (2022). In situ urbanization-driven industrial activities: the
Pringapus enclave on the rural-urban fringe of Semarang Metropolitan Region,
Indonesia. International  Journal of Urban Sciences, 26(2), 244-267.
https://doi.org/10.1080/12265934.2021.1925141

Galesic, M., Barkoczi, D., Berdahl, A. M., Biro, D., Carbone, G., Giannoccaro, I.,
Goldstone, R. L., Gonzalez, C., Kandler, A., Kao, A. B., Kendal, R., Kline, M.,
Lee, E., Massari, G. F., Mesoudi, A., Olsson, H., Pescetelli, N., Sloman, S. ]J.,
Smaldino, P. E., & Stein, D. L. (2023). Beyond collective intelligence: Collective
adaptation.  Journal ~of The  Royal  Society  Interface,  20(200).
https:/ /doi.org/10.1098 /rsif.2022.0736



Handayani, R., Narimo, S., Fuadi, D., Minsih, M., & Widyasari, C. (2023). Preserving
Local Cultural Values in Forming the Character of Patriotism in Elementary
School Students in Wonogiri Regency. Journal of Innovation in Educational and
Cultural Research, 4(1), 56-64. https:/ /doi.org/10.46843 /jiecr.v4i1.450

Indriyani, D., Komalasari, K., Malihah, E., & Fitriasari, S. (2023). Promoting civic
engagement among students in the preservation of local culture during a time
of disruption. Jurnal Civics: Media Kajian Kewarganegaraan, 20(1), 104-113.
https://doi.org/10.21831/jc.v20i1.58790

Junaedi, J., Dikrurohman, D., & Abdullah, A. (2023). Analysis of Social Change in
Rural Communities Due to the Influence of Urbanization and Globalization in
Indonesia. Edunity Kajian Ilmu Sosial Dan Pendidikan, 2(3), 431-441.
https://doi.org/10.57096 / edunity.v2i3.76

Keraf, A. S. (2010). Etika Lingkungan Hidup. Kompas.

Khozhaniyazova, G. M. (2022). The tradition of mutual assistance komek in the
agrarian culture of the Karakalpaks in an environmental crisis. Historical
Ethnology, 7(3), 388-397. https:/ /doi.org/10.22378 / he.2022-7-3.388-397

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta.

Mazid, S., Prasetyo, D., & Farikah, F. (2020). Nilai Nilai Kearifan Lokal Sebagai
Pembentuk Karakter Masyarakat. Jurnal Pendidikan Karakter, 10(2), 249-262.

Mohamad Firdaus. (2022). Democracy Making melalui Musyawarah Desa di Desa
Bendungan Kecamatan Kaliwiro Wonosobo. Jurnal Masyarakat Dan Desa, 2(2),
159-178. https:/ /doi.org/10.47431/jmd.v2i2.277

Moleong, L. (2012). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT. Remaja Rosdakarya.

Rochgiyanti, M., & Susanto, H. (2017). Transformation of wetland local wisdom
values on activities of Swamp Buffalo Breeding in Social Science Learning
Practice. 1st International Conference on Social Sciences Education-" Multicultural
Transformation in Education, Social Sciences and Wetland Environment" (ICSSE
2017), 272-276.

Rohman, A. D., Afiah, K., Riayana, R., & Huda, M. F. (2024). Nyadran: Tradisi
Penghormatan Leluhur dalam Bingkai Nilai-Nilai Islam di Dusun Silawan
Desa Kutorojo. PRAXIS: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 2(3), 171-176.
https:/ /doi.org/10.47776 / praxis.v2i3.1018

Saefullah Aji, Diyah Nur Septiyaningsih, Lilis Nurhalimah, Sindi Pusparani, &
Sindi Pusparani. (2025). Implementasi Nilai-nilai Kearifan Lokal Desa
Penglipuran dalam Meningkatkan Solidaritas Sosial. Concept: Journal of Social
Humanities and Education, 4(1), 114-121.
https:/ /doi.org/10.55606/concept.v4il.1822

Shcherbina, E., & Salmo, A. (2023). Exploring Impact of Historical and Cultural
Heritage on the Sustainability of Urban and Rural Settlements. E3S Web of
Conferences, 457, 03001. https://doi.org/10.1051/e3sconf/202345703001

Soekanto, S. (2012). Sosiologi: Suatu Pengantar. Raja Grafindo Persada.



Sumitro, S., Agung Firmansyah, Micha Fiedlschuster, Wafa Affaghrou, & Johnas
Amon Buhori. (2024). Social Solidarity in the Tradition of Mutual Cooperation:
Indonesia Cultural Heritage. Journal of Social and Humanities, 2(2), 135-141.
https:/ /doi.org/10.59535/jsh.v2i2.411

Surata, I. K., Sumartana, I. M., & Utama, I. G. B. R. (2024). The impact of cultural
tourism on local traditions. JPPI (Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia), 10(4),
672-683. https:/ /doi.org/10.29210/020244780

Umam, E., & Barmawi, M. (2023). Indigenous Islamic
Multiculturalism: Interreligious Relations in Rural East Java, Indonesia.
Ulumuna, 27(2), 649-691. https:/ /doi.org/10.20414 / ujis.v27i2.752

Ummu Inayah, A., Saajidah, N., & Ratnawati, E. (2025). The Impact of Globalization
on Changes in Modern Society from an Educational Perspective. International
Journal of Islamic Education Discourse, 1(1), 18-21.
https:/ /doi.org/10.59966/ dc6s0£69

van der Weegen, K., Hoondert, M., Timmermann, M., & van der Heide, A. (2019).
Ritualization as Alternative Approach to the Spiritual Dimension of Palliative
Care: A Concept Analysis. Journal of Religion and Health, 58(6), 2036-2046.
https:/ /doi.org/10.1007 /510943-019-00792-z

Zhong, Y., Thouzeau, V., & Baumard, N. (2025). Literary Fiction Indicates Early
Modernization in China Prior to Western Influence. Sociological Science, 12,
202-231. https:/ /doi.org/10.15195/v12.a10



Continuum | Vol. X No. Xx (20xx) | 115



