PEMBERLAKUAN ATURAN PERKAWINAN ADAT DALAM
MASYARAKAT ISLAM LEIHETU-AMBON
(Analisis Antro-Sosiologi Hukum)

M. Yasin Soumena

Dosen Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepare
Email: Soumenayasin@yahoo.co.id

Abstract: This research aimed at describing empirically the criteria of
determining partners for life, the ways of carrying out the wedding and
wedding ceremonies before. During, and after the marriage oath with all its
regulation sets. These were studied stroke the approach of legal anthropology,
namely, observing how to events of customary regulation operated in the
empirical world, how the community members behave actually. In the behavior
what roles call be seen from the various normative which to place in their
surrounding.m Nowadays, in the applications of the customary in the Islamic
community of Laihitu, the configuration of customary cultural an Islamic
values had taken place. As the Islamic values were unified in to the application
of customary cultural plastice, then at that time they were considered as
customary regulation. In the terminy the partner for life, a young man shall
give priority to regulation factor, descendent and should avoid endogamic
system. The nature of family relationship followed by the community was
patrilineal system. To carry the wedding ceremonies, there were to choices: (1)
through marriage in which the husband carried off his wife to another city or
place (“balari bini”); and (2) through marriage in which a young man
proposed to marry a girl to be his wife (“kawin minta bini”). One of the two
ways could be be done on the condition that the responsibility for the rights
and obligations, legal guarantee, and legal certainty should be taken into
consideration. Before the wedding ceremonies, it was claimed that both sides
unite the perception in one family gathering (Bakumpul basudara). This family
gatering was a unifying force for friendship and as a team of successfulness in
the wedding ceremonies. The regulation that should be obeyed was the
execution of contract (ljab gabul) according to the procedures and the
necessity that the bridegroom should obey the usual regulation of the time he
met the bride. After the marriage oath, each family should appliciate the
service of all persons taking part actively in the ceremonies by making
something as standar.

Kata Kunci: Perkawinan Adat, Masyarakat Islam, Sosilogi Hukum

I. PENDAHULUAN

Dalam proses hidup dan kehidupan
di muka bumi, kedua jenis yakni laki-laki
dan perempuan sangat mendambakan
pasangan hidup. Mendambakan pasangan
hidup merupakan fitrah sebelum dewasa
dan dorongan yang sulit dibendung

setelah dewasa. Oleh karena itu, agama
menyariatkan dijalinnya pertemuan antara
laki-laki dan perempuan. Kemudian
mengarahkan pertemuan itu dalam suatu
bentuk ikatan yang sah melalui jenjang
perkawinan. Ahmad Azhar Basyir
(1980;1) mengatakan, dengan jalan


mailto:Soumenayasin@yahoo.co.id

41 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

perkawi-nan yang sah, pergaulan laki-laki
dan perempuan terjadi secara terhormat
sesuai kedudukannya sebagai makhluk
yang berkehormatan.

Perkawinan merupakan ketetapan
Ilahi dan sunnah Rasul yang harus dijalani
oleh setiap manusia. Bahkan Rasulullah
meng-himbau kepada para pemuda yang
telah sanggup untuk kawin agar segeralah
kawin. Perkawinan merupakan suatu
peristiwa yang sangat penting dalam
kehidupan masyarakat. Sebab itu tidak
hanya menyangkut wanita dan pria
mempelai, melainkan juga orang tua
kedua belah pihak, saudara-saudaranya,
bahkan keluarga mereka masing-masing
(1984;122). Perkawinan juga mengandung
suatu asset untuk meraih kesempumaan
rohani. la mempunyai tujuan agar suami-
istri hidup tenteram, cinta mencintai dan
kasih mengasihi, yang dalam bahasa
Alquran dikenal dengan mawaddah wa
rahmah.

Begitu pentingnya perkawinan,
hingga setiap orang Yyang hendak
melaksanakannya harus patuh dan tunduk
pada aturan-aturan yang berlaku, baik
yang bersumber dari ajaran agama
maupun yang dibuat oleh manusia sendiri.
Di Indonesia, selain Undang-undang
Nomor: 1 Tahun 1974 dan peraturan
pemerintah Nomor: 10 Tahun 1983 yang
mengatur tentang perkawinan, terdapat
pula aturan- aturan yang berlaku bagi
berbagai golongan warganegara seperti:
bagi orang Indonesia asli beragama Islam;
bagi orang Indonesia asli lainnya;
beragama kristen; bagi orang timur asing
China, dan bagi orang Eropa.

Dalam penjelasan Undang-undang
Nomor: | Tahun 1974 disebutkan bahwa
dengan adanya Undang-undang tersebut,
maka semua aturan yang berlaku
sebelumnya sudah dinyatakan tidak
berlaku bagi sejauh hal itu telah diatur
dalam Undang-undang Nomor: 1 Tahun
1974 ini. Kalimat "sejauh telah diatur"”
memberikan peluang pada aturan adat
untuk tetap diberlakukan. Sebab masih
banyak praktek adat yang belum

terakomodasi dalam Undang-undang per-
kawinan. Misalnya kriteria penentuan
jodoh, tata cara pelaksanaan perkawinan,
tata cara peminangan dan syarat-syarat
peminangan serta berbagai aturan adat
lainnya. Kesemuanya itu belum diatur
dalam  Undang-undang  perkawinan,
sehingga secara hukum masih dianggap
tetap berlaku.

Dalam masyarakat adat, tedapat
aturan-aturan yang bervariasi. Mulai dari
kriteria penentuan jodoh, penentuan
mahar, proses melangsungkan perkawinan
dan tata cara perkawinan.

Leihitu merupakan salah satu
kukuban hukum adat yang berada dalam
wilayah hukum Maluku-Ambon, sudah
barang tentu penerapan aturan adatnya
berbeda dengan kukuban hukum adat lain.
Hanya perbedaan tidak sebesar seperti
terlihat dalam wilayah hukum adat.
Perbedaan itu dapat dibuktikan dengan
variasi aturan adat yang mengatur tentang
kriteria penentuan jodoh, cara untuk
melangsungkan perkawinan dan tata cara
pelaksanaan  perkawinan. Masyarakat
Islam Leihitu menolak sistem endogamy
dan menjunjung tinggi sistem exogami.
Sistem endogamy dinilai mempersempit
ruang gerak klen dan banyak mem-
pertimbangkan segi mudharat clan
maslahatnya.

Dengan berdasar pada uraian di atas,
maka kajian peneltian ini menekankan
pada masalah: 1). Bagaimana aturan adat
berkaitan dengan penentuan jodoh;
2) Bagaimana aturan adat berkaitan
dengan proses melangsungkan per-
kawinan, dan 3) Bagaimana aturan adat
berkaitan dengan acara perkawinan, baik
sebelum akad nikah, saat pemikahan dan
sesudah pemikahan.

Kajian  ini  bertujuan  untuk
mengetahui bukti empirik dan gambaran
secara rinci tentang kriteria penentuan
jodoh, proses melangsungkan perkawinan,
baik melalui kain lari (baluri bini)
maupun melalui kawin minta bini, serta
ketentuan-ketentuan adat yang berkaitan
dengan acara perkawinan.



42 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

Penelitian ini diharapkan dapat
memberikan konstribusi pemikirian bagi
pemerintah, Khususnya pemerintah
wilayah Leihitu agar sedini mungkin
mempersiapkan generasi penerus dalam

menghadapi  realitas budaya yang
beragam.
Il. PEMBAHASAN

A. Kajian Teori

Perkawinan adat harus dipahami
sebagai suatu perkawinan yang berdasar
pada aturan-aturan adat yang berlaku
dalam masyarakat setempat. Aturan-
aturan  tersebut  merupakan  suatu
perwujudan yang terdiri dari nilai dan
norma-norma. Nilai dan norma-norma
itulah yang terepleksi ke dalam bentuk
tata kelakuan yang kekal dan dilaksanakan
secara turun temurun dari generasi ke
genenerasi lain sebagai warisan budaya,
sehingga dapat memberikan kekuatan
dalam berintegrasi dengan pola perilaku
masyarakat.

Bisa juga dipahami bahwa per-
kawinan adat merupakan suatu upacara
perkawinan yang dibentuk, ditata dan
dilaksanakan didasarkan aturan adat yang
berlaku  dalam  setiap  lingkungan
masyarakat adat. Suatu perkawinan dapat
disebut sebagai perkawinan adat, mana-
kala perkawinan itu telah memenuhi dan
dilaksanakan menurut aturan-aturan adat.

Lingkungan atau wilayah hukum
adat terbagi dalam 19 wilayah beserta
kukubaan-kukuban  hukumnya, yaltu:
Aceh; Tanah Gayo; Alas dan Batak;
Minangkabau; Sumatera selatan; Daerah
Melayu; Bangka dan Belitung;
Kalimantan; Minahasa; Gorontalo; Daerah
Toraja; Sulawesi Selatan; Kepulauan
Temate; Maluku Ambon; Irian;
Kepulauan Timor; Bali dan Lombok;
Bagian tengah Jawa dan Jawa timur;
Daerah kerajaan atau swapraja; dan Jawa
barat.

Pemberlakuan aturan adat dalam
satu wilayah atau lingkungan hukum adat
tentunya terdapat perbedaan antara satu

dengan yang lainnya. Demikian Pula di
antara kukuban-kukuban hukum, hanya
dalam kukuban hukum perbedaan itu tidak
sebesar yang terlihat dalam lingkungan
atau wilayah hukum adat.

Cara perkawinan yang dilaksanakan
masyarakat adat tergantung kepada
masyarakat adat bersangkutan. Pada
dasarnya masyarakat telah menetapkan
aturan-aturan tertentu dalam melaksana-
kan suatu perkawinan. Dengan demikian
aturan adatpun berbeda pada setiap
lingkungan masyarakat adat. Hal ini
sangat di pengaruhi oleh sistem atau sifat
maupun prinsip kekeluargaan yang dalam
masyarakat tersebut, yaitu golongan yang
menganut garis bapak atau ayah
(patrilineal); golongan yang menganut
garis ibu (matrilineal); dan golongan yang
menganut garis bapak dan ibu (bilateral).

Bentuk perkawinan dalam
masyarakat adat di samping dilakukan
menurut tata cara dan syarat-syarat yang
berlaku, juga pengesahannya di lakukan
menurut hukum agama dan kepercayaan
dari masyarakat bersangkutan. Ajaran-
ajaran agama yang sudah di terapkan
dalam acara adat sudah diakui oleh
masyarakat sebagai satu bagian dari
hukum adat secara keseluruhan.

B. Perkawinan Masyarakat Islam Leihitu-
Ambon

Dalam penelitian di temukan bahwa
masyarakat Islam Leihatu pada umumnya
menyerahkan sepenuh penentuan jodoh
pada kewenangan adat. Kewenangan yang
di berikan oleh orang tua kepada anak
dapat dilakukan dengan ketentuan harus
berpedoman pada kriteria atau syarat-
syarat penentuan jodoh yang terdapat
dalam aturan adat, yaitu: Gadis yang akan
di Jadikan istri itu harus beragama Islam
atau mualaf, dari keturunan yang baik dan
bukan dari keluarga sepupu serta hal-hal
yang di larang oleh ajaran agama.

Pemuda-pemuda Islam dilarang
mencari jodoh di kalangan gadis yang
nonlslam, kecuali bila gadis itu berjanji
tinggalkan ajaran agamanya dan masuk



43 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

Islam (muallaf). Demikian pula gadis-
gadis Islam, dilarang kawin dengan
pemuda-pemuda non Islam yang masih
tetap mempertahankan agamanya. Ini
merupakan ketentuan mutlak yang harus
di patuhi. Bila aturan ini di abaikan dan
menyebabkan mereka memillh jodoh dari
kalangan  nonislam, maka dampak
negatifnya adalah mendapat sanksi moral
dan bisa berakibat pada sanksi fisik.
Sanksi moral, orang tua tidak mengenal
dan mengakui sebagal anak, ia di
keluarkan dan di usir dari lingkungan
keluarga mereka.

Unsur terpenting yang tidak bisa
terlupakan  dalam  penentuan  jodoh
menurut aturan adat masyarakat Islam
Leihatu acialah dari keturunan yang baik.
Aturan adat memunculkan persyaratan
semacam ini karena keturunan yang baik
dapat menentukan masa depan sebuah
keluarga menuju suasana bahagia dan
sejahtera. Aturan adat melihat keluarga
sebagai tiang kehidupan masyarakat. Kuat
lemahnya masyarakat tergantung pada
kuat lemahnya kehidupan keluarga.

Kriteria penentuan jodoh bukan darl
keluarga sepupu merupakan suatu bentuk
perkawinan yang menganut sistem
exogami, yaitu seorang pemuda diharap-
kan melakukan perkawinan maupun
penentuan jodoh di luar klen atau di luar
lingkungan keluarga. Masyarakat Islam
Leihatu tidak menganut sistem per-
kawinan dalam bentuk endogamy, seperti
yang banyak dipraktekkan oleh masya-
rakat Bugis-Makassar. Mereka meng-
anggap "haram" kawin dengan sesama
sepupu, karena sepupu masih dianggap
sama seperti layaknya saudara kandung.
Aturan adat pun melarang penentuan
jodoh sepert pertalian nasab, pertalian
kerabat semenda dan pertalian sesusuan.
Dalam masyarakat Islam Leihitu terdapat
dua cara yang sering dilakukan atau
ditempuh untuk melangsungkan
perkawinan, yaitu kawin lari (balari bini,
lawa mahina atau lawa marupae), dan
kawin ~minta bini  (pinangan atau
melamar).

Kawin lari dapat dilakukan dengan
berbagai sebab, yaltu karena hamil,
keinginan menikah secepatnya, karena
tidak direstui orang tua dan lari dari beban
adat. Cara ini tidak mempunyai sanksi
fisik, melainkan sanksi moral, yakni anak
tidak disukai orang tua. Sanksi moral ini
bisa terhindarkan manakala proses balari
bini itu dilakukan sesuai aturan adat yang
berlaku, yaitu:

1. Gadis yang dibawa lari harus bersama-
sama dengan calon suaminya, atau
dengan seorang lelaki yang telah diutus
oleh calon suami.

2. Ketika sang Gadis dibawa pergi, sang
calon suami  harus  memberikan
semacam tanda atau bukti pada kedua
orang tua sang gadis bahwa anaknya
telah dibawa pergi. Tanda atau bukti
yang oleh sebagian masyarakat Islam
Leihitu menyebutnya dengan laleli
(Negeri Lima, Ureng, dan Asilulu).

3. Sang gadis harus dibawa ke pihak-
pihak yang bertanggung jawab dalam
hal perkawinan, yakni lepe (Negeri
Lima), atau para penghulu (Leihitu
Ambon), suatu  bentuk  struktur
pemerintahan negeri yang terdiri darl
imam, khatib dan modim.

4. Ketika sang gadis berada di rumah
salah  satu  penghulu, penghulu
mempunyai  kewajiban memberikan
informasi kepada kedua arang tua dari
kedua belah pihak.

5. Bila kawin lari dilakukan oleh laki-laki
berbeda negeri maka orang tua sang
laki-laki atau pihak keluarga harus
memberitahu orang tua sang gadis
bahwa anaknya ada di rumah mereka
dengan tujuan akan kawin dengan si
"A".  Pemberitahuan ini  belum
digolongkan sebagai pinangan atau
melamar, melainkan masih bersifat
pemberitahuan pertama, yang oleh
masyarakat Ambon  menyebutnya
dengan istilah buang bicara atau
manahun ue (Negeri Lima, Ureng dan
Asilulu).

Aturan-aturan tersebut selain me-
ringankan sanksi moral yang diakibatkan



44 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

kawin lari, juga mempunyai tujuan ker-

nanusiaan, yaitu

1. Menciptakan suasana rasa tanggung
jawab seorang pemuda terhadap gadis
yang dicintainya.

2. Menanamkan dalam diri  pemuda
hubungan yang harmonis dengan orang
tua sang gadis, dan memperkokoh
ikatan  kemanusiaan melalui rasa
solidaritas adanya keseimbangan hak
dan kewajiban

3. Memperoleh perlindungan dari
kemungkinan-kemungkinan yang ter-
jadi akibat kawin lari.

4. Menciptakan suasana rasa tanggunga
jawab para penghulu terhadap orang
tua laki-laki dan perempuan sebagai
peng-ejawantahan dari amanah ter-
sebut.

5. Tetap berusaha menjalin hubungan
yang harmonis diantara kedua belah
pihak, sekalipun perkawinan itu terjadi
pada dua insan yang berbeda negeri.

Kawin minta bini dalam masyarakat
Islam Leihitu tidak dipahami sebagai awal
perjodohan tetapi meminta persetujuan
orang tua perempuan agar anak gadisnya
dapat dijadikan sebagai isteri. Umumnya
cara ini ditempuh melalui utusan orang-
orang yang dituakan dari keluarga sepupu
atau famili. Menurut aturan adat, mereka
yang diutus harus memenuhi syarat-syarat
sebagai berikut:

1. Mengerti dan memahami ketentuan-
ketentuan adat;

2. Mengerti dan memahami ketentuan-
ketentuan agama;

3. Menipunyai sifat-sifat yang disenangi
oleh keluarga yang dipinang;

4. Memiliki kedewasaan dalam memper-
timbangkan sesuatu;

5. Tidak memiliki rasa permusuhan atau
kebencian terhadap wanita yang
dipinang; dan

6. Diutamakan yang sudah berkeluarga
atau menikah.

Dalam acara minta bini pun
merupunyai aturan yang mengikat kedua
belah pihak, baik dari keluarga mempelai
laki-laki maupun keluarga mempelai

wanita. Hal mana diharuskan agar dilaku-
kan acara minta bini ini dengan
mempertimbangkan:

1) Orang tua sang gadis harus meminta
persetujuan keluarga sepupu,2) Penentuan
besamya mahar disesuaikan dengan
ukuran yang lazim dilakukan masyarakat;
dan 3) harus ada kejelasan harta kawin.

Semua Kkegiatan yang bertalian
dengan pelaksanaan perkawinan sepenuh-
nya adalah tanggung jawab laki-laki dan
berpusat di rumah laki-laki. Ini merupakan
konsekuensi suatu bentuk perkawinan
yang menganut sistem hubungan patri-
lineal (garis keturunan dari pihak bapak
atau ayah). Oleh karena itu bila terjadi
perkawinan  dilingkungan  masyarakat
Islam Leihitu akan meng-akibatkan sang
isteri berpindah dan beralih status menjadi
warga masyarakat atau klen dari pihak
suaminya. Corak utama perkawinan pada
sistem kekeluargaan patrilineal ini adalah
disertai dengan "pembayaran” perkawinan
(kawin jujur), atau pemberian sesuatu
barang oleh pihak laki-laki kepada pihak
keluarga wanita sebagai “pengganti” sang
gadis.

Barang yang dijadikan oleh masya-
rakat Islam Leihitu sebagal simbol
pengganti wanita adalah kain gandong
atau kain gendong (Leihitu-Ambon),
yakni kain pangkuan ibu. Disebut kain
pangkuan ibu karena sang mempelai
wanita semasa kecil selalu berada dalam
pangkuan sang ibunya, setelah besar dan
menginjak dewasa ia dilamar dan dibawa
lari oleh sang pemuda yang mencintainya
untuk dijadikan isteri. Orang tua tidak
merasa kecewa, bahkan gembira karena
anaknya telah menemukan jodohnya.
Orang tua tidak mengharapkan apa-apa
dari sang anak, akan tetapi sebagai
seorang laki-laki yang mempunyai hati
nurani, pasti  memenuhi  kewajiban
tuntutan adat berupa kain gandong
sebagai simbol pengganti sang gadis yang
dicintainya. Pemberian barang jujur tidak
boleh diartikan sebagai pembayaran,
melainkan melambangkan suatu
pengertian, hasrat dan keinginan secara



45 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

hukum adat, pengganti kedudukan wanita

dalam klennya.

Sebelum akad nikah, hal yang lazim
dilakukan masyarakat Islam Leihitu
adalah mengadakan pertemuan keluarga,
yang dalam istilah populemya dengan
sebutan bakumpul basudara. Bakumpul
basudara berjalan secara sendiri-sendiri
oich pihak keluarga laki-laki maupun
keluarga wanita.

Yang pokok dibicarakan dalam
bakumpul busudura oleh keluarga wanita
adalah  menentukan saudara kawin
(Ambon) leku wali (Negeri Lima, Ureng,
Asilulu, Seith dan Kaitetu), leku wali
(Larike dan Wakasihu), leku kawin (Hila),
atau leu matae lima (Wakal, Hitu, Mamala
dan Morella) dari gadis yang akan
dinikahkan. Menurut aturan adat, hal-hal
yang harus diperhatikan dalam menen-
tukan atau memfungsikan saudura kawin
adalah sebagai berikut:

1. Saudara kawin harus diambil dari
scorang laki-laki yang tidak
mempuriyai hubungan keluarga atau
sepupu dengan sang gadis;

2. Saudara kawin harus berasal dari
keluarga klen atau fam, atau sama-
sama satu klen tapi tidak mempunyai
hubungan sepupu;

3. Saudara kawin dimaksudkan untuk
membentuk saudara baru di luar klen;

4. Status saudara kawin sama kedudu-
kannya dengan saudara kandung;

5. Fungsi saudara kawin adalah mene-
rima dan mengarahkan saudara
kawinnya ke arah yang baik, bila
terjadi perselisihan dengan suaminya;

6. Setiap problemayang dihadapi oleh
sang wanita dengan suaminya, tidak
harus disampaikan kepada kedua orang
tuanya akan tetapi pada saudara kawin;
dan

7. Hak meminta perlindungan dan nasehat
dan sang wanita pada kedua orang
tuanya telah hilang ketika anaknya
melaksanakan akad nikah. Hak itu
telah beralih pada saudara kawin, ia
sebagai pengganti orang tua dan
pengganti saudara-saudaranya.

Hal lain yang dibicarakan dalam
bakumpul  basudara oleh keluarga
mempelai wanita adalah kesiapan harta
bawaan. Harta bawaan ini akan dibawa
ke rumah mempelai laki-laki setelah
selesai akad nikah. Harta bawaan tidak
dibebankan kepada kedua orang tua
mempelai wanita semata tapi merupakan
tanggung jawab seluruh keluarga sepupu
atau famili dari pihak ayah atau ibu.
Masing-masing sepupu sudah ditentukan
apa yang harus disumbangkan.

Pihak keluarga mempelal laki-laki
dalam bakumpul busudara itu mem-
fokuskan pembicaraan pada biaya acara,
utusan menjemput mempelai wanita dan
berapa taplak (Leihitu) yang harus
disediakan pada acara pemikahan. Biaya
perkawinan sering menjadi tanggung
jawab bersama bagi seluruh keluarga
sepupu, orang tua mempelai laki-laki tidak
diberikan beban semacam ini. Besamya
biaya  sangat  tergantung  kepada
banyaknya taplak yang harus disiapkan
pada acara akad nikah.

Istilah taplak dalam masyarakat
Islam Leihitu diartikan sebagai ukuran
dalam menentukan frekuensi kehadiran
masyarakat yang akan diundang dalam
sebuah majelis perkawinan, tahlilan,
pembacaan barjanzi dan semacamnya.
Satu taplak berjumlah 20 orang, dan
setiap taplak akan berhadap 4 orang
dengan 5 bentuk hidangan (jenis
makanan) yang saling berbeda. Lima
hidangan yang berbeda itu, masing-
masing terdiri dari 4 jenis sesuai dengan
jumlah 4 orang ditambah satu jenis yang
akan dibagi bersama. Oleh karena itu
dalam bakumpul basudara disepakati 10
taplak, berarti yang akan diundang 200
orang. Bila disepakati lima taplak, maka
masyarakat yang akan diundang sebanyak
100 orang. Demikian pula seterusnya
tergantung dari  kesepakatan dalam
bakumpul basudara.

Sehari sebelum akad nikah, sang

mempelai wanita didampingi seorang
gadis yang telah ditunjuk keluarga
mempelai laki-laki niendamping sang



46 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

wanita mengunjungi para famili yang ada
di negeri tersebut untuk bersilaturahmi
sambil meminta maaf dan do’a restu dari
mereka. Gadis yang ditugaskan mendam-
pingi sang mempelai wanita selama itu
disebut rauny (Negeri lima, Ureng dan
Asilulu).

adat menganjurkan agar setiap
wanita yang hendak melangsungkan
perkawinan perlu minta do'a restu dan
silaturahmi  kepada para familinya.
Demikian pula para famili yang didatangi,
perlu memberikan nasehat pada mempelai
wanita agar kelak dalam berumah tangga
bisa memperoleh keluarga bahagia dan
sejahtera. Nasehat-nasehat yang disampai-
kan para famili sangat bervariasi, yakni
antara lain:
1. Harus taat pada suami;

2. Harus menempati makanan untuk

suami, karena lapamya suami bisa
menjadi-kannya mudah emosi;
3. Harus memperlihatkan kesan dari

suami tentang daya penciuman, kecuali
aroma yang harum;

4. Harus menepati waktu tidur suami,
karena menyulitkan tidumya dapat
menimbulkan kemarahan,

5. Harus menjaga harta suami;

6. Harus menjaga kehormatan suami dan
keluarga;

7.Jangan  sekali-kali  memperlihatkan
sikap membangkang terhadap suami;

8. Jangan sekali-kali bersenang dihadapan
suami, saat dia sedang susah dan
banyak menghadapi problema;

9. Jangan sekali-kali ~memperlihatkan
kecem-berutan dihadapan suami disaat
sang suami dalam keadaan gembira;

10.Harus membangun hubungan yang
harmonis dan penuh kasih sayang;

11.Bila punya anak nanti, harus
memberikan anak-anak cinta dan kasih
sayang, serta mengajarkan mereka
sesuai norma adat yang berlaku
maupun norma ajaran Islam; dan
12.Memberikan contoh dan teladan yang
baik pada anak-anak.
Setiap mempelai wanita bersama
rauny meninggalkan rumah, para famili

selalu memberikan sumbangan berupa
uang (duslamat). Pemberian ini meru-
pakan simbol cinta dan kasih sayang dari
famili yang dikunjungi. Ini pula yang
melahirkan suasana keharuan, sehingga
sering terlihat tetesan air mata meluncur di
wajah wanita sebagai sesuatu yang

mcnyejukkan.
Kegiatan terakhir yang dilakukan
pihak  keluarga mempelal laki-laki

sebelum akad nikah adalah mendata
nama-nama yang akan diundang meng-
hadiri acara akad nikah. Jumlahnya harus
disesuaikan dengan banyakanya taplak
yang telah disepakati dalam bakumpul
basudura. Saat nama-nama tersusun
dengan baik, para orang tua memanggil
beberapa pemuda dan famili agar
mengambil nama-nama tersebut, kemu-
dian kemudian mendatangi setiap orang
sesuai jatah nama yang diberikan.
Tugasnya adalah menyampaikan salam
dari keluarga mempelai laki-laki pada
setiap orang yang akan diundang agar
menghadiri acara pemikahan anak
mereka.

Pemanggilan atau pemberitahuan
menghadiri acara akad nikah tidak akan
secara tertulis, tetapi dalam bentuk lisan.
Tata cara pemanggilan harus sesuai
dengan aturan-aturan adat yang berlaku, di
mana dilakukan melalui dua tahap:

1. Tahap pertama merupakan tahap
pemberitahuan salam dari keluarga
mempelai sebagai pelaksana pada
orang-orang yang diundang agar hadir
dalam acara akad nikah. Orang yang
diberikan  amanah  menyampaikan
salam harus menempatkan diri secara
tepat sesuai dengan aturan tata karma
sosial yang lazim berlaku dalam
kehidupan ber-masyarakat. Saat ber-
hadapan dengan penerima amanah, dan
ketika menyam-paikan salam ia tidak
dalam keadaan posisi berdiri atau
duduk seperti layaknya tamu, melain-
kan dalam posisi sungkan (Jawa).
Posisi sungkan yang dilakukan dalam
masyarakat setempat tidak sama seperti
diperagangkan masyarakat adat Jawa,



47 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

ja punya ciri khas sendiri, sebagai-
mana layaknya orang yang akan
dinikahkan.

2. Tahap kedua tidak lagi menyampaikan
salam melainkan sudah merupakan
isyarat bahwa akad nikah segera
dimulai dan harus berangkat. Oleh
karena itu ketika orang yang diper-
cayakan  menyampaikan  amanah
datang kedua Kkalinya, tidak lagi
ditanya jam berapa akad nikah dimulai
tetapi sudah harus berangkat. Sebab
yang lazim di masyarakat, bila tahap
kedua ini ditempuh berarti kurang
kurang lebih 30 menit acara akad nikah
dimulai.  Karenanya, pemanggilan
tahap kedua ini dilakukan pada saat
hari "H" sebagai kelanjutan tahap
pertama yang dilaksanakan sehari
sebelum akad nikah.

Pelanggaran terhadap tata krama
semacam ini tidak mempunyai sanksi
fisik, tetapi sanksi moral, yakni dianggap
tidak sopan, dan akibatnya orang yang
diundang tidak mau menghadiri acara
akad nikah tersebut. Oleh karena itu
pelaksanaan tata krama dalam bentuk
apapun harus dihargai dan dihormati.

Pada saat akad nikah keluarga
mempelai laki-laki mempersiapkan segala
sesuatu yang berkaitan dengan proses

pemikahan.  Mulai  darl  kesiapan
menjemput  mempelai  wanita  serta
rombongan, kesiapan menerima sum-
bangan (sokong atau lanale: Leihitu)

sebagai tindak lanjut dari hari sebelum-
nya, menyiapkan taplak dalam majelis
untuk menyaksikan prosesnya akad nikah.

Pada waktu dan jam yang sama
undangan mulai berdatangan, bersamaan,
dengan itu datang pula mempelai wanita
bersama rombongan. Rombongan yang
ikut serta dengan mempelai wanita, yang
oleh masyarakat Islam Leihitu menye-
butnya dengan istilah tauli. Sesampainya
di rumah mempelai laki-laki, tauli
bersama mempelai wanita masuk dan
menempati ruang yang telah disediakan.
Mempelai wanita menem-pati ruang
kamar. Di pintu kamar dijaga ketat oleh

beberapa orang wanita yang ada hubungan
famili atau kusing (Leihitu-Ambon)
dengan mempelai wanita, baik dari klen
sendiri maupun dari luar klen.

Mempelai laki-laki diantar menuju
majelis. Dalam majelis itu dia berikan
istirahat sejenak sambil menunggu isyarat
dari penghulu yang bertugas melak-
sanakan akad nikah. Ketika ada isyarat
mulainya akad nikah, para penghulu yakni
Khatib menuntun mempelai laki-laki
membaca dua kalimat syahadat, membaca
Al- Fatihah dan membaca Surah AL-
Ikhlas. Bila dianggap lancar membaca
ayat A]-Qur’an maka khatib mulai
membaca doa nikah dalam bahasa Arab.
Isinya menyangkut konsep-konsep dasar
perkawinan dalam Agama Islam. Akad
nikah harus dilakukan secara prosedural

dan memenuhi syarat-syarat sebagai

berikut:

1. Adanya para penghulu yang bertindak
sebagai saksi atau wali hukum

maupun sebagai pembaca syalawat;

2. Adanya majelis untuk para penghulu
dan para undangan;

3. Mempelai laki-laki harus dituntun
membaca syahadat, Al-Fatihah dan
Al-Ikhlas;

4. Mempelai laki-laki diajarkan
bagaimana seharusnya mengucapkan
akad nikahnya;

5. Adanya pemyataan mengawinkan dari
wali (ijab);

6. Adanya pemyataan menerima dan
mempelai laki-laki (qabul);

7. Memakai kata-kata nikah;

8. Harus lancar dan fasih dalam
mengucap-kan gabul;

9. Antara mengucapkan ijab dan gabul
harus bersambung;

10. antara ijab dan qabul harus jelas
maksudnya; dan

11. Harus diakhiri dengan do'a nikah oleh
penghulu.

Perkawinan dianggap tidak sah
menurut aturan adat dan harus diulangi
bila anggaran terhadap syarat-syarat di
atas. Kemudian, selesai akad nikah
mempelai laki-laki dipersilahkan berjabat



48 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

tangan dengan para penghulu dan tokoh-
tokoh masyarakat yang hadir pada acara
akad nikah. Kemudian dipersilahkan
menemui  mempelai wanita di kamar
pengantin. Sebelum mempelai laki-iaki
masuk, mengikuti aturan adat yang
berlaku. Dimana diharuskan membayar
sejumlah uang kepada beberapa orang
wanita yang bertugas menjaga pintu
kamar. Bila dipenuhi, maka mempelai
laki-laki dipersilankan masuk. Sebaliknya
bila tidak, otomatis pihak laki-laki tidak
bisa menemui kekasihnya. Ini yang
disebut oleh masyrakat Ambon uang pele
pintu, atau menurut masyarakat Islam
Leihitu dengan kaslima atau pise pale
matanulu (Leihitu).

Masyarakat Islam Leihitu jarang
meng-adakan walimah seperti banyak
dipraktikkan masyarakat adat lainnya.
Namun bila ada kesepakatan dilaksana-
kan, maka pemahaman dan prakteknya
pun jauh berbeda dengan wilayah hukum
adat masyarakat Islam Leihitu maupun
Ambon pada umumnya walimah atau
acara ini dengan istilah duduk kuadi.
Duduk kuadi meupakan suatu kegiatan
keramaian antara muda-mudi dengan
kedua mempelai yang tujuannya adalah
menghibur mereka agar tetap tersenyum
dan bahagia dalam memasuki rumah
tangga baru. Para undangan yang hadir
tidak membawa amplop berisi uang,
melainkan kado. Undangan yang hadirpun
bukan dari kalangan orang tua melainkan
kalangan muda-mudi. Sesudah akad nikah
keluarga mempcial laki-laki  hanya
mempersiapkan segala sesuatu yang
kaitannya dengan pemulangan wanita
yang jadikan rauny. Sebab menurut aturan
adat, kembalinya wanita kerumahnya
tidak dilepaskan pulang sesuka hati,
melainkan harus diantar oleh kedua
mempelai bersama beberapa orang
keluarga dan jumlah barang bawaan.
Barang bawaan ini merupakan sum-
bangan dari keluarga mempelai laki-laki
atas jasanya telah mendampingi mempelai
wanita dari sebelum akad nikah sampai
dengan sesudah akad nikah. Sumbangan

tersebut berupa baju, sarung, beras, gula,
terigu dan barang-barang kebutuhan dapur
lainnya.

Beberapa hari menjelang kepu-
langan sang gadis pihak keluarga
mempelai laki-laki membuat makanan
untuk diantar ke keluarga sepupu yang
banyak berjasa dalam acara perkawinan.
Ini merupakan ketentuan mutlak yang
harus dilaksanakan eluarga mempelai laki-
laki, karena mempunyai prinsip untuk
menghargai dari seorang famili atas
partisipasinya dalam acara perkawinan.
Nilainya bukan terletak pada makanan
yang diberikan tetapi pada faktor
menghargai jasa orang lain. Pemberian
makanan hanya sebagai alat nilai utama
yang diperoleh dari ketentuan itu adalah
sejauh mana penghormatan dan peng-
hargaan jasa baik seseorang keluarga
terhadap keluarga lain. Bila ketentuan ini
dikesampingkan, maka dampaknya adalah
penilaian negatif bermunculan, dianggap
pelit atau iskakar (Negeri Lima, Ureng,
Asilulu) dan tar tau basudara (tidak tahu
bersaudara)  (Leihitu-Ambon).  Kon-
sekuensinya, mereka tidak akan meng-
hadiri acara yang dilakukan keluarga
tersebut.

Bagi keluarga mempelai wanita
kegiatan yang dilakukan setelah acara
pemikahan adalah membagikan mahar
pada famili baik dari pihak bapak maupun
dari pihak ibu yang terkandung unsur jasa.

I11. KESIMPULAN

1. Penentuan jodoh dalam masyarakat
Islam Leihitu sepenuhnya menjadi
kewenangan anak. Kewenangan itu
diberikan oleh orang tua dengan
ketentuan harus mengikuti kriteria-
kriteria jodoh yang diatur dalam aturan
adat.

2. Untuk melangsungkan suatu per-
kawinan dapat ditempuh melalui salah
satu diantara dua pilihan, yaitu melalui
kawin lari (balari bini) dan melalui
kawin minta bini (pinangan atau
melamar). Bila ditempuh kawin lari,
maka aturannya adalah mengutamakan



49 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

tanggung jawab antara hak dan
kewajiban, menjaga hubungan yang
harmonis diantara sesamanya dan
perlunya perlindungan hukum dari
berbagai kemungkinan yang terjadi
akibat kawin lari. Bila diitempuh kawin
minta bini maka syaratnya ada
keterpaduan pengertian dan peng-
ambilan  ketentuan adat dengan
ketentuan agama, menghindari suasana
perimusuhan dan kebencian, serta
dewasa dalam mem-pertimbangkan
sesuatu. Setiap pengam-bilan keputu-
san harus melibatkan keluarga sepupu
dan keputusannya berdasar pada
ketentuan yang lazim berlaku dalam
masyarakat dan mem-punyai kepastian
hukum.

3. Sistem perkawinan masyarakat Islam
Leihitu bersifat patrilineal (menarik
garis bapak atau ayah). Karena sifatnya
patrilineal maka seluruh aktivitas
perkawinan dipusatkan di rumah mem-
elai laki-laki. Dalam acara perkawinan,
baik sebelum akad nikah (pemikahan),
saat pemikahan dan sesudah per-
nikahan (pascanikah), masing-masing
ada aturan hukumnya.

Disarankan kepada semua pihak,
sudah saatnya menghilangkan pan-
dangan atau sikap amblivalensi karena
di satu sisi  keinginan  untuk
menampilkan hukum adat sebagai
salah satu landasan pembangunan
hukum nasional, tapi di sisi lain
terdapat pandangan yang merendahkan
dan bahkan berupaya menyampingkan
hukum adat. Hak adat bisa hilang
karena dlanggap tidak berdasar pada
aturan hukum positif yang tertulis.

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zahrah. Muhammad,
ahwalusy  Syahsiyah,
Qahirah, Darul-Fikil

Imron (editor),1996. Penelitian
Kualitatis  dalam  llmu-ilmu
Sosial dan Keagamaan, Malang,
Kalima-sahada Press.

1957. al-
Arabi,

Arifin,

Asmin, 1986. Status Perkawinan Antar
Agama, Jakarta, Dian Rakyat.

Basyir-, Ahmad Azhar, 1980. Hukum Per-
kawinan, Jogjakarta, UlI.

Benekmann, Benda, 1979. Frans von,
Property in Social Continuity,
(Continuity and Change in the
maintenance of property
relation-ship through time in
Minangkabau, west Sumatera),
The Haguc, Martinus Nijhoff

Bogdan, R.C., & Biklen, S.K., 1982.
Qualita-tive Research for
Education: An Intruduction to
theory and Methods, Bostan,
Allyn and Bacon, Ine.

Bratawidjaja, Thomas Wijasa, 1985. Upa-
cara Perkawinan Adat Jawa,
Jakarta, Sinar Harapan.

Chairuddin, O.K., 1991. Sosiologi Hukum,
Jakarta, Sinar Grafika.

Djamali, R. Abdoel, 1993. Pengantar
Hukum Indonesia, Jakarta, Raja
Grafindo Persada.

K.J. Ilans-Dieter
(penyunting).1988. Teori
Masyarakt: Proses Perada-ban
dalam Sisten Dunia Modem,
Jakarta, Yayasan Obor Indonesia.

Evers,

Ihromai, T.O. (penyunting), 1993, Antro-
pologi Hukum Sebuah Bunga
Rampai, Jakarta, Yayasan Obor
Indonesia.

Ihromai, T.O. (penyunting)1993.
Antropologi dan Hukum, Jakarta,
Yayasan Obor Indonesia.

Keuning, J. 1974. Sejarah Ambon sampai
pada akhir Abad ke 17,
terjemahan oleh S. Gunawan,
Jakarta, Bhara-tara.

Koenjaraningrat, 1990. Pengantar limu
Antropologi, Jakarta, Rineka
Cipta.



50 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

Koentjaraningrat, 1999. Manusia dan
Kebu-dayaan di Indonesi,
Jakarta, Djambatan.

Koesno, H. Moh, 1992. Hukum Adat
Sebagai Suatu Model Hukum,
Bandung, C.V. Mandar Maju.

Moleong, Lexy J, 1998. Metodologi
Penelitian Kualitatif, Bandung,
Remaja Rosdakamya.

Muhadjir, Noeng, 1998. Metodologi
Penelitian Kualitatif, Jogjakarta,
Rake Sarasin.

Muhammad, Bushar, 1983. Asas-asas
Hukum Adat (Suatu Pengantar),
Jakarta, Pradnya Paramita.

Muhammad, Bushar, 1985. Susunan
Hukum Kekeluargaan Indonesia,
Jakarta, Pradnya Paramita.

Muhammad, Bushar, 1988. Pokok-pokok
Hukum Adat, Jakarta, Pradnya

Paramita.

Nasution, S, 1996. Metode Research
(Pene-litian  llmiah), Jakarta,
Bumi Aksara.

Poerwanto, Hari, 2000. Kebudayaan dan
Lingkungan dalam Perspektif
Antropologi, Jogjakarta, Pustaka
Pelajar.

Prakoso, DJoko, dkk. 1987. Azas-azas

Hukum di Indonesia, Jakarta,
Bina Aksara.

Prins, J. 1982. Tentang Hukum
Perkawinan di Indonesia, alih
bahasa G.A. Ticoalu, Jakarta,

Ghalia Indonesia.

Rahardjo, Satjipto, 1996. Illmu Hukum,
Bandung, Citra Aditya Bakti.

Silverman, D, 1993. Interpretating Quali-
latative ( Methods for Andlysing
Talk, Tex and Interaction),
Jakarta, Gunung Agung.

Simorangkir, J.C.T. dkk. 2000. Kamus
Hukum, Jakara, Sinar Grafika.

S.J, P.a. Heuken, 1981. Persiapan Per-
kawinan, Jakarta, Yayasan Obor.

Soekanto, Soerjono, 1979. Mengenal
Sosio-logi  Hukum, Bandung,
Alumni.

Soekanto, Soerjono, 1980. Masalah

Kedudukan dan Peranan Hukum
Adat, Jakarta, Academica.

Soekanto, Soerjono, 1980. Intisari Hukum
Keluarga, Bandung, Alumni.

Soekanto, Soerjono & Taneko, Soleman
B, 1983. Hukum Adat Indonesia,
Jakarta, Rajawali.

Soekanto, Soerjono dkk. 1984,
Antropologi  Hukum,  Proses
Pembangunan llmu Hukum Adat.
Jakarta, Rajawali.

Soekanto, Soerjono, 1985. Perspektif Teo-
ritis  Studi  Hukum  dalam
Masyarakat, Jakarta, Rajawali.

Soekanto, Soerjono, 1985. Meninjau
Hukum Adat (Suatu Pengantar
Untuk  Mempelajari  Hukum
Adat), Jakarta, Rajawali.

Soekanto, Soerjono, 1986. Pengantar
Pene-litian Hukum. Jakarta, Ul
Press

Soekanto, Soerjono, 1993. Beberapa

Teori Sosiologi Tentang Struktur
Masyarakat. Jakarta, Rajawali.

Soekanto, Soerjono, 1997. Pokok-pokok
Sosiologi Hukum, Jakarta, Raja
Grafindo Persada.

Soepomo. 1979. Bah-bah tentang Hukum
Adat, Jakarta, Pradnya Paramita.

Syahrani, Riduan, 1991. Rangkuman
Intisari limu Hukum,
Banjarmasin, Pustaka Kartini.

Syihab, M. Quraish, 1996. Wawasan
Alguran, Bandung, Mizan.

Taneko, Soleman B, 1987. Hukum Adat
(Suatu Pengantar Awal dan
Prediksi Masa Mendatang),
Bandung, Eresco.



51 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Januari 2012, him 40-51

Usman, Husaini, & Akbar, Pumomo Verkuyl, J, 1984, Etika Kristen (Seksuil),

Setiady, 1996. Metode Penelitian Jakarta, Gunung Mulia.

Sosial, Jakarta, Bumi Aksara, Wignjodipoero, Soerjo, 1984Pengantar
Veeger, K.J. 1993. Realitas Sosial, dan Asas-asas Hukum Adat,

Jakarta, = Gramedia  Pustaka Jakarta, Gunung Agung.

Utama.



