KONSEP KEJAHATAN DALAM AL-QURAN
(Perspektif Tafsir Maudhu’i)

Muzdalifah Muhammadun

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepare
Email:musdalifahstain@yahoo.co.id

Abstract: This article describes the concept of evil in the Quran with commentary
maudhu'i approach. The results of this study obtained information that the Qur'an uses
several terms to represent various forms of crimes committed by humans. Among these
terms are al-fasad, al-fusug, al-isyan, al-itsm, al-zulm, al-fahsiyah, al-munkar, al-
bagy, al-batil dan makr. Based on the etymological sense contained in the word and by
looking at the context of its use in the Quran, it is understood that: 1) Ontology crime is
the use of one of the potential given by Allah SWT. outside the corridor he has set,
2) Existence of evil in the Quran include crimes against God, a crime against the
environment, the social evil, evil cultural, economic crimes, crimes of personal and
communal, 3) factors causing crime is an internal factor in the form of insularity and
ignorance, arrogance and hubris, despair in life. In addition to external factors ie
Satan's temptation and pleasure. As a result of the crime is the appearance of damage

(al-facade) and evil (al-syarr).

Kata Kunci: Kejahatan, Alquran, Tafsir Mudgu’i

I. PENDAHULUAN
Manusia dalam pandangan Islam
adalah tokoh sentral yang banyak

disebut dalam alquran. Kitab suci ini
selain sebagai petunjuk hidup dan
penjelasan bagi manusia' yang mem-
bicarakan berbagai hal, juga sangat
memuliakan kedudukan manusia.’
Sebagai makhluk Tuhan yang
mempunyai unsur fisik (jasad) dan non-
fisik (jiwa, pikiran, nafsu, dsb.),
manusia dalam kehidupan juga mem-
punyai berbagai tujuan hidup dan
obsesi yang hendak diraihnya. Namun
semua yang hendak dicapai itu harus
menyesuaikan dengan jalan Tuhan.
Dalam artian, manusia sebisanya harus
menyeimbangkan unsur ragawi,
indrawi, dan rohani. Penyeimbangan
unsur-unsur ini dalam tradisi masya-

rakat Arab, menurut Hisam Djait,
disebut dengan istilah muru’ah. Istilah
inilah yang kemudian dikembangkan
oleh para penyokong faham
humanisme.®

Manusia pada awalnya diciptakan
oleh Allah dalam keadaan fitrah.*
Namun sejatinya, manusia selain diberi-
kan potensi oleh Allah untuk menjaga
dirinya sehingga tetap berada dalam
kondisi fitrah tersebut, juga diberikan

potensi untuk mengotori fitrahnya.
Dalam  al-Syams [91]: 7-10, Allah
berfirman:

- £ //,75./ - g - 7
)53 Ledl D) Lose Ly )

O I T Tt U A
A8y (D) ST e B 3 D) ety




15 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

Terjemahnya:

Dan demi jiwa dan penyempurnaan-
nya.Lalu Allah memberikan ilham
kepadanya berupa kedurhakaan dan
ketagwaan. Sungguh telah ber-
untunglah siapa yang telah men-
sucikannya. Dan sungguh merugilah
siapa yang mengotorinya.

Sayyid Quthub memandang firman
Allah di atas sebagai pondasi teori
kejiwaan dalam Islam. Selanjutnya ia
mengemukakan bahwa manusia adalah
makhluk dwi-dimensi dalam tabiatnya,
potensinya dan aktualisasinya. Ini karena
ciri penciptaannya sebagai makhluk yang
tercipta dari tanah dan hembusan ruh ilahi,
menjadikannya memiliki potensi yang
sama dalam kebaikan dan kejahatan,
petunjuk dan kesesatan. Manusia mampu
membedakan mana yang baik dan mana
yang buruk dan mampu mengarahkan
dirinya menuju kebaikan atau keburu-
kan dalam kadar yang sama. Dengan
demikian  potensi-potensi  tersebut
terdapat dalam diri manusia. Kehadiran
Rasul, petunjuk-petunjuk dan faktor-
faktor eksternal lainnya hanya berfungsi
membangkitkan potensi tersebut,
mendorong dan mengarahkannya dan
bukan menciptakannya.> Oleh karena
itu, tidaklah mengherankan apabila dalam
kehidupan di dunia dijumpai banyak
kejahatan yang dilakukan oleh manusia.

Secara etimologi, kata kejahatan
berasal dari kata jahat yang men-
dapatkan imbuhan ke-an. Jahat secara
linguistik berarti sangat jelek, buruk. Ketika
mendapatkan imbuhan ke-an maka makna-
nya adalah perbuatan yang jahat, sifat
yang jahat, dosa dan perilaku yang
bertentangan dengan nilai-nilai dan norma-
norma yang berlaku menurut ketentuan
yang disahkan oleh hukum tertulis.®

Sementara itu, dalam pandangan
para filosof perbincangan tentang baik
dan jahat adalah menyangkut tentang
aksiologi masalah nilai. Beberapa per-
tanyaan mendasar yang sering diajukan

dalam lapangan ilmu ini adalah apakah
nilai (baik dan jahat) terkandung di dalam
diri obyeknya ataukah nilai merupakan
suatu sikap subyek terhadap obyek-obyek
tertentu. Pertanyaan lainnya adalah apa
yang akan dijadikan sebagai tolok ukur
untuk memberikan nilai, sedangkan nilai
tidak dapat didefinisikan.”

Sedangkan pandangan para ahli
hukum (fikin Islam) ketika membicarakan
tentang kejahatan, maka lebih banyak
diarahkan kepada tindakan-tindakan
pidana yang diberikan  hukuman.
Kejahatan pidana tersebut terdiri dari
kejahatan terhadap jiwa raga manusia
seperti pembunuhan dan melukai anggota
tubuh manusia, kejahatan terhadap harta
seperti pencurian, kejahatan terhadap
keturunan  seperti  perbuatan  zina,
kejahatan terhadap kehormatan seperti
menuduh berbuat zina, kejahatan ter-
hadap akal seperti minum khamar, ke-
jahatan terhadap agama seperti murtad,
kejahatan terhadap kepentingan umum
seperti perampokan dan membuat ke-
rusakan di muka bumi.?

Kejahatan dalam pandangan ahli
hukum dibagi dua vyaitu kejahatan
menyangkut hak Allah atau kepentingan
umum dan kejahatan yang menyangkut
hak manusia. Dari segi hukumannya,
kejahatan juga dibagi dua yaitu kejahatan
yang hukumannya secara tegas disebutkan
di dalam alquran dan hadis yaitu hudud
dan qgisas dan kejahatan yang hukumannya
tidak secara tegas disebutkan di dalam
alquran tetapi diserahkan kepada kebijak-
sanaan penguasa yang disebut ta'zir.’

Dalam sejarah perkembangan teologi
Islam, persoalan baik dan jahat menjadi
salah satu polemik di antara aliran-aliran
yang ada. Masalah baik dan jahat
merupakan salah satu masalah pokok
dalam persoalan kekuasaan akal dan
fungsi wahyu. Polemik yang terjadi ialah
apakah mengetahui baik dan jahat serta
kewajiban mengerjakan perbuatan baik
dan kewajiban menjauhi perbuatan jahat



16 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

dapat diperolen melalui akal atau melalui

wahyu.'
Persoalan kejahatan nampaknya
memang mempunyai dimensi yang

sangat luas mencakup segi filosofis,
teologis, teleologis, sosiologis dan
historis. Oleh karena itu, wawasan alquran
dalam persoalan ini mempunyai nilai
yang sangat urgen karena diyakini bahwa
alquran datang membawa petunjuk-
petunjuk, keterangan-keterangan, aturan-
aturan, prinsip-prinsip dan konsep-konsep
baik yang bersifat global maupun terinci,
yang eksplisit maupun yang implisit dalam
berbagai persoalan dan bidang kehidupan
manusia.

Berdasarkan latar belakang di atas,
maka masalah pokok yang akan dikaji
dalam makalah ini adalah konsep alquran
tentang kejahatan dalam tinjauan
perspektif tafsir maudhu‘i. Adapun
rumusan masalahnya adalah:

1. Bagaimana hakikat kejahatan dalam
alquran?

2. Bagaimana wujud kejahatan yang
dikemukakan di dalam alquran?

3. Apa faktor penyebab munculnya
tindakan kejahatan dan dampak yang
ditimbulkannya?

Il. PEMBAHASAN

A. Hakikat dan Wujud Kejahatan
dalam Alquran

Secara umum, alquran mengguna-kan
berbagai terma yang berkaitan dengan
kejahatan dalam dua bentuk. Pertama,
menggunakan secara mutlak tanpa ada
batasan. Kedua menggunakan dengan
batasan-batasan tertentu baik yang
berupa obyek kejahatan seperti zalamu
anfusahum atau pun tempat kejahatan
yufsiduna fi al-ard.

Terma yang sejak dini dugunakan
oleh alquran untuk menunjukkan tindakan
kejahatan yang berpotensi merusak adalah
yufsidu. Kata ini digunakan oleh malaikat
untuk menunjukan reaksi mereka ketika

Tuhan menyampaikan maksudnya untuk
menciptakan  manusia.  Selengkapnya
malaikat member tanggapan sebgaimana
terekam dalam surah al-Bagarah [2]: 30
berikut:

) B e o ST
& Jele Gl a5 J6 3
do

Nt AN L g
oo G Jafl BB ae)s soY
s, -3 22 /~L;""" '; Car . A 7
o %5 sl Glaley G e

Lo

//} "ifa// 5/.

S faany o

Terjemahnya:

Mereka berkata: "Apakah Engkau
akan menjadikan di bumi (makhluk)
yang akan merusak di dalamnya dan
menumpahkan darah, sementara
kami senantiasa bertasbih dengan
memuji-Mu dan mensucikan-Mu?"

Kata yufsidu berasal dari kata afsada
yang merupakan bentuk mazid dari kata
fasada yang secara bahasa merupakan
antonim dari kata al-salah atau al-
maslahah.! Sesuatu dapat dikatakan salih
apabila mempunyai keadaan yang meng-
himpun nilai-nilai tertentu yang telah
ditetapkan berdasarkan dalil akal dan dalil
wahyu. Apabila terjadi kerusakan yang
ditandai dengan hilangnya nilai, sebagian
atau keseluruhan, sehingga substansi yang
bersangkutan tidak berfungsi sebagaimana
biasanya, maka keadaan semacam ini
disebut fasad” Dengan demikian afsada
adalah tindakan yang menyebabkan
kerusakan (fasad).

Kata fasad dengan segala per-ubahan
bentuknya disebutkan di dalam alquran
sebanyak 50 kali.*® Kata ini lebih sering
muncul dalam bentuk fi’l mudari* dan
ism #&il® Boleh jadi ini adalah isyarat dari
alquran bahwa tindakan merusak adalah
tindakan yang secara terus menerus
dilakukan oleh manusia sebagaimana yang
dipahami dari bentuk fi’l mudari’ bahkan



17| Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

menjadi sifat yang melekat pada
kebanyakan manusia (sebagaimana
yang dipahami dari bentuk ism fai’l),
apalagi tindakan merusak adalah salah
satu sifat orang munafik yang ditonjolkan
oleh Allah (al-Bagarah [2]: 12). Berikut:
tampilan ayat tersebut.

I PR (DI B I S e 1
Osoria N (S5 gwiadl oa Ll NI
Terjemahnya:

Ingatlah, Sesungguhnya mereka Itulah
orang-orang yang membuat kerusakan,
tetapi mereka tidak sadar.

Kata fasad menurut lzutsu adalah kata
yang sangat komprehensif dan mampu
menunjukkan semua jenis perbuatan buruk
-sesuatu yang bersifat religius maupun non-
religius.™®

Dengan menelusuri ayat-ayat Alquran
nampak  bahwa penggunaan kata ini
memang sangat komprehensif. Fir'aun
misalnya digolongkan sebagai al-
mufsidun karena tindakannya menyem-
belih anak laki-laki bangsa Israil (al-Qasas
[28]: 4), atau karena ia ingkar dan
berbuat zalim terhadap ayat-ayat Allah
(al-A'raf [7]: 103), kaum Nabi Syu'aib juga
disebut al-mufsidun dalam konteks
kecurangan mereka dalam menggunakan
takaran dan timbangan serta mengambil
hak orang lain dengan cara yang curang
(Hud [11]: 85); al-Syu'ara’ [26]: 183; al-
Ankabut [29]: 36 dan al-A'raf [7]: 85),
kaum Luth juga disebut al-mufsidun
karena perilaku homoseksual yang mereka
lakukan secara terang-terangan, al-Ankabut
[29]: 30.

Meskipun demikian, alquran secara
khusus banyak merangkaikan kata ini
dengan frase fi al-Ardi.” Dalam Surah al-
Bagarah [2]: 205, Allah %
menginfomasikan  bahwa  orang-orang
munafik  adalah  perusak  natural
environment yang dilambangkan
dengan dua terma yaitu al-hars (flora)
dan al-nasl (fauna). Tindakan pengrusakan
terhadap dua hal ini adalah pengrusakan

terhadap ling-kungan alam  secara
keseluruhan karena keduanya
merupakan sumber utama kehidupan.
Dari sini dapat dipahami bahwa merusak
lingkungan adalah salah satu bentuk

kejahatan. Berikut tampilan ayatnya.

Gt deid J2NT 3 e U5 130

&

25~ -~ g 2

SN Al JadT Esadl dugh
Terjemahnya:

Dan apabila ia berpaling (dari kamu),
ia berjalan di bumi untuk Mengadakan
kerusakan padanya, dan merusak
tanam-tanaman dan binatang ternak,
dan Allah tidak menyukai kebinasaan.

Ungkapan kebinasaan di sini adalah
ibarat dari orang-orang yang berusaha
menggoncangkan  iman  orang-orang
mukmin dan selalu mengadakan Kke-
kacauan.

Kata lain yang digunakan oleh
algquran untuk menamai ketidakpatuhan
pertama yang dilakukan oleh makhluk
terhadap Tuhan adalah fasaga. Ini bisa
ditemukan dalam Q.S. al-Kahfi [18]:50
berikut:

o PP ° ,,J “/ :/’ /’,: 4 _
hamcd 238 Tyamal Al s 35

P 0 -
.t -
M O}L" . :
> o7

-

- £ ._}/1‘}./ e . 7/75 - W
Q92 Sz ;LA)‘ ;4.,_323) )A.:).\_?d'_._é‘ “,":U

,’3\\///// {. /:Gﬁﬂ}/,}/,}/
2 Y Geadal] Gy 535 050 405
Terjemahnya:
Dan (ingatlah) ketika Kami berfirman
kepada para malaikat: "Sujudlah kamu
kepada Adam", maka sujudlah mereka
kecuali iblis. Dia adalah dari golongan
jin, maka ia mendurhakai perintah



18 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

Tuhannya. Patutkah kamu mengambil
dia dan turunan-turunannya sebagai
pemimpin selain daripada-Ku, sedang
mereka adalah musuhmu?  Amat
buruklah iblis itu sebagai pengganti
(Allah) bagi orang-orang yang zalim.

Pada dasarnya menilik akar katanya,
kata fasaga dapat dikembalikan pada
ungkapan s e &b i (biji kurma
keluar dari kulitnya).'®Kata fisq juga berarti
kemaksiatan dan meninggalkan perintah
Allah dan keluar dari jalan kebenaran;
fusug artinya keluar dari agama dan
condong kepada kemaksiatan. Dengan
dasar ini, pengertian fasaga dalam ayat di
atas menurut al-Farra’ adalah keluar
dari ketaatan kepada Tuhannya, sedang-
kan menurut lbnu Manzur maknanya
adalah menolak perintah Tuhannya.*®

Dengan demikian fasiq adalah
sebutan bagi yang telah mengakui,
sekaligus mentaati hukum-hukum syariat
lalu ia merusak dan meruntuhkan peng-
akuannya itu dengan melakukan per-
buatan-perbuatan yang menyimpang dari
ketentuan syariat tadi. Baik sebagiannya
maupun keseluruhannya. Dalam Kkaitan-
nya dengan ini, orang-orang kafir ter-
kadang disebut dengan al-fasiqun sebab
pada hakikatnya mereka meruntuhkan
ketentuan-ketentuan syariat yang telah
mereka akui.™

Kata fasaga dengan segala perubahan
bentuknya disebutkan di dalam alquran
sebanyak 54 kali dengan berbagai makna
selain penentangan iblis terhadap Tuhan,
di antaranya:

- Perbuatan homoseksual kaum Luth
dalam surah al-Anbiya' [21]: 74.

- Tuduhan berzina terhadap wanita
muhshan dalam surah al-Nur [24]: 4.

- Penentangan Fir'aun terhadap Nabi

Musa as. dalam surah al-Naml
[27]:12.
- Penentangan  orang-orang  Yahudi

terhadap Muhammad SAW. dalam
surah al-Hasyr [59]: 5.
- Penentangan kaum Nabi Nuh as. dalam

surah al-Zariyat [51]: 46.

Kata yang selanjutnya digunakan oleh
alquran untuk menunjukkan pelanggaran
ternadap larangan Tuhan adalah kata
‘asha.®® Ini bisa ditemukan dalam surah
Thaha [20]: 121.

> s - ~ ;/

Lﬂ.&b} LA.@.’S' MUMLV-ABL&U

d
o v e oL LB - e Ry
(J‘;CSAQJ f..%—‘@))u.fl.n.pl&gw

ys

m} (5)&9 J“‘)

Terjemahnya:

Maka keduanya memakan dari buah
pohon itu, lalu nampaklah bagi
keduanya aurat-auratnya dan mulailah
keduanya menutupinya dengan daun-
daun (yang ada di) surga, dan
durhakalah Adam kepada Tuhan dan
sesatlah ia.

Kata ‘asha mempunyai konotasi yang
umum karena meliputi dosa besar (al-
Ahzab [33]: 36) dan dosa kecil, atau
bahkan yang tidak menunjukkan satu dosa
(al-Kahf [18]: 69 dan Taha [20]: 93). Dari
beragam redaksi inilah, maka ada
perbedaan pendapat di kalangan ulama
mengenai ketidaktaatan Adam as. apakah
hal tersebut termasuk dosa atau tidak.

Penggunaan kata fasaga untuk
menunjukkan ~ pembangkangan  Iblis
terhadap perintah Tuhan untuk sujud
kepada Adam as., dan penggunaan kata
‘asha untuk menunjukkan ketidakpatuhan
Adam as. terhadap larangan Tuhan
menunjukkan adanya perbedaan makna
di antara keduanya. Perbedaan kedua
terma ini dapat ditelusuri dalam surah al-
Hujurat [49]:7. Pada ayat ini kedua terma
tersebut disandingkan oleh Allah swt. selain
terma lain yang disebutkan pertama yaitu
kufr. Allah berfirman:

Sl o s oyl K i
Oarl Sp2edlly 5 *;@; ;;



19 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

Terjemahnya:

. dan ketahuilah olehmu bahwa di
kalangan kamu ada Rasulullah. Kalau
ia menuruti (kemauan) kamu dalam
beberapa urusan benar-benarlah kamu
akan mendapat kesusahan tetapi Allah
menjadikan  kamu cinta  kepada
keimanan dan menjadikan iman itu
indah dalam hatimu serta menjadikan
kamu benci  kepada  kekafiran,
kefasikan dan kedurhakaan. Mereka
itulah orang-orang yang mengikuti
jalan yang lurus, ...

Dalam ayat tersebut disebutkan
bahwa yang dijadikan sebagai kecintaan
bagi orang yang beriman hanyalah satu
yaitu keimanan, sedangkan yang dijadi-
kan kebencian kepada mereka ada tiga
yaitu  al-kufr  (kekafiran),  al-fusuq
(kefasikan) dan al-isyan (kemaksiatan). Al-
Maraghi memberikan penjelasan bahwa hal
tersebut dikarenakan iman terdiri dari
tiga unsur yang menyatu, yaitu pem-
benaran dengan hati, ucapan dengan
lidah dan pengamalan dengan anggota
tubuh. Padanan dari unsur pembenaran
hati adalah kekufuran, padanan dari
ucapan dengan lidah adalah kefasikan
sedangkan padanan dari pengamalan
adalah kemaksiatan.”* Pandangan senada
dikemukakan pula M. Quraish Shihab.?

Al-Zamakhsyari berpendapat bahwa
al-kufr adalah menutupi dan memandang
remeh nikmat Allah dengan penolakan, al-
fusuq adalah keluar dari keimanan dengan
melakukan dosa-dosa besar, sedangkan al-
isyan adalah meninggalkan ketaatan dan
ketundukan sebagaimana yang diperintah-
kan oleh syariat.?’

Kejahatan berikutnya yang dicerita-kan
di dalam alquran adalah pembunuhan
yang dilakukan oleh anak laki-laki Adam
as. terhadap saudaranya.® Mengenai hal ini
Allah menjelaskan dalam surah al-Maidah

[5]: 27-29 berikut.
G5 31 GG o3l (3 3G e 5

Ge A 3 L,u.w o Lu L
wi&\g@wdu qudyduf&\

Terjemahnya:

Ceriterakanlah kepada mereka kisah
kedua putera Adam (Habil dan Qabil)
menurut yang sebenarnya, ketika
keduanya mempersembahkan korban,
maka diterima dari salah seorang dari
mereka berdua (Habil) dan tidak
diterima dari yang lain (Qabil). la
berkata (Qabil): "Aku pasti
membunuhmu!* Berkata Habil:
"Sesungguhnya Allah hanya menerima
(korban) dari orang-orang yang
bertakwa" (27). Sungguh kalau kamu
menggerakkan tanganmu kepadaku
untuk membunuhku, aku sekali-kali
tidak akan menggerakkan tanganku
kepadamu untuk membunuhmu.
Sesungguhnya aku takut kepada Allah,
Tuhan seru sekalian alam."(28)
"Sesungguhnya aku ingin agar kamu
kembali dengan (membawa) dosa
(membunuh) ku dan dosamu sendiri,
maka kamu akan menjadi penghuni
neraka, dan yang demikian itulah
pembalasan bagi orang-orang yang
zalim." (29).

Di dalam ayat tersebut, dosa
pembunuhan tersebut disebut dengan itsm
dan yang melakukannya termasuk dalam
kategori al-zalimin. Kata al-itsm di dalam
alquran diperhadapkan dengan kata al-



20 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

birr (al-Maidah  [5]: 2). Definisi
kontekstual kata ini dalam kerangka
umum pemi-kiran Quranik dikemukakan
dalam surah al-Bagarah [2]: 177. Nabi
saw. juga mem-perhadapkan antara al-
itsm dengan al-birr dan memberikan
penjelasan bahwa al-birr adalah akhlak
yang baik sedangkan al-itsm adalah apa
yang menyesakkan dada dan tidak disukai
apabila diketahui oleh orang lain. Berikut
tampilan surah al-Maidah dan al-Bagarah
yang dimaksud.

N ;”*’T 3?3 (T Y5 g\;if ;M'

u-a M u).a.u.s C|J:,L| le b«:b

//Co ;/,Jf,},// T/C/// P
Y) b;%b(&& |.>/b L':’},,cjj N‘J

u_c v&jv\p Q‘,ﬂ liM'L viﬁnjﬁ-
1 h5ls 1 of AAT ezl
do
- }/ /: // , /5«1 ,.a/ ” 20 -
de Tosls Ny (gaxdly ﬁ_lt P
-~ < & P G EGd
Aol D Teally ogaally SN

Sl L
Terjemahnya:
Hai orang-orang yang beriman,

janganlah kamu melanggar syi'ar-
syi'ar Allah, dan jangan melanggar

kehormatan  bulan-bulan  haram,
jangan  (mengganggu)  binatang-
binatang had-ya, dan binatang-

binatang galaa-id, dan jangan (pula)
mengganggu orang-orang yang
mengunjungi Baitullah sedang mereka
mencari kurnia dan keredhaan dari
Tuhannya dan apabila kamu telah
menyelesaikan ibadah haji, Maka

bolenlah  berburu. dan janganlah
sekali-kali ~ kebencian(mu)  kepada
sesuatu kaum karena mereka meng-
halang-halangi kamu dari Masjidil-
haram, mendorongmu berbuat aniaya
(kepada  mereka). dan  tolong-
menolonglah kamu dalam (mengerja-
kan) kebajikan dan takwa, dan jangan
tolong-menolong dalam berbuat dosa
dan pelanggaran. dan bertakwalah
kamu kepada Allah, Sesungguhnya
Allah Amat berat siksa-Nya.

s Js e WP of AT o
Sl o 7 K5 ol el
NP G fﬁ‘»r’b Al
szs Lw L‘}o ot 53 Q_‘.CJlj
Y oseldly aidly el
S BT 55 Ll 2

\

AT e M} ;L;‘LjT

NN
4

Terjemahnya:

Bukanlah menghadapkan wajahmu ke
arah timur dan barat itu suatu
kebajikan, akan tetapi sesungguhnya
kebajikan itu ialah beriman kepada
Allah, hari Kemudian, malaikat-
malaikat, kitab-kitab, nabi-nabi dan
memberikan harta yang dicintainya
kepada kerabatnya, anak-anak yatim,
orang-orang miskin, musafir (yang



21 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

memerlukan pertolongan) dan orang-
orang Yyang meminta-minta; dan
(memerdekakan) hamba sahaya, men-
dirikan shalat, dan menunaikan zakat;

dan orang-orang Yyang menepati
janjinya apabila ia berjanji, dan
orang-orang yang sabar dalam

kesempitan, penderitaan dan dalam
peperangan. mereka Itulah orang-
orang yang benar (imannya); dan
mereka Itulah orang-orang yang
bertakwa.

Adapun kata zulm mempunyai arti
menempatkan  sesuatu  bukan  pada
tempatnya,®* sehingga ia merupakan
lawan dari kata adil yang berarti
menempatkan sesuatu pada tempatnya.
Dengan demikian semua kesalahan pada
hakikatnya dapat disebut zulm. Dapat pula
dikatakan bahwa zulm bertingkat-tingkat
mulai dari yang terkecil sampai kepada
kemusyrikan yang merupakan kezaliman
yang terbesar. Oleh karena itu, dapat
dipahami apabila nabi-nabi juga terkadang
berbuat zalim.”®

Di sisi lain, alquran banyak meng-
gunakan kata zalama yang dirangkaikan
dengan diri [nafs dan anfus]® untuk
menunjukkan kejahatan terhadap diri
sendiri. Meskipun harus pula dikatakan
bahwa obyek kejahatan tersebut bisa saja
tidak secara langsung terhadap diri
sendiri tetapi karena akibatnya akan
kembali kepada pelakunya, maka ia tetap
dikatakan menzalimi diri sendiri.

Bentuk  kejahatan lainnya yang
disebutkan di dalam alquran adalah
kejahatan seksual yang sering dilambang-
kan dengan kata fahisyah. Kata fahisyah
yang terdiri dari huruf fa-ha-syin
mempunyai beberapa arti di antaranya
bertambah dan menjadi banyak, sehingga
semua yang melewati ukuran dan
batasannya disebut fahisy. Begitu juga
sesuatu yang tidak sesuai dengan
kebenaran dan ukuran. Fahisyah juga
berarti ucapan dan perbuatan yang keji.
Menurut Ibn al-Asir kebanyakan kata

fahisyah berarti zina dan perzinaan sendiri
dinamakan fahisyah.?’

Ayat-ayat alquran menggunakan kata
fahisyah bukan hanya dalam arti zina
tetapi meliputi pula bentuk penyimpangan
seksual. Penyimpangan seksual dalam
bentuk perilaku homoseksual yang pertama
kali dilakukan olen kaum nabi Luth as.
dinamakan dengan fahisyah (al-A'raf
[7]:80; al-Naml [27]:54 dan al-Ankabut
[29]:28). Perzinaan juga dinamai fahisyah
(al-Isra [17]:32), demikian pula perilaku
lesbian (al-Nisa [4]:15), perselingkuhan
(al-Nisa [4]:19 dan 25], serta porno aksi
dalam bentuk telanjang meskipun untuk
ibadah (al-A'raf [7]:28).

Pada surah Ali Imran [3]:135 Allah
swt menggandengkan antara  terma
fahisyah dengan zulm yang dibatasi
dengan nafs. Menurut al-Maraghi, lafadz
fahisyah yang dimaksudkan di dalam ayat
ini adalah perbuatan keji yang sangat
buruk yang efeknya juga berimbas kepada
orang lain, sedangkan zulm al-nafs adalah
dosa yang hanya berakibat kepada
pelakunya.?® Ada pula yang berpendapat
bahwa fahisyah adalah dosa besar
sedangkan zulm al-nafs adalah dosa atau
pelanggaran secara umum termasuk di
dalamnya dosa besar. Ada juga yang
memberikan pengertian yang sebaliknya.
Sedangkan Muhammad Sayyid Thanthawi
berpendapat fahisyah dan zulm al-afs
merupakan dua sisi dari setiap kedur-
hakaan. Setiap perbuatan keji (fahisyah)
yang dilakukan oleh seseorang berakibat
penganiayaan atas dirinya, demikian pula
sebaliknya.”®

Dengan demikian, hubungan antara
kedua kata ini menurut al-Maraghi dan
Thantawi adalah tabayun, sedangkan
menurut pendapat yang kedua dan ketiga
adalah zikr al-am ba'da al-khas dan
sebaliknya.®

Terma lain yang sering muncul di
dalam alquran yang juga menunjukkan
salah satu bentuk kejahatan adalah
munkar. Kata ini merupakan antonim dari



22 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

kata ma 'ruf yang mempunyai arti sesuatu
yang menenteramkan hati.*> Sehingga
munkar bisa dipahami sebagai sesuatu yang
menggelisahkan hati. Makna lain dari kata
munkar adalah semua yang dipandang
buruk oleh syariat, diharamkan dan tidak
disukai.*

Allah 45 merangkaikan antara terma
al-fahsya, al-munkar dan al-bagy dalam
surah al-Nahl [16]:90.

s So0

sl o (2 [l

Coo b T Ao . c > 22
Toas 5 pemla 188 i
Terjemahnya:

Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu)
berlaku adil dan berbuat kebajikan,
memberi kepada kaum kerabat, dan
Allah melarang dari perbuatan Kkeji,
kemungkaran dan permusuhan. Dia
memberi pengajaran kepadamu agar
kamu dapat mengambil pelajaran.

Di dalam ayat ini perintah berbuat
adil diperhadapkan dengan larangan
berbuat fahisyah. Sedangkan perintah
berbuat ihsan diperhadapkan dengan
larangan  berbuat munkar.  Adapun
perintah memenuhi hak-hak kerabat
berhadapan dengan larangan menahan
hak orang atau berbuat aniaya.

Abdul  Muin Salim  memberikan
penjelasan bahwa apabila manusia hidup
sesuai dengan kodratnya yaitu sesuai
dengan tuntunan agama maka ia disebut
berbuat adil. Tetapi jika ia menyimpang
dari kodratnya, maka itu berarti ia berbuat
fahisyah karena dengan penyimpangan itu
ia hidup memenuhi tuntutan hewani atau
nabati.*®

Adapun menurut al-Zamakhsyariy,
al-fahisyah  adalah  sesuatu  yang
melanggar batasan-batasan yang telah
ditetapkan oleh Allah. Sedangkan al-
munkar adalah sesuatu yang ditolak oleh

akal, dan al-bagy adalah upaya melampaui
batas dengan berbuat kezaliman.*

Menurut M. Quraish Syihab, terma al-
fahsya adalah nama bagi segala per-
buatan atau ucapan bahkan keyakinan
yang dinilai buruk oleh jiwa dan akal
yang sehat, serta mengakibatkan dampak
buruk bukan saja bagi pelakunya tetapi juga
bagi lingkungannya. Kata al-munkar dari
segi bahasa adalah sesuatu yang tidak
dikenal sehingga diingkari. Itu sebabnya ia
diperhadapkan dengan kata al-ma 'ruf. Ibn
Taimiyah, sebagaimana dikutip oleh
Quraish, mendefinisikan munkar dari segi
pandangan syariat sebagai segala sesuatu
yang dilarang agama.

Dari definisi tersebut dapat disimak
bahwa kata munkar lebih luas jangkauan
maknanya dari kata maksiat. Binatang
yang merusak tanaman, merupakan
kemunkaran tetapi bukan kemaksiatan
karena binatang tidak dibebani tanggung
jawab demikian juga meminum arak bagi
anak kecil adalah kemungkaran walau apa
yang dilakukannya itu bukanlah ke-
maksiatan. Sesuatu yang mubah pun,
apabila bertentangan dengan budaya
dapat dinilai munkar apabila dilakukan
dalam suatu masyarakat yang budayanya
tidak membenarkan hal tesebut.®

Dalam  pandangan 'lbn  Asyur,
sebagaimana dikutip oleh M. Quraish
Shihab bahwa terma munkar adalah segala
sesuatu yang tidak berkenan di hati orang-
orang normal serta tidak direstui oleh
syariat, baik ucapan maupun perbuatan.
Termasuk di dalamnya hal-hal yang
mengakibatkan gangguan yang berkaitan
dengan kebutuhan pokok maupun tersier
walau tidak mengakibatkan mudharat.®
Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa
al-munkar adalah sesuatu yang dinilai
buruk oleh suatu masyarakat serta
bertentangan dengan nilai-nilai ilahiyah
adalah lawan ma'ruf yang merupakan
sesuatu yang baik menurut pandangan
umum suatu masyarakat selama sejalan
dengan al-khair.


http://tesebut.sb/

23 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

Dari beberapa pandangan di atas
dapat dikatakan bahwa munkar adalah
satu bentuk kejahatan kultural yang
mengancam budaya masyarakat baik
budaya tersebut berasal dari ajaran-ajaran
agama ataupun merupakan produk dari
masyarakat itu sendiri asalkan tidak
bertentangan dengan nilai-nilai agama.

Adapun kata al-bagy terambil dari kata
baga yang secara etimologis bermakna
mencari sesuatu dan sejenis kerusakan,
kemudian maknanya menyempit sehingga
pada umumnya ia digunakan dalam arti
menuntut hak pihak lain tanpa hak dan
dengan cara aniaya/tidak wajar.*¥’ Kata
tersebut mencakup segala pelanggaran hak
dalam bidang interaksi sosial, baik
pelanggaran itu lahir tanpa sebab, seperti
perampokan, pencurian maupun dengan
dalih yang tidak sah bahkan walaupun
dengan tujuan penegakan hukum tetapi
dalam  pelaksanaannya  melampaui
batas. Tidak dibenarkan memukul se-
seorang yang telah diyakini bersalah
sekalipun dalam rangka memperoleh
pengakuannya. Membalas kejahatan oran%
pun tidak boleh melebihi kejahatannya.’®
Dengan demikian, al-bagy adalah pelang-
garan terhadap hak-hak sosial yang
dimiliki oleh orang lain.

Adapun kejahatan sistematis dan
terorganisir yang dilakukan oleh sekelom-
pok orang di dalam satu masyarakat
untuk memusuhi para tokoh agama
(baca: Rasul) dilambangkan oleh Allah
dengan kata makr. Alquran lebih banyak
menggunakan Kkata ini dalam bentuk
jamak dibandingkan dengan yang
berbentuk mufrad. Kata makr pada
mulanya digunakan untuk menunjukkan
kepada pohon yang memiliki banyak
dahan, ranting dan daun yang karena
banyaknya sehingga tidak diketahui
sehelai daun berasal dari dahan yang
mana.*

Berdasarkan makna bahasa makr
tersebut, dapat dipahami bahwa tindakan
yang berusaha untuk menghambat

lajunya dakwah dan menipu masyarakat
umum, antara lain dengan menimbulkan
teror, menghembuskan isu-isu negatif dan
menyebarkan  kebohongan dinamakan
dengan makr karena di dalam tindakan-
tindakan tersebut telah terjadi pemutar-
balikan fakta yang menyebabkan hakikat
persoalan menjadi kabur sebagaimana

daun yang tidak diketahui sumber
dahannya.
Adapun kejahatan dalam bidang

ekonomi, alquran menggunakan kata al-
batil yang didahului dengan akala untuk
menjelaskan perilaku manusia yang telah
menggunakan harta benda orang lain
secara tidak benar. Dua ayat yaitu al-
Bagarah [2]:188 dan al-Nisa' [4]:29 dalam
konteks larangan dan pada dua ayat yang
lain yaitu al-Nisa' [4]:161 dan al-Taubah
[9]:24 dalam konteks menceritakan
perilaku umat terdahulu.

Kata lainnya yang digunakan di dalam

alquran yang menunjukkan tindakan
yang merugikan orang lain secara
ekonomi adalah bakhs.”® Kata ini

melambangkan kecurangan dalam me-
lakukan interaksi ekonomi, baik penipuan
dalam nilai atau kecurangan dalam
timbangan dan takaran dengan cara
melebihkan atau mengurangi. Adapun
terma ini salah satunya tercantum dalam
surah Hud [11]: 85 berikut.

Fod - > -~ ¢ {’6 a: “ .
Olaadly JUemadl 5ol s3805

- ’.} .ai," - ga./’: //
() e Y1 3 150 Y
Terjemahnya:

Dan Syu'aib berkata: "Hai kaumku,
cukupkanlah takaran dan timbangan
dengan adil, dan janganlah kamu
merugikan manusia terhadap hak-hak
mereka dan janganlah kamu membuat
kejahatan di muka bumi dengan
membuat kerusakan.



24 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

Terma lain yang banyak digunakan di
dalam alquran untuk  menunjukkan
kejahatan yang dilakukan oleh manusia
adalah jarimah. Dalam alquran, kata ini
paling sering muncul dalam bentuk
partisipal, yaitu mujrim atau dalam bentuk
jamaknya mujrimin, yang berarti orang
yang telah melakukan jarimah, dan acuan
akhirnya hampir pasti adalah kekafiran. Di
antara perbuatan jahat yang digolongkan
dalam jarimah adalah mendustakan para
nabi (al-An’am [6]:147), menyombongkan
diri (al-A’raf [7]: 40), kemunafikan (al-
Taubah [9]:66-67).

Dari berbagai terma yang digunakan di
dalam alquran untuk menggambarkan
bentuk-bentuk kejahatan yang dilakukan
oleh manusia, dapat ditarik satu benang
merah bahwa ada satu kesamaan yang
terkandung di dalamnya. Persamaan ter-
sebut adalah adanya pergeseran, per-
ubahan dan penyimpangan dari kondisi
awal atau dari yang semestinya. Pergeseran
tersebut bisa dalam bentuk hilangnya nilai
(fasad), keluar dari ketaatan (fasaga),
menyalahi (‘asha), menempatkan sesuatu/
seseorang bukan pada tempatnya (zulm),
melewati ukuran (fahisya), melanggar
(baga) dan seterusnya.

Dari persamaan tersebut, dapat ditarik
satu kesimpulan bahwa hakikat dari
kejahatan adalah penggunaan salah satu
potensi yang dimiliki oleh manusia di luar
dari koridor yang telah ditetapkan oleh
Allah.

Dari berbagai terma tersebut juga
tergambar dengan jelas adanya berbagai
wujud kejahatan, seperti kejahatan ter-
hadap Tuhan yang di antaranya dilam-
bangkan dengan terma fasaga dan ‘asha,
kejahatan terhadap lingkungan dilam-
bangkan dengan fasad fi al-ardi,
kejahatan sosial dilambangkan dengan
baga, kejahatan kultural dilambangkan
dengan munkar, Kkejahatan ekonomi
dilambangkan dengan akala bi al-batil,
kejahatan personal dengan zulm al-nafs

dan Kkejahatan komunal
dengan makr.

B. Penyebab dan Akibat Kejahatan

Sebagaimana yang telah dikemuka-
kan pada bagian pendahuluan bahwa
setiap manusia yang lahir ke dunia
membawa potensi atau fitrah berketuhanan
dan berbuat baik. Namun di sisi lain
alquran juga menginformasikan bahwa
kebanyakan di antara manusia itu berada
dalam keadaan fasik. Dengan demikian
dipahami bahwa ada faktor-faktor yang
memalingkan manusia dari fitrahnya yang
berakibat ia melakukan perbuatan
kejahatan.

Faktor penyebab kejahatan, menurut
hemat penulis, secara umum ada dua
macam, yaitu faktor yang bersifat internal
atau datang dari dalam diri manusia itu
sendiri yang melahirkan dorongan untuk
berbuat jahat, dan faktor eksternal dari
pihak luar. Faktor internal adalah sifat-sifat
negatif yang ada pada diri manusia,
sekaligus  merupakan  kelemahan-ke-
lemahan yang menyebabkan ia ber-
gelimang dalam kejahatan. Faktor-faktor
tersebut, di antaranya adalah kepicikan dan
kebodohan, kesombongan dan keang-
kuhan dan keputusasaan dalam hidup.

Kebodohan yang dimaksud sebagai
penyebab kejahatan bukanlah kebodohan
yang menyangkut daya intelegensi
seseorang dan kecerdasan intelektualnya.
Kebodohan yang dimaksudkan adalah
berkaitan dengan hati yang tertutup dan
tidak mau menghayati dan menghargai
eksistensi  dari  berbagai realitas yang
terdapat di sekitarnya. Hal tersebut
terungkap dalam surah al-Ahgaf [46]:23
berikut:

dilambangkan

E

b
.

Terjwmahnya:
la berkata: "Sesungguhnya penge-



25 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

tahuan (tentang itu) hanya pada sisi

Allah dan aku (hanya) menyampaikan

kepadamu apa yang aku diutus

dengan membawanya tetapi aku lihat
kamu adalah kaum yang bodoh™.

Keangkuhan dan kesombongan juga
menjadi  penyebab kejahatan  karena
dengan sifat tersebut orang akan bersifat
egoistis, berpandangan sempit sehingga
sukar menerima realitas di luar dirinya.
Itulah sebabnya para pemimpin dan tokoh
masyarakat pada umat-umat terdahulu
(dan mungkin juga sekarang) teramat
sulit menerima seruan dari Nabi-nabi Allah
yang mengajarkan kebenaran dan kebaikan
kepada mereka.

Adapun faktor ekstemal adalah
godaan setan, baik dari kalangan jin
maupun manusia dan faktor lingkungan
atau kesenangan dunia. Kedua faktor
eksternal inilah yang banyak memalingkan
manusia dari kebaikan untuk berbuat
kejahatan, sehingga Allah mengingatkan
kepada manusia agar keduanya tidak
memperdaya manusia. Demikian hal
tersebut difirmankan Allah dalam surah
Lugman [31]: 33.

N Gy 13230 ;,&Jt S

P /ﬂ @ ),/ // > P @ _ a/”
Sl 58 3505 Ny cods e Ay $5#

Terjemahnya:

Hai manusia, bertakwalah kepada
Tuhanmu dan takutilah suatu hari
yang (pada hari itu) seorang bapak
tidak dapat menolong anaknya dan
seorang anak tidak dapat (pula)
menolong  bapaknya  sedikitpun.
Sesungguhnya janji Allah adalah
benar, Maka janganlah sekali-kali

kehidupan dunia memperdayakan

kamu, dan jangan (pula) penipu

(syaitan)  memperdayakan  kamu

dalam (mentaati) Allah.

Namun tentu saja yang paling
dominan adalah faktor internal yang
terdapat di dalam diri manusia itu sendiri.
Sekuat apapun godaan setan dan
seindah bagaimanapun tipuan dunia,
apabila manusia mampu membenahi dan
mengendalikan dirinya, ia akan terpelihara
dari berbagai bentuk kejahatan tersebut.

Adapun untuk menggambarkan
akibat dari kejahatan yang dilakukan
oleh manusia, alguran paling tidak
menggunakan dua terma, yaitu al-fasad
dan al-syarr. Kata al-fasad selain
digunakan untuk menunjukkan tindakan
manusia yang merusak, juga digunakan
untuk menunjukkan akibat dari tindakan
tersebut. Dalam hal ini Allah berfirman
dalam al-Rum [30]: 41 sebagai berikut:

S L aTh AT g Sl ek

i

e

o coafl i gy T o

o et S
Terjemahnya:

Telah nampak kerusakan di darat
dan di laut disebabkan karena
perbuatan tangan manusi, supaya

Allah merasakan kepada mereka

sebahagian dari (akibat) perbuatan

mereka, agar mereka kembali (ke
jalan yang benar).

Ayat ini  memberikan petunjuk
bahwa relasi antara manusia dengan
alam semesta berbanding lurus. Dalam arti
bahwa semakin banyak tindakan kejahatan
yang dilakukan oleh manusia, akan
semakin parah pula kerusakan yang terjadi
pada alam semesta. Di sisi lain, semakin
banyak kerusakan yang terjadi pada alam
semesta, maka akan semakin banyak
pula bencana yang bisa menimpa



26 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

manusia. Hal ini disebabkan kejahatan
yang dilakukan oleh manusia akan
mengakibatkan disharmoni dan gangguan
keseimbangan pada alam makrokosmos.
Sebaliknya adanya ketidakseimbangan
pada alam makrokosmos akan meng-
akibatkan siksaan kepada manusia.

Allah menciptakan semua makhluk
dalam satu kesatuan dan saling berkaitan.
Dalam keterkaitan tersebut, lahir ke-
serasian dan keseimbangan dari yang
terkecil hingga yang terbesar, semuanya
tunduk dalam pengaturan Allah yang
maha besar. Bila terjadi gangguan pada
keharmonisan dan keseimbangan maka
kerusakan terjadi. Kerusakan tersebut akan
berdampak pada seluruh bagian alam
termasuk manusia, baik yang merusak
maupun yang merestui  pengrusakan
tersebut bahkan yang tidak terlibat di
dalamnya.

Dalam hal ini, al-Thabathaba'i menulis
sebagai berikut: "Alam raya dengan
segala bagiannya saling berkaitan antara
satu dengan yang lain, bagaikan satu
badan dalam keterkaitannya pada rasa
sakit atau sehatnya, juga dalam pelak-
sanaan aktifitas dan kewajibannya.
Semua saling mempengaruhi dan pada
akhimya,  sebagaimana  dijelaskan
alguran bertumpu dan kembali kepada
Allah swt. Apabila salah satu bagian
tidak berfungsi dengan baik atau
menyimpang dari jalan yang seharus-
nya di tempuh, maka akan nampak
dampak negatifnya pada bagian yang
lain dan pada akhimya akan mem-
pengaruhi seluruh bagian. Hal ini
berlaku tehadap alam raya dan me-
rupakan hukum alam yang ditetapkan
oleh Allah. yang tidak mengalami
perubahan, termasuk terhadap manusia” *?

Terma lain yang digunakan alquran
untuk menunjukkan akibat dari kejahatan
manusia adalah al-syarr [keburukan].
Kata al-syarr menurut Rasyid Rida adalah
kata yang mencakup segala hal yang
dapat menimbulkan bahaya, kejelekan

dan kerusakan. Kata ini berlawanan dengan
kata al-khayr yang mencakup segala
sesuatu yang bermanfaat, baik dan
maslahat. Al-khayr adalah sifat dasar dari
semua makhluk, sedangkan al-syar
adalah sifat sekunder dan bersifat relatif.*®

Ibn al-Qayyim sendiri menjelaskan
bahwa al-syar mencakup dua hal yaitu
sakit (pedih) dan yang mengantarkan
kepada sakit (pedih). Penyakit, kebakaran
atau tenggelam adalah sakit, sedangkan
kekufuran, kemaksiatan dan sebagainya
adalah sesuatu yang mengantarkan
kepada kepedihan siksa Tuhan.**

Adapun al-Zamakhsyari ketika me-
nafsirkan firman Allah, “wa min syarri ma
khalag“ mengemukakan bahwa al-syarr
adalah apa yang dilakukan oleh seorang
mukallaf berupa perbuatan maksiat (al-
ma'ashl), dosa-dosa (al-maatsim) dan
yang membahayakan satu sama lain
yang berupa kezaliman, aniaya, pem-
bunuhan, pemukulan, penghinaan dan
yang lainnya. Juga apa yang dilakukan
oleh hewan yang tidak mukallaf seperti
memakan, menggigit, menerkam seperti
serigala dan hasyarat. Termasuk juga apa
yang disifati oleh Allah # pada benda--
benda mati yang berupa bahaya-bahaya
seperti sifat membakar pada api dan sifat
membunuh pada racun.”

Dengan demikian, kejahatan yang
dilakukan oleh manusia akan menyebab-
kan dampak buruk bagi manusia itu
sendiri baik sebagai pelaku kejahatan
atau pun terhadap orang lain. Selain itu,
kejahatan juga akan menyebakan dampak
buruk bagi lingkungan dan pada
akhirnya kejahatan akan menyebabkan
turunnya siksa Allah.

I11. KESIMPULAN
Alquran  menggunakan  beberapa
terma untuk melambangkan berbagai

bentuk kejahatan yang dilakukan oleh
manusia. Di antara terma tersebut adalah
al-fasad, al-fusuq, al-isyan, al-itsm, al-
zulm, al-fahsiyah, al-munkar, al-bagy,



27 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

al-batil  dan  makr.  Berdasarkan

pengertian etimologis yang terdapat di

dalam kata tersebut dan dengan melihat

konteks penggunaannya di dalam alquran,
dapat disimpulkan sebagai berikut:

1. Ontologi kejahatan adalah peng-
gunaan salah satu potensi yang
diberikan oleh Allah swt. di luar
koridor yang telah ditetapkannya.

2. Wujud kejahatan di dalam alquran
meliputi kejahatan terhadap Tuhan,
kejahatan terhadap lingkungan, ke-
jahatan sosial, kejahatan kultural,
kejahatan ekonomi, kejahatan personal
dan komunal.

3. Faktor penyebab kejahatan adalah
faktor internal yang berupa kepicikan
dan kebodohan, kesombongan dan
keangkuhan, keputusasaan dalam
hidup. Selain itu faktor eksternal
yaitu godaan setan dan kesenangan
dunia. Akibat dari kejahatan adalah
munculnya kerusakan (al-fasad) dan
keburukan (al-syarr).

DAFTAR PUSTAKA

‘Abd al-Baqi, Muhammad Fuad. t.th. Al-
Mu jam al-Mufahras li al-Alfaz al-
Qur an al-Karim, Beirut: Dar al-
Fikr.

Cawidu, Harifuddin. 1991. Konsep Kufr
dalam Alquran; Suatu Kajian
Teologis dengan Pendekatan Tafsir
Tematik. Jakarta: Bulan Bintang.

DEPDIKBUD. 1994. Kamus Besar Bahasa
Indonesia. Balai Pustaka.

Al-Dimasyqiy, Ibn Kasir al-Qurasyiy.
1994 M/ 1414 H. Tafsir al-Qur an
al-Azim, juz Il, Beirut: Dar al-Fikr.

Harjono, Anwar. 1968. Hukum Islam
Keluasan dan Keadilannya. Jakarta:
Bulan Bintang.

Ibn Manzur, Abu al-Fadhl Jamal al-Din
Muhammad Bin Mukram. 1968.
Lisan al- Arab, Juz Ill, Beirut: Dar al-

Sadr.

Ibn Faris Ibn Zakariyya, Abu al-Husayn
Ahmad. 1979. Mu jam Maqayis al-
lugah, ditahkik dan diteliti oleh Abd
al-Salam Muhammad Harun. Juz IV.
Beirut: Dar al-Fikr.

Isutzu, Toshihiko. 1993. Ethico Religious
Concepts in  The Qur an,
diterjemahkan oleh Agus Fahri
Husein dkk. dengan judul Konsep-
Konsep Etika Religius dalam Qur
an. Yogyakarta: Tiara Wacana
Yogya.

Kattsoff, Louis O. 2004. Elements of
Philosophy, diterjemahkan oleh
Soejono Soemargono dengan judul
Pengantar  ilsafat.  Cet. IX
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Al-Khawarizmiy, Abu al-Qasim Jarullah
Mahmud Ibn Umar al-Zamakhsyari.
T.th. Al-Kasysyaf an-Haqaiq al-
Tanzil wa "Uyun al-agawil fi wujuh
al-Tawil.  Juz IV, al-Fijalah:
Maktabah Misr.

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. 1946.
Tafsir al-Maraghi. Juz IX. Beirut:
Dar al-Fikr.

Nasution, Harun. 1991. Teologi Islam;
Aliran-aliran ~ Sejarah  Analisa
Perbandingan. Cet. V; Jakarta:
Universitas Indonesia.

Quthub, Sayyid. 1971. Fi Zilal al-Qur
an. Juz. VI. Kairo: Dar al-Syurug.

Al-Raziy, Muhammad ibn Abi Bakar ibn
'‘Abd al-Qadir. T.th. Mukhtar al-
Sihhah, Mesir: Dar al-Manar.

Ridha, Muhammad Rasyid. 2005. Tafsir
al-Fatihah wa sittu suwar min
Khawatim al-Quran: al-Ashr, wa al-
Kautsar, wa al-Kafirun, wa al-lkhlas,
wa al-Muawwizatayn, diterjemah-
kan oleh Tiar Anwar Bachtiar
dengan judul Tafsir al-Fatihah;


http://juz.vi/

28 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

Menemukan Hakikat Ibadah. Cet.
I; Bandung: Penerbit al-Bayan.

Salim, Abd. Muin. 2002. Konsepsi
Kekuasaan Politik Dalam alquran.
Cet. Ill; Jakarta: PT RajaGrafindo
Persada.

Shihab, M. Quraish. 1995. Membumikan
Al-Qur an. Cet. X; Bandung: Mizan.

Shihab, M. Quraish. 1996. Wawasan
alquran. Cet. Il; Bandung: Penerbit

Mizan.
Shihab, M. Quraish. 2007. Tafsir al-
Misbah; Pesan, Kesan dan

Keserasian Al-Qur an. Cet. VII;
Jakarta: Lentera Hati.

Ismail Muhammad, dkk. 1992.
Filsafat Hukum Islam. Cet. |IlI;
Jakarta: Bumi Aksara.

Al-Thabathaba'i, Muhammad Husayn.
1411 H/ 1991 M. Al-Mizan fi Tafsir
alquran. Juz VIII. Cet. I; Beirut:
Muassasah  al-A'lamiy li  al-
Mathbu'at.

Syah,

Catatan Akhir:

! Al-Bagarah [2/87]: 185
2 Al-Isra [17/50]: 70.

*Hichem Djait,”Humanisme et rationalime
Musulmans” dalam Connaissance de [’Islam
(Paris: Syiros, 1992), h. 18.

*Hal ini sesuai dengan pernyataan Allah swt
dalam al-Rum [30]: 30. Ulama berbeda pendapat
tentang maksud kata fitrah pada ayat ini. Ada
yang berpendapat bahwa yang dimaksud adalah
keyakinan tentang keesaaan Allah swt. yang telah
ditanamkan di dalam setiap manusia. Menurut
al-Biga'iy fitrah adalah ciptaan pertama atau
tabiat awal yang Allah ciptakan manusia atas
dasamya. Menurut Ibn Asyur fitrah adalah unsur-
unsur dan sistem yang Allah anugerahkan kepada
setiap makhluk. Selengkapnya baca M. Quraish
Shihab, Tafsir al-Mishah; Pesan, Kesan dan
Keserasian Alquran, vol. XI (Cet. VII; Jakarta:
Lentera Hati, 1428 H/ 2007), h. 52-61.

5Sayyid Quthub, Fi Zilal alquran, Juz. VI
(Kairo: Dar al-Syurug, t.th.), h. 3917.

® Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia
(Balai Pustaka, 1994), h. 394.

"Louis O. Kattsoff, Elements of Philosophy,
diterjemahkan oleh  Soejono  Soemargono
dengan judul Pengantar Filsafat (Cet. IX;
Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), h. 317 dst.

®lsmail Muhammad Syah dkk., Filsafat
Hukum Islam (Cet. IlI; Jakarta : Bumi Aksara,
1992), h. 222-225.

SAnwar Harjono, Hukum Islam; Keluasan
dan Keadilannya (Jakarta: Bulan Bintang, 1968),
h. 158-161.

YAbu Huzail, al-Nazzam, al-Jubbaiy dan
Abu  Hasyim dari kalangan  Mu'tazilah
berpandangan bahwa baik dan jahat dapat
diketahui dengan perantaraan akal dan dengan
demikian wajib mengerjakan yang baik
umpamanya bersikap lurus dan adil serta wajib
menjauhi yang jahat seperti berdusta dan
bersikap zalim. Kalangan Asy'ariyah ber-
argumen bahwa baik dan jahat ditentukan oleh
Allah, bukan oleh akal manusia, karena itu akal
tidak mampu mengjangkaunya. Golongan
Maturidiyah mencoba mencari jalan tengah
dengan mengatakan bahwa akal dapat
mengetahui baik dan jahat, tetapi akal tidak
dapat menentukan bahwa mengerjakan yang
baik dan menjauhi yang jahat adalah wajib
karena akal tidak membuat sesuatu menjadi
harus atau wajib. Penjelasan lebih terrinci baca
Harun Nasution, Teologi Islam; Aliran-aliran
Sejarah Analisa Perbandingan, ed. Il (Cet. V;
Jakarta: Universitas Indonesia, 1919), h. 81-95.

“zutsu membagi istilah-istilah  dalam
Alguran tentang konsep etik dan moral menjadi
dua kelompok utama. Pertama terdiri dari
istilah-istilah yang berkenaan dengan kehidupan
etik orang-orang Islam pada Masyarakat Islamik
(Ummah), sedangkan kelompok yang lainnya
tentang istilah-istilah yang bersifat etika religius.
Lebih lanjut lihat Toshihiko lzutsu, Ethico
Religious  Concepts in  The  Qur'an,
diterjemahkan oleh Agus Fahri Husein dkk.
dengan judul Konsep-Konsep Etika Religius
dalam Qur'an (Yogyakarta: Tiara Wacana
Yogya, 1993), h. ix.

2’Muhammad ibn Abi Bakar ibn 'Abd al-
Qadir al-Raziy, Mukhtar al-Sihhah (Mesir: Dar al--
Manar, t.th.), h 235; Abu al-Fadl Jamal al-Din
Muhammad ibn Manzur, Lisan al- Arab, Juz Il
(Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), h. 335.

BAbd. Muin Salim, Konsepsi Kekuasaan
Politik Dalam al-Qur'an (Cet. Ill; Jakarta: PT
RajaGrafindo Persada, 2002), h. 127.


http://juz.vi/

29 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 14-29

“Muhammad Fuad 'Abd al-Bagi. Al-Mujam
al-Mufahras li al Alfaz al-Qur'an al-Karim
(Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), h. 658-659.

5al-Bagarah [2/87]: 11, 27, 30, 205; al-A'raf
[7/39]: 56, 85, 127; al-Isra’ [17/50]:4.

%al-Bagarah [2/87]: 12, 60; Ali Imran
[3/89]:63; al-A'raf [7/39]:74, 86, 103 dan 142.

YToshiko lzutsu, op. cit, h. 255.

%al-Bagarah [2/87]: 11, 27; ai-Maidah
[5/112]: 33, 64: al-A'raf [7/39]: 56, 85 dan 127.

¥Abu al-Husayn Ahmad ibn Faris ibn
Zakariyya, Mujam Magayis al-lugah, ditahkik
dan diteliti oleh Abd al-Salam Muhammad
Harun, Juz IV (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), h. 502;
Muhammad ibn Abi Bakar ibn 'Abd al-Qadir al-
Raziy, op. cit., h 235.

2Abu al-Fadl Jamal al-Din Muhammad ibn
Manzur, op. cit., h. 308.

*!Sebagian ulama tafsir membatasi penyebab
kefasikan pada dosa-dosa besar yang dilakukan
oleh seseorang. Tegasnya, orang fasik adalah
orang yang keluar dari perintah Allah karena
melakukan dosa besar. Konsep fasig mengalami
transformasi makna pada kaum muktazilah dan
menjadi sangat eksklusif yaitu seseorang yang
berada di luar lingkup mukmin tetapi tidak
termaasuk ke dalam kategori kafir. Aliran-aliran
lainnya memaknai konsep fasiq tidak secara
independen, tetapi selalu dirangkaikan dengan
konsep lain balk iman atau pun kufr. Aliran
Khawarij menganggap pelaku dosa besar kafir
fasig. Aliran Syi'ah menganggapnya kafir nikmat
lagi fasik. Aliran Asy'ariyyah mengkategorikannya
sebagai  mu’min  fasig.  Demikian  yang
disimpulkan oleh Harifuddin Cawidu, op. cit., h.
55.

?Kata ini dengan segala derivasinya
disebutkan di dalam al-Qur'an sebanyak 32 kali
lihat Muhammad Fuad 'Abd al-Bagi. op. cit., h.
588-589.

“Muhammad Mustafa al-Maraghi, Tafsiral-
Maraghi, Juz IX (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), h. 126.

M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, op.
cit., Volume. XIII, h.7.

2Abu al-Qasim Jarullah Mahmud 1bn Umar
al-Zamakhsyari al-Khawarizmi, al-Kasysyaf an-
Hagaiq al-Tanzil wa 'uyun al-agawil fi wujuh al-
Ta'wil, Juz IV (al-Fijalah: Maktabah Misr, t.th ), h.
251.

®Dalam beberapa riwayat disebutkan
bahwa yang membunuh benama Qabil dan
yang dibunuh benama Habil. Riwayat-riwayat

tersebut bisa dibaca pada lbn Kasir al-Qurasyiy
al-Dimasyqiy, Tafsiral-Qur'an al-Azim, Juz. Il
(Beirut: Dar al-Fikr, 1994 M/ 1414 H), h. 53-55.

2"Muhammad ibn Abi Bakar ibn ‘Abd Al-
Qadir al-Raziy, op.cit., h 194.

|bnu Faris, Juz 111, op.cit., h. 468.

*%al-Bagarah [2]: 54, 231; Ali Imran [3]: 135;
al-Nisa [4]: 64, 110.

*Abu al-Fadl Jamal al-Din Muhammad ibn
Manzur, op. cit., Juz. VI, h. 325-326.

%Muhammad  Mustafa

op.cit., Juz 1X, h. 64.

%2 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, op,
cit., Volume. I, h.222-223

% Muhammad Mustafa al-Maraghi, loc. cit.

Abu al-Husayn Ahmad ibn Faris ibn
Zakariyya, op. cit., Juz V, h 476.

®Abu al-Fadl Jamal al-Din Muhammad ibn
Manzur, op. cit., Juz. V, h. 234.

% Abd. Muin Salim, op. cit., h. 128.

¥ Abu al-Qasim Jarullah Mahmud Ibn Umar
al-Zamakhsyari al-Khawarizmi, op. cit., Juz I, h.
599,

al-Maraghi,

%M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, op.
cit., Volume. VII, h.326.

*Ibnu Faris, op.cit., Juz 1, h. 271.

M. Quraish Shihab, op. cit., Vol. VII, h.
326-327.

“penggunaan kata ini di antaranya pada
surah al-Baqarah [2/87]: 282; al-A'raf [7/39]: 85.

*Muhammad Husayn al-Thabathaba’l, al-
Mizan fi Tafsir al-Qur’an, Juz V11 (Cet. I; Beirut:
Muassasah al-A’lamiya 1i al-Matbu’at, 1411
H/1991 M), h. 200.

*Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Fatihah
wa Sittu Suwar min Khawatim al-Qur'an,
diterjemahkan oleh Tiar Anwar Bachtiar dengan
judul Tafsir al-Fatihah: Menemukan Hakikat
Ibadah (Cet. I; Bandung: Penerbit al-Bayan, 2005
M/ 1426 H), h. 228.

*lebih jauh penjelasan M. Quraish Shihab,
Wawasan al-Qur’an (Cet. 1l; Bandung: Penerbit
Mizan, 1996), h. 124-126.

**Al-Zamakhsyari, op.cit., Juz 111, h. 653.



