
14 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

KONSEP KEJAHATAN DALAM AL-QURAN 

(Perspektif Tafsir Maudhu’i) 

Muzdalifah Muhammadun 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepare 

Email:musdalifahstain@yahoo.co.id 

 

 

Abstract: This article describes the concept of evil in the Quran with commentary 

maudhu'i approach. The results of this study obtained information that the Qur'an uses 

several terms to represent various forms of crimes committed by humans. Among these 

terms are al-fasad, al-fusuq, al-isyan, al-itsm, al-zulm, al-fahsiyah, al-munkar, al-

bagy, al-batil dan makr. Based on the etymological sense contained in the word and by 

looking at the context of its use in the Quran, it is understood that: 1) Ontology crime is 

the use of one of the potential given by Allah SWT. outside the corridor he has set,           

2) Existence of evil in the Quran include crimes against God, a crime against the 

environment, the social evil, evil cultural, economic crimes, crimes of personal and 

communal, 3) factors causing crime is an internal factor in the form of insularity and 

ignorance, arrogance and hubris, despair in life. In addition to external factors ie  

Satan's temptation and pleasure. As a result of the crime is the appearance of damage 

(al-facade) and evil (al-syarr). 

Kata Kunci: Kejahatan, Alquran, Tafsir Mudgu’i 

 

I. PENDAHULUAN 

Manusia dalam pandangan Islam 

adalah tokoh sentral yang banyak 

disebut dalam alquran. Kitab suci ini 

selain sebagai petunjuk hidup dan 

penjelasan bagi manusia
1
 yang mem-

bicarakan berbagai hal, juga sangat 

memuliakan kedudukan manusia.
2
 

Sebagai makhluk Tuhan yang 

mempunyai unsur fisik (jasad) dan non-

fisik (jiwa, pikiran, nafsu, dsb.), 

manusia dalam kehidupan juga mem-

punyai berbagai tujuan hidup dan 

obsesi yang hendak diraihnya. Namun 

semua yang hendak dicapai itu harus 

menyesuaikan dengan jalan Tuhan. 

Dalam artian, manusia sebisanya harus 

menyeimbangkan unsur ragawi, 

indrawi, dan rohani. Penyeimbangan 

unsur-unsur ini dalam tradisi masya-

rakat Arab, menurut Hisam Djait, 

disebut dengan istilah muru’ah. Istilah 

inilah yang kemudian dikembangkan 

oleh para penyokong faham 

humanisme.
3
  

Manusia pada awalnya diciptakan 

oleh Allah dalam keadaan fitrah.
4
 

Namun sejatinya, manusia selain diberi-

kan potensi oleh Allah untuk menjaga 

dirinya sehingga tetap berada dalam 

kondisi fitrah tersebut, juga diberikan 

potensi untuk mengotori fitrahnya. 

Dalam  al-Syams [91]: 7-10, Allah 

berfirman: 

                     

                      

          



15 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

Terjemahnya: 

Dan demi jiwa dan penyempurnaan-

nya.Lalu Allah memberikan ilham 

kepadanya berupa kedurhakaan dan 

ketaqwaan. Sungguh telah ber-

untunglah siapa yang telah men-

sucikannya. Dan sungguh merugilah 

siapa yang mengotorinya. 

Sayyid Quthub memandang firman 

Allah di atas sebagai pondasi teori 

kejiwaan dalam Islam. Selanjutnya ia 

mengemukakan bahwa manusia adalah 

makhluk dwi-dimensi dalam tabiatnya, 

potensinya dan aktualisasinya. Ini karena 

ciri penciptaannya sebagai makhluk yang 

tercipta dari tanah dan hembusan ruh ilahi, 

menjadikannya memiliki potensi yang 

sama dalam kebaikan dan kejahatan, 

petunjuk dan kesesatan. Manusia mampu 

membedakan mana yang baik dan mana 

yang buruk dan mampu mengarahkan 

dirinya menuju kebaikan atau keburu-

kan dalam kadar yang sama. Dengan 

demikian potensi-potensi tersebut 

terdapat dalam diri manusia. Kehadiran 

Rasul, petunjuk-petunjuk dan faktor-

faktor eksternal lainnya hanya berfungsi 

membangkitkan potensi tersebut, 

mendorong dan mengarahkannya dan 

bukan menciptakannya.
5
 Oleh karena 

itu, tidaklah mengherankan apabila dalam 

kehidupan di dunia dijumpai banyak 

kejahatan yang dilakukan oleh manusia.  

Secara etimologi, kata kejahatan 

berasal dari kata jahat yang men-

dapatkan imbuhan ke-an. Jahat secara 

linguistik berarti sangat jelek, buruk. Ketika 

mendapatkan imbuhan ke-an maka makna-

nya adalah perbuatan yang jahat, sifat 

yang jahat, dosa dan perilaku yang 

bertentangan dengan nilai-nilai dan norma-

norma yang berlaku menurut ketentuan 

yang disahkan oleh hukum tertulis.
6
 

Sementara itu, dalam pandangan 

para filosof perbincangan tentang baik 

dan jahat adalah menyangkut tentang 

aksiologi masalah nilai. Beberapa per-

tanyaan mendasar yang sering diajukan 

dalam lapangan ilmu ini adalah apakah 

nilai (baik dan jahat) terkandung di dalam 

diri obyeknya ataukah nilai merupakan 

suatu sikap subyek terhadap obyek-obyek 

tertentu. Pertanyaan lainnya adalah apa 

yang akan dijadikan sebagai tolok ukur 

untuk memberikan nilai, sedangkan nilai 

tidak dapat didefinisikan.
7
 

Sedangkan pandangan para ahli 

hukum (fikih Islam) ketika membicarakan 

tentang kejahatan, maka lebih banyak 

diarahkan kepada tindakan-tindakan 

pidana yang diberikan hukuman. 

Kejahatan pidana tersebut terdiri dari 

kejahatan terhadap jiwa raga manusia 

seperti pembunuhan dan melukai anggota 

tubuh manusia, kejahatan terhadap harta 

seperti pencurian, kejahatan terhadap 

keturunan seperti perbuatan zina, 

kejahatan terhadap kehormatan seperti 

menuduh berbuat zina, kejahatan ter-

hadap akal seperti minum khamar, ke-

jahatan terhadap agama seperti murtad, 

kejahatan terhadap kepentingan umum 

seperti perampokan dan membuat ke-

rusakan di muka bumi.
8
 

Kejahatan dalam pandangan ahli 

hukum dibagi dua yaitu kejahatan 

menyangkut hak Allah atau kepentingan 

umum dan kejahatan yang menyangkut 

hak manusia. Dari segi hukumannya, 

kejahatan juga dibagi dua yaitu kejahatan 

yang hukumannya secara tegas disebutkan 

di dalam alquran dan hadis yaitu hudud 

dan qisas dan kejahatan yang hukumannya 

tidak secara tegas disebutkan di dalam 

alquran tetapi diserahkan kepada kebijak-

sanaan penguasa yang disebut  ta'zir.
9
 

Dalam sejarah perkembangan teologi 

Islam, persoalan baik dan jahat menjadi 

salah satu polemik di antara aliran-aliran 

yang ada. Masalah baik dan jahat 

merupakan salah satu masalah pokok 

dalam persoalan kekuasaan akal dan 

fungsi wahyu. Polemik yang terjadi ialah 

apakah mengetahui baik dan jahat serta 

kewajiban mengerjakan perbuatan baik 

dan kewajiban menjauhi perbuatan jahat 



16 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

dapat diperoleh melalui akal atau melalui 

wahyu.
10

 

Persoalan kejahatan nampaknya 

memang mempunyai dimensi yang 

sangat luas mencakup segi filosofis, 

teologis, teleologis, sosiologis dan 

historis. Oleh karena itu, wawasan alquran 

dalam persoalan ini mempunyai nilai 

yang sangat urgen karena diyakini bahwa 

alquran datang membawa petunjuk-

petunjuk, keterangan-keterangan, aturan-

aturan, prinsip-prinsip dan konsep-konsep 

baik yang bersifat global maupun terinci, 

yang eksplisit maupun yang implisit dalam 

berbagai persoalan dan bidang kehidupan 

manusia. 

Berdasarkan latar belakang di atas, 

maka masalah pokok yang akan dikaji 

dalam makalah ini adalah konsep alquran 

tentang kejahatan dalam tinjauan 

perspektif tafsir maudhu‘i. Adapun 

rumusan masalahnya adalah: 

1. Bagaimana hakikat kejahatan dalam 

alquran? 

2. Bagaimana wujud kejahatan yang 

dikemukakan di dalam alquran?  

3. Apa faktor penyebab munculnya 

tindakan kejahatan dan dampak yang 

ditimbulkannya? 

 

II. PEMBAHASAN 

A. Hakikat dan Wujud Kejahatan 

dalam Alquran 

Secara umum, alquran mengguna-kan 

berbagai terma yang berkaitan dengan 

kejahatan dalam dua bentuk. Pertama, 

menggunakan secara mutlak tanpa ada 

batasan. Kedua menggunakan dengan 

batasan-batasan tertentu baik yang 

berupa obyek kejahatan seperti zalamu 

anfusahum atau pun tempat kejahatan 

yufsiduna fi al-ard. 

Terma yang sejak dini dugunakan 

oleh alquran untuk menunjukkan tindakan 

kejahatan yang berpotensi merusak adalah 

yufsidu. Kata ini digunakan oleh malaikat 

untuk menunjukan reaksi mereka ketika 

Tuhan menyampaikan maksudnya untuk 

menciptakan manusia. Selengkapnya 

malaikat member tanggapan sebgaimana 

terekam dalam surah al-Baqarah [2]: 30 

berikut: 

             

               

      

      

Terjemahnya: 

Mereka berkata: "Apakah Engkau 

akan menjadikan di bumi (makhluk) 

yang akan merusak di dalamnya dan 

menumpahkan darah, sementara 

kami senantiasa bertasbih dengan 

memuji-Mu dan mensucikan-Mu?" 

Kata yufsidu berasal dari kata afsada 

yang merupakan bentuk mazid dari kata 

fasada yang secara bahasa merupakan 

antonim dari kata al-salah atau al-

maslahah.
11

 Sesuatu dapat dikatakan salih 

apabila mempunyai keadaan yang meng-

himpun nilai-nilai tertentu yang telah 

ditetapkan berdasarkan dalil akal dan dalil 

wahyu. Apabila terjadi kerusakan yang 

ditandai dengan hilangnya nilai, sebagian 

atau keseluruhan, sehingga substansi yang 

bersangkutan tidak berfungsi sebagaimana 

biasanya, maka keadaan semacam ini 

disebut fasad.
12

 Dengan demikian afsada 

adalah tindakan yang menyebabkan 

kerusakan (fasad). 

Kata fasad dengan segala per-ubahan 

bentuknya disebutkan di dalam alquran 

sebanyak 50 kali.
13

 Kata ini lebih sering 

muncul dalam bentuk fi’l mudari
14

 dan 

ism fai1.
15
 Boleh jadi ini adalah isyarat dari 

alquran bahwa tindakan merusak adalah 

tindakan yang secara terus menerus 

dilakukan oleh manusia sebagaimana yang 

dipahami dari bentuk fi’l mudari’ bahkan 



17 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

menjadi sifat yang melekat pada 

kebanyakan manusia (sebagaimana 

yang dipahami dari bentuk ism fai’l), 

apalagi tindakan merusak adalah salah 

satu sifat orang munafik yang ditonjolkan 

oleh Allah (al-Baqarah [2]: 12). Berikut: 

tampilan ayat tersebut. 

                  

Terjemahnya: 

Ingatlah, Sesungguhnya mereka Itulah 

orang-orang yang membuat kerusakan, 

tetapi mereka tidak sadar. 

Kata  fasad  menurut Izutsu adalah kata 

yang sangat komprehensif dan mampu 

menunjukkan semua jenis perbuatan buruk  

-sesuatu yang bersifat religius maupun non-

religius.
16 

Dengan menelusuri ayat-ayat Alquran 

nampak  bahwa penggunaan kata ini 

memang sangat komprehensif. Fir'aun 

misalnya digolongkan sebagai al-

mufsidun karena tindakannya menyem-

belih anak laki-laki bangsa Israil (al-Qasas 

[28]: 4), atau karena ia ingkar dan 

berbuat zalim terhadap ayat-ayat Allah 

(al-A'raf [7]: 103), kaum Nabi Syu'aib juga 

disebut al-mufsidun dalam konteks 

kecurangan mereka dalam menggunakan 

takaran dan timbangan serta mengambil 

hak orang lain dengan cara yang curang 

(Hud [11]: 85); al-Syu'ara' [26]: 183; al-

Ankabut [29]: 36 dan al-A'raf [7]: 85), 

kaum Luth juga disebut al-mufsidun 

karena perilaku homoseksual yang mereka 

lakukan secara terang-terangan, al-Ankabut 

[29]: 30. 

Meskipun demikian, alquran secara 

khusus banyak merangkaikan kata ini 

dengan frase fi al-Ardi.
17

 Dalam Surah al-

Baqarah [2]: 205, Allah  

menginfomasikan bahwa orang-orang 

munafik adalah perusak natural 

environment yang dilambangkan 

dengan dua terma yaitu al-hars (flora) 

dan al-nasl (fauna). Tindakan pengrusakan 

terhadap dua hal ini adalah pengrusakan 

terhadap ling-kungan alam secara 

keseluruhan karena keduanya 

merupakan sumber utama kehidupan. 

Dari sini dapat dipahami bahwa merusak 

lingkungan adalah salah satu bentuk 

kejahatan. Berikut tampilan ayatnya. 

               

               

       

Terjemahnya: 

Dan apabila ia berpaling (dari kamu), 

ia berjalan di bumi untuk Mengadakan 

kerusakan padanya, dan merusak 

tanam-tanaman dan binatang ternak, 

dan Allah tidak menyukai kebinasaan. 

Ungkapan kebinasaan di sini adalah 

ibarat dari orang-orang yang berusaha 

menggoncangkan iman orang-orang 

mukmin dan selalu mengadakan ke-

kacauan. 

Kata lain yang digunakan oleh 

alquran untuk menamai ketidakpatuhan 

pertama yang dilakukan oleh makhluk 

terhadap Tuhan adalah fasaqa. Ini bisa 

ditemukan dalam Q.S. al-Kahfi [18]:50 

berikut:  

                          

                

                      

                     

Terjemahnya: 

Dan (ingatlah) ketika Kami berfirman 

kepada para malaikat: "Sujudlah kamu 

kepada Adam", maka sujudlah mereka 

kecuali iblis. Dia adalah dari golongan 

jin, maka ia mendurhakai perintah 



18 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

Tuhannya. Patutkah kamu mengambil 

dia dan turunan-turunannya sebagai 

pemimpin selain daripada-Ku, sedang 

mereka adalah musuhmu? Amat 

buruklah iblis itu sebagai pengganti 

(Allah) bagi orang-orang yang zalim. 

Pada dasarnya menilik akar katanya, 

kata fasaqa dapat dikembalikan pada 

ungkapan  فَسقَتِ الرُّطبََةُ عن قِشْرها  (biji kurma 

keluar dari kulitnya).
18

Kata fisq juga berarti 

kemaksiatan dan meninggalkan perintah 

Allah dan keluar dari jalan kebenaran; 

fusuq artinya keluar dari agama dan 

condong kepada kemaksiatan. Dengan 

dasar ini, pengertian fasaqa dalam ayat di 

atas menurut al-Farra' adalah keluar 

dari ketaatan kepada Tuhannya, sedang-

kan menurut Ibnu Manzur maknanya 

adalah menolak perintah Tuhannya.
18

 

Dengan demikian fasiq adalah 

sebutan bagi yang telah mengakui, 

sekaligus mentaati hukum-hukum syariat 

lalu ia merusak dan meruntuhkan peng-

akuannya itu dengan melakukan per-

buatan-perbuatan yang menyimpang dari 

ketentuan syariat tadi. Baik sebagiannya 

maupun keseluruhannya. Dalam kaitan-

nya dengan ini, orang-orang kafir ter-

kadang disebut dengan al-fasiqun sebab 

pada hakikatnya mereka meruntuhkan 

ketentuan-ketentuan syariat yang telah 

mereka akui.
19

 

Kata fasaqa dengan segala perubahan 

bentuknya disebutkan di dalam alquran 

sebanyak 54 kali dengan berbagai makna 

selain penentangan iblis terhadap Tuhan, 

di antaranya: 

- Perbuatan homoseksual kaum Luth 

dalam surah al-Anbiya' [21]: 74. 

- Tuduhan berzina terhadap wanita 

muhshan dalam surah al-Nur [24]: 4. 

-  Penentangan Fir'aun terhadap Nabi 

Musa as. dalam surah al-Naml   

[27]:12. 

- Penentangan orang-orang Yahudi 

terhadap Muhammad SAW. dalam 

surah al-Hasyr [59]: 5. 

- Penentangan kaum Nabi Nuh as. dalam 

surah al-Zariyat [51]: 46. 

Kata yang selanjutnya digunakan oleh 

alquran untuk menunjukkan pelanggaran 

terhadap larangan Tuhan adalah kata 

‘asha.
20

 Ini bisa ditemukan dalam surah 

Thaha [20]: 121. 

                    

                      

       

Terjemahnya: 

Maka keduanya memakan dari buah 

pohon itu, lalu nampaklah bagi 

keduanya aurat-auratnya dan mulailah 

keduanya menutupinya dengan daun-

daun (yang ada di) surga, dan 

durhakalah Adam kepada Tuhan dan 

sesatlah ia.  

Kata  ‘asha mempunyai konotasi yang 

umum karena meliputi dosa besar (al-

Ahzab [33]: 36) dan dosa kecil, atau 

bahkan yang tidak menunjukkan satu dosa 

(al-Kahf [18]: 69 dan Taha [20]: 93). Dari 

beragam redaksi inilah, maka ada 

perbedaan pendapat di kalangan ulama 

mengenai ketidaktaatan Adam as. apakah 

hal tersebut termasuk dosa atau tidak. 

Penggunaan kata fasaqa untuk 

menunjukkan pembangkangan Iblis 

terhadap perintah Tuhan untuk sujud 

kepada Adam as., dan penggunaan kata 

‘asha untuk menunjukkan ketidakpatuhan 

Adam as. terhadap larangan Tuhan 

menunjukkan adanya perbedaan makna 

di antara keduanya. Perbedaan kedua 

terma ini dapat ditelusuri dalam surah al-

Hujurat [49]:7. Pada ayat ini kedua terma 

tersebut disandingkan oleh Allah swt. selain 

terma lain yang disebutkan pertama yaitu 

kufr. Allah berfirman: 

يماَنَ وَزيَّـَنَهُ فِ قُـلُوبِكُمْ  وَلٰـَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إلِيَْكُمُ الِْْ
  وَالْعِصْيَانَ وكََرَّهَ إلِيَْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ 



19 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

Terjemahnya: 

... dan ketahuilah olehmu bahwa di 

kalangan kamu ada Rasulullah. Kalau 

ia menuruti (kemauan) kamu dalam 

beberapa urusan benar-benarlah kamu 

akan mendapat kesusahan tetapi Allah 

menjadikan kamu cinta kepada 

keimanan dan menjadikan iman itu 

indah dalam hatimu serta menjadikan 

kamu benci kepada kekafiran, 

kefasikan dan kedurhakaan. Mereka 

itulah orang-orang yang mengikuti 

jalan yang lurus, ... 

Dalam ayat tersebut disebutkan 

bahwa yang dijadikan sebagai kecintaan 

bagi orang yang beriman hanyalah satu 

yaitu keimanan, sedangkan yang dijadi-

kan kebencian kepada mereka ada tiga 

yaitu al-kufr (kekafiran), al-fusuq 

(kefasikan) dan al-isyan (kemaksiatan). Al-

Maraghi memberikan penjelasan bahwa hal 

tersebut dikarenakan iman terdiri dari 

tiga unsur yang menyatu, yaitu pem-

benaran dengan hati, ucapan dengan 

lidah dan pengamalan dengan anggota 

tubuh. Padanan dari unsur pembenaran 

hati adalah kekufuran, padanan dari 

ucapan dengan lidah adalah kefasikan 

sedangkan padanan dari pengamalan 

adalah kemaksiatan.
21

 Pandangan senada 

dikemukakan pula M. Quraish Shihab.
22

  

Al-Zamakhsyari berpendapat bahwa 

al-kufr adalah menutupi dan memandang 

remeh nikmat Allah dengan penolakan, al-

fusuq adalah keluar dari keimanan dengan 

melakukan dosa-dosa besar, sedangkan al-

isyan adalah meninggalkan ketaatan dan 

ketundukan sebagaimana yang diperintah-

kan oleh syariat.
23 

Kejahatan berikutnya yang dicerita-kan 

di dalam alquran adalah pembunuhan 

yang dilakukan oleh anak laki-laki Adam 

as. terhadap saudaranya.
25

 Mengenai hal ini 

Allah  menjelaskan dalam surah al-Maidah 

[5]: 27-29 berikut. 

                    

                    

                      

                           

                    

                   

        

               

Terjemahnya: 

Ceriterakanlah kepada mereka kisah 

kedua putera Adam (Habil dan Qabil) 

menurut yang sebenarnya, ketika 

keduanya mempersembahkan korban, 

maka diterima dari salah seorang dari 

mereka berdua (Habil) dan tidak 

diterima dari yang lain (Qabil). Ia 

berkata (Qabil): "Aku pasti 

membunuhmu!" Berkata Habil: 

"Sesungguhnya Allah hanya menerima 

(korban) dari orang-orang yang 

bertakwa" (27). Sungguh kalau kamu 

menggerakkan tanganmu kepadaku 

untuk membunuhku, aku sekali-kali 

tidak akan menggerakkan tanganku 

kepadamu untuk membunuhmu. 

Sesungguhnya aku takut kepada Allah, 

Tuhan seru sekalian alam."(28) 

"Sesungguhnya aku ingin agar kamu 

kembali dengan (membawa) dosa 

(membunuh) ku dan dosamu sendiri, 

maka kamu akan menjadi penghuni 

neraka, dan yang demikian itulah 

pembalasan bagi orang-orang yang 

zalim." (29). 

Di dalam ayat tersebut, dosa 

pembunuhan tersebut disebut dengan itsm 

dan yang melakukannya termasuk dalam 

kategori al-zalimin. Kata al-itsm di dalam 

alquran diperhadapkan dengan kata al-



20 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

birr (al-Maidah [5]: 2). Definisi 

kontekstual kata ini dalam kerangka 

umum pemi-kiran Quranik dikemukakan 

dalam surah al-Baqarah [2]: 177. Nabi 

saw. juga mem-perhadapkan antara al-

itsm dengan al-birr dan memberikan 

penjelasan bahwa al-birr adalah akhlak 

yang baik sedangkan al-itsm adalah apa 

yang menyesakkan dada dan tidak disukai 

apabila diketahui oleh orang lain. Berikut 

tampilan surah al-Maidah dan al-Baqarah 

yang dimaksud. 

              

               

               

              

          

           

       

        

      

Terjemahnya: 

Hai orang-orang yang beriman, 

janganlah kamu melanggar syi'ar-

syi'ar Allah, dan jangan melanggar 

kehormatan bulan-bulan haram, 

jangan (mengganggu) binatang-

binatang had-ya, dan binatang-

binatang qalaa-id, dan jangan (pula) 

mengganggu orang-orang yang 

mengunjungi Baitullah sedang mereka 

mencari kurnia dan keredhaan dari 

Tuhannya dan apabila kamu telah 

menyelesaikan ibadah haji, Maka 

bolehlah berburu. dan janganlah 

sekali-kali kebencian(mu) kepada 

sesuatu kaum karena mereka meng-

halang-halangi kamu dari Masjidil-

haram, mendorongmu berbuat aniaya 

(kepada mereka). dan tolong-

menolonglah kamu dalam (mengerja-

kan) kebajikan dan takwa, dan jangan 

tolong-menolong dalam berbuat dosa 

dan pelanggaran. dan bertakwalah 

kamu kepada Allah, Sesungguhnya 

Allah Amat berat siksa-Nya. 

          

             

               

              

           

           

           

           

                 

               

Terjemahnya: 

Bukanlah menghadapkan wajahmu ke 

arah timur dan barat itu suatu 

kebajikan, akan tetapi sesungguhnya 

kebajikan itu ialah beriman kepada 

Allah, hari Kemudian, malaikat-

malaikat, kitab-kitab, nabi-nabi dan 

memberikan harta yang dicintainya 

kepada kerabatnya, anak-anak yatim, 

orang-orang miskin, musafir (yang 



21 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

memerlukan pertolongan) dan orang-

orang yang meminta-minta; dan 

(memerdekakan) hamba sahaya, men-

dirikan shalat, dan menunaikan zakat; 

dan orang-orang yang menepati 

janjinya apabila ia berjanji, dan 

orang-orang yang sabar dalam 

kesempitan, penderitaan dan dalam 

peperangan. mereka Itulah orang-

orang yang benar (imannya); dan 

mereka Itulah orang-orang yang 

bertakwa. 

Adapun kata zulm mempunyai arti 

menempatkan sesuatu bukan pada 

tempatnya,
24

 sehingga ia merupakan 

lawan dari kata adil yang berarti 

menempatkan sesuatu pada tempatnya. 

Dengan demikian semua kesalahan pada 

hakikatnya dapat disebut zulm. Dapat pula 

dikatakan bahwa zulm bertingkat-tingkat 

mulai dari yang terkecil sampai kepada 

kemusyrikan yang merupakan kezaliman 

yang terbesar. Oleh karena itu, dapat 

dipahami apabila nabi-nabi juga terkadang 

berbuat zalim.
25

 

Di sisi lain, alquran banyak meng-

gunakan kata zalama yang dirangkaikan 

dengan diri [nafs dan anfus]
26

 untuk 

menunjukkan kejahatan terhadap diri 

sendiri. Meskipun harus pula dikatakan 

bahwa obyek kejahatan tersebut bisa saja 

tidak secara langsung terhadap diri 

sendiri tetapi karena akibatnya akan 

kembali kepada pelakunya, maka ia tetap 

dikatakan menzalimi diri sendiri. 

Bentuk kejahatan lainnya yang 

disebutkan di dalam alquran adalah 

kejahatan seksual yang sering dilambang-

kan dengan kata fahisyah. Kata fahisyah 

yang terdiri dari huruf fa-ha-syin 

mempunyai beberapa arti di antaranya 

bertambah dan menjadi banyak, sehingga 

semua yang melewati ukuran dan 

batasannya disebut fahisy. Begitu juga 

sesuatu yang tidak sesuai dengan 

kebenaran dan ukuran. Fahisyah juga 

berarti ucapan dan perbuatan yang keji. 

Menurut Ibn al-Asir kebanyakan kata 

fahisyah berarti zina dan perzinaan sendiri 

dinamakan fahisyah.
27

 

Ayat-ayat alquran menggunakan kata 

fahisyah bukan hanya dalam arti zina 

tetapi meliputi pula bentuk penyimpangan 

seksual. Penyimpangan seksual dalam 

bentuk perilaku homoseksual yang pertama 

kali dilakukan oleh kaum nabi Luth as. 

dinamakan dengan fahisyah (al-A'raf 

[7]:80; al-Naml [27]:54 dan al-Ankabut 

[29]:28). Perzinaan juga dinamai fahisyah 

(al-Isra [17]:32), demikian pula perilaku 

lesbian (al-Nisa [4]:15), perselingkuhan 

(al-Nisa [4]:19 dan 25], serta porno aksi 

dalam bentuk telanjang meskipun untuk 

ibadah (al-A'raf [7]:28). 

Pada surah Ali Imran [3]:135 Allah 

swt menggandengkan antara terma 

fahisyah dengan zulm yang dibatasi 

dengan nafs. Menurut al-Maraghi, lafadz 

fahisyah yang dimaksudkan di dalam ayat 

ini adalah perbuatan keji yang sangat 

buruk yang efeknya juga berimbas kepada 

orang lain, sedangkan zulm al-nafs adalah 

dosa yang hanya berakibat kepada 

pelakunya.
28

 Ada pula yang berpendapat 

bahwa fahisyah adalah dosa besar 

sedangkan zulm al-nafs adalah dosa atau 

pelanggaran secara umum termasuk di 

dalamnya dosa besar. Ada juga yang 

memberikan pengertian yang sebaliknya. 

Sedangkan Muhammad Sayyid Thanthawi 

berpendapat  fahisyah dan zulm a1-nafs 

merupakan dua sisi dari setiap kedur-

hakaan. Setiap perbuatan keji (fahisyah) 

yang dilakukan oleh seseorang berakibat 

penganiayaan atas dirinya, demikian pula 

sebaliknya.
29

 

Dengan demikian, hubungan antara 

kedua kata ini menurut al-Maraghi dan 

Thantawi adalah tabayun, sedangkan 

menurut pendapat yang kedua dan ketiga 

adalah zikr al-am ba'da al-khas dan 

sebaliknya.
30

 

Terma lain yang sering muncul di 

dalam alquran yang juga menunjukkan 

salah satu bentuk kejahatan adalah 

munkar. Kata ini merupakan antonim dari 



22 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

kata ma 'ruf yang mempunyai arti sesuatu 

yang menenteramkan hati.
31

 Sehingga 

munkar bisa dipahami sebagai sesuatu yang 

menggelisahkan hati. Makna lain dari kata 

munkar adalah semua yang dipandang 

buruk oleh syariat, diharamkan dan tidak 

disukai.
32

 

Allah  merangkaikan antara terma 

al-fahsya, al-munkar dan al-bagy dalam 

surah al-Nahl [16]:90. 

                

     

        

Terjemahnya: 

Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) 

berlaku adil dan berbuat kebajikan, 

memberi kepada kaum kerabat, dan 

Allah melarang dari perbuatan keji, 

kemungkaran dan permusuhan. Dia 

memberi pengajaran kepadamu agar 

kamu dapat mengambil pelajaran.  

Di dalam ayat ini perintah berbuat 

adil diperhadapkan dengan larangan 

berbuat fahisyah. Sedangkan perintah 

berbuat ihsan diperhadapkan dengan 

larangan berbuat munkar. Adapun 

perintah memenuhi hak-hak kerabat 

berhadapan dengan larangan menahan 

hak orang atau berbuat aniaya. 

Abdul Muin Salim memberikan 

penjelasan bahwa apabila manusia hidup 

sesuai dengan kodratnya yaitu sesuai 

dengan tuntunan agama maka ia disebut 

berbuat adil. Tetapi jika ia menyimpang 

dari kodratnya, maka itu berarti ia berbuat 

fahisyah karena dengan penyimpangan itu 

ia hidup memenuhi tuntutan hewani atau 

nabati.
33

 

Adapun menurut al-Zamakhsyariy, 

al-fahisyah adalah sesuatu yang 

melanggar batasan-batasan yang telah 

ditetapkan oleh Allah. Sedangkan al-

munkar adalah sesuatu yang ditolak oleh 

akal, dan al-bagy adalah upaya melampaui 

batas dengan berbuat kezaliman.
34

 

Menurut M. Quraish Syihab,  terma al-

fahsya adalah nama bagi segala per-

buatan atau ucapan bahkan keyakinan 

yang dinilai buruk oleh jiwa dan akal 

yang sehat, serta mengakibatkan dampak 

buruk bukan saja bagi pelakunya tetapi juga 

bagi lingkungannya. Kata al-munkar dari 

segi bahasa adalah sesuatu yang tidak 

dikenal sehingga diingkari. Itu sebabnya ia 

diperhadapkan dengan kata al-ma 'ruf. Ibn 

Taimiyah, sebagaimana dikutip oleh 

Quraish,  mendefinisikan munkar dari segi 

pandangan syariat sebagai segala sesuatu 

yang dilarang agama. 

 Dari definisi tersebut dapat disimak 

bahwa kata munkar lebih luas jangkauan 

maknanya dari kata maksiat. Binatang 

yang merusak tanaman, merupakan 

kemunkaran tetapi bukan kemaksiatan 

karena binatang tidak dibebani tanggung 

jawab demikian juga meminum arak bagi 

anak kecil adalah kemungkaran walau apa 

yang dilakukannya itu bukanlah ke-

maksiatan. Sesuatu yang mubah pun, 

apabila bertentangan dengan budaya 

dapat dinilai munkar apabila dilakukan 

dalam suatu masyarakat yang budayanya 

tidak membenarkan hal tesebut.
35

  

Dalam pandangan 'Ibn Asyur, 

sebagaimana dikutip oleh M. Quraish 

Shihab bahwa terma munkar adalah segala 

sesuatu yang tidak berkenan di hati orang-

orang normal serta tidak direstui oleh 

syariat, baik ucapan maupun perbuatan. 

Termasuk di dalamnya hal-hal yang 

mengakibatkan gangguan yang berkaitan 

dengan kebutuhan pokok maupun tersier 

walau tidak mengakibatkan mudharat.
36

 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa 

al-munkar adalah sesuatu yang dinilai 

buruk oleh suatu masyarakat serta 

bertentangan dengan nilai-nilai ilahiyah 

adalah lawan ma'ruf yang merupakan 

sesuatu yang baik menurut pandangan 

umum suatu masyarakat selama sejalan 

dengan al-khair.
 

http://tesebut.sb/


23 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

Dari beberapa pandangan di atas 

dapat dikatakan bahwa munkar adalah 

satu bentuk kejahatan kultural yang 

mengancam budaya masyarakat baik 

budaya tersebut berasal dari ajaran-ajaran 

agama ataupun merupakan produk dari 

masyarakat itu sendiri asalkan tidak 

bertentangan dengan nilai-nilai agama. 

Adapun kata al-bagy terambil dari kata 

baga yang secara etimologis bermakna 

mencari sesuatu dan sejenis kerusakan, 

kemudian maknanya menyempit sehingga 

pada umumnya ia digunakan dalam arti 

menuntut hak pihak lain tanpa hak dan 

dengan cara aniaya/tidak wajar.
37

 Kata 

tersebut mencakup segala pelanggaran hak 

dalam bidang interaksi sosial, baik 

pelanggaran itu lahir tanpa sebab, seperti 

perampokan, pencurian maupun dengan 

dalih yang tidak sah bahkan walaupun 

dengan tujuan penegakan hukum tetapi 

dalam pelaksanaannya melampaui 

batas. Tidak dibenarkan memukul se-

seorang yang telah diyakini bersalah 

sekalipun dalam rangka memperoleh 

pengakuannya. Membalas kejahatan orang 

pun tidak boleh melebihi kejahatannya.
38

 

Dengan demikian, al-bagy adalah pelang-

garan terhadap hak-hak sosial yang 

dimiliki oleh orang lain. 

Adapun kejahatan sistematis dan 

terorganisir yang dilakukan oleh sekelom-

pok orang di dalam satu masyarakat 

untuk memusuhi para tokoh agama 

(baca: Rasul) dilambangkan oleh Allah  

dengan kata makr. Alquran lebih banyak 

menggunakan kata ini dalam bentuk 

jamak dibandingkan dengan yang 

berbentuk mufrad. Kata makr pada 

mulanya digunakan untuk menunjukkan 

kepada pohon yang memiliki banyak 

dahan, ranting dan daun yang karena 

banyaknya sehingga tidak diketahui 

sehelai daun berasal dari dahan yang 

mana.
39

 

Berdasarkan makna bahasa makr 

tersebut, dapat dipahami bahwa tindakan 

yang berusaha untuk menghambat 

lajunya dakwah dan menipu masyarakat 

umum, antara lain dengan menimbulkan 

teror, menghembuskan isu-isu negatif dan 

menyebarkan kebohongan dinamakan 

dengan makr karena di dalam tindakan-

tindakan tersebut telah terjadi pemutar-

balikan fakta yang menyebabkan hakikat 

persoalan menjadi kabur sebagaimana 

daun yang tidak diketahui sumber 

dahannya. 

Adapun kejahatan dalam bidang 

ekonomi, alquran menggunakan kata al-

batil  yang didahului dengan akala untuk 

menjelaskan perilaku manusia yang telah 

menggunakan harta benda orang lain 

secara tidak benar. Dua ayat yaitu al-

Baqarah [2]:188 dan al-Nisa' [4]:29 dalam 

konteks larangan dan pada dua ayat yang 

lain yaitu al-Nisa' [4]:161 dan al-Taubah 

[9]:24 dalam konteks menceritakan 

perilaku umat terdahulu. 

Kata lainnya yang digunakan di dalam 

alquran yang menunjukkan tindakan 

yang merugikan orang lain secara 

ekonomi adalah bakhs.
40

 Kata ini 

melambangkan kecurangan dalam me-

lakukan interaksi ekonomi, baik penipuan 

dalam nilai atau kecurangan dalam 

timbangan dan takaran dengan cara 

melebihkan atau mengurangi. Adapun 

terma ini salah satunya tercantum dalam 

surah Hud [11]: 85 berikut. 

            

             

             

Terjemahnya: 

Dan Syu'aib berkata: "Hai kaumku, 

cukupkanlah takaran dan timbangan 

dengan adil, dan janganlah kamu 

merugikan manusia terhadap hak-hak 

mereka dan janganlah kamu membuat 

kejahatan di muka bumi dengan 

membuat kerusakan. 



24 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

Terma lain yang banyak digunakan di 

dalam alquran untuk menunjukkan 

kejahatan yang dilakukan oleh manusia 

adalah jarimah. Dalam alquran, kata ini 

paling sering muncul dalam bentuk 

partisipal, yaitu mujrim atau dalam bentuk 

jamaknya mujrimin, yang berarti orang 

yang telah melakukan jarimah, dan acuan 

akhirnya hampir pasti adalah kekafiran. Di 

antara perbuatan jahat yang digolongkan 

dalam jarimah adalah mendustakan para 

nabi (al-An’am [6]:147), menyombongkan 

diri (al-A’raf [7]: 40), kemunafikan (al-

Taubah [9]:66-67).  

Dari berbagai terma yang digunakan di 

dalam alquran untuk menggambarkan 

bentuk-bentuk kejahatan yang dilakukan 

oleh manusia, dapat ditarik satu benang 

merah bahwa ada satu kesamaan yang 

terkandung di dalamnya. Persamaan ter-

sebut adalah adanya pergeseran, per-

ubahan dan penyimpangan dari kondisi  

awal atau dari yang semestinya. Pergeseran 

tersebut bisa dalam bentuk hilangnya nilai 

(fasad), keluar dari ketaatan (fasaqa), 

menyalahi (‘asha), menempatkan sesuatu/ 

seseorang bukan pada tempatnya (zulm), 

melewati ukuran (fahisya), melanggar 

(baga) dan seterusnya. 

Dari persamaan tersebut, dapat ditarik 

satu kesimpulan bahwa hakikat dari 

kejahatan adalah penggunaan salah satu 

potensi yang dimiliki oleh manusia di luar 

dari koridor yang telah ditetapkan oleh 

Allah. 

Dari berbagai terma tersebut juga 

tergambar dengan jelas adanya berbagai 

wujud kejahatan, seperti kejahatan ter-

hadap Tuhan yang di antaranya dilam-

bangkan dengan terma fasaqa dan ‘asha, 

kejahatan terhadap lingkungan dilam-

bangkan dengan fasad fi al-ardi, 

kejahatan sosial dilambangkan dengan 

baga, kejahatan kultural dilambangkan 

dengan munkar, kejahatan ekonomi 

dilambangkan dengan akala bi al-batil, 

kejahatan personal dengan zulm al-nafs 

dan kejahatan komunal dilambangkan 

dengan makr. 

B. Penyebab dan Akibat Kejahatan 

Sebagaimana yang telah dikemuka-

kan pada bagian pendahuluan bahwa 

setiap manusia yang lahir ke dunia 

membawa potensi atau fitrah berketuhanan 

dan berbuat baik. Namun di sisi lain 

alquran juga menginformasikan bahwa 

kebanyakan di antara  manusia itu berada 

dalam keadaan fasik. Dengan demikian 

dipahami bahwa ada faktor-faktor yang 

memalingkan manusia dari fitrahnya yang 

berakibat ia melakukan perbuatan  

kejahatan. 

Faktor penyebab kejahatan, menurut 

hemat penulis, secara umum ada dua 

macam, yaitu faktor yang bersifat internal 

atau datang dari dalam diri manusia itu 

sendiri yang melahirkan dorongan untuk 

berbuat jahat, dan faktor eksternal dari 

pihak luar. Faktor internal adalah sifat-sifat 

negatif yang ada pada diri manusia, 

sekaligus merupakan kelemahan-ke-

lemahan yang menyebabkan ia ber-

gelimang dalam kejahatan. Faktor-faktor 

tersebut, di antaranya adalah kepicikan dan 

kebodohan, kesombongan dan keang-

kuhan dan keputusasaan dalam hidup. 

Kebodohan yang dimaksud sebagai 

penyebab kejahatan bukanlah kebodohan 

yang menyangkut daya intelegensi 

seseorang dan kecerdasan intelektualnya. 

Kebodohan yang dimaksudkan adalah 

berkaitan dengan hati yang tertutup dan 

tidak mau menghayati dan menghargai 

eksistensi dari berbagai realitas yang 

terdapat di sekitarnya. Hal tersebut 

terungkap dalam surah al-Ahqaf [46]:23 

berikut: 

                     

                  

Terjwmahnya: 

Ia berkata: "Sesungguhnya penge-



25 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

tahuan (tentang itu) hanya pada sisi 

Allah dan aku (hanya) menyampaikan 

kepadamu apa yang aku diutus 

dengan membawanya tetapi aku lihat 

kamu adalah kaum yang bodoh". 

Keangkuhan dan kesombongan juga 

menjadi penyebab kejahatan karena 

dengan sifat tersebut orang akan bersifat 

egoistis, berpandangan sempit sehingga 

sukar menerima realitas di luar dirinya. 

Itulah sebabnya para pemimpin dan tokoh 

masyarakat pada umat-umat terdahulu 

(dan mungkin juga sekarang) teramat 

sulit menerima seruan dari Nabi-nabi Allah  

yang mengajarkan kebenaran dan kebaikan 

kepada mereka. 

Adapun faktor ekstemal adalah 

godaan setan, baik dari kalangan jin 

maupun manusia dan faktor lingkungan 

atau kesenangan dunia. Kedua faktor 

eksternal inilah yang banyak memalingkan 

manusia dari kebaikan untuk berbuat 

kejahatan, sehingga Allah mengingatkan 

kepada manusia agar keduanya tidak 

memperdaya manusia. Demikian hal 

tersebut difirmankan Allah dalam surah 

Luqman [31]: 33. 

                   

                  

                   

               

        

Terjemahnya: 

Hai manusia, bertakwalah kepada 

Tuhanmu dan takutilah suatu hari 

yang (pada hari itu) seorang bapak 

tidak dapat menolong anaknya dan 

seorang anak tidak dapat (pula) 

menolong bapaknya sedikitpun. 

Sesungguhnya janji Allah adalah 

benar, Maka janganlah sekali-kali 

kehidupan dunia memperdayakan 

kamu, dan jangan (pula) penipu 

(syaitan) memperdayakan kamu 

dalam (mentaati) Allah. 

Namun tentu saja yang paling 

dominan adalah faktor internal yang 

terdapat di dalam diri manusia itu sendiri. 

Sekuat apapun godaan setan dan 

seindah bagaimanapun tipuan dunia, 

apabila manusia mampu membenahi dan 

mengendalikan dirinya, ia akan terpelihara 

dari berbagai bentuk kejahatan tersebut. 

Adapun untuk menggambarkan 

akibat dari kejahatan yang dilakukan 

oleh manusia, alquran paling tidak 

menggunakan dua terma, yaitu al-fasad 

dan al-syarr. Kata al-fasad selain 

digunakan untuk menunjukkan tindakan 

manusia yang merusak, juga digunakan 

untuk menunjukkan akibat dari tindakan 

tersebut. Dalam hal ini Allah berfirman 

dalam  al-Rum [30]: 41 sebagai berikut: 

                    

               

            

Terjemahnya: 

Telah nampak kerusakan di darat 

dan di laut disebabkan karena 

perbuatan tangan manusi, supaya 

Allah merasakan kepada mereka 

sebahagian dari (akibat) perbuatan 

mereka, agar mereka kembali (ke 

jalan yang benar). 

Ayat ini memberikan petunjuk 

bahwa relasi antara manusia dengan 

alam semesta berbanding lurus. Dalam arti 

bahwa semakin banyak tindakan kejahatan 

yang dilakukan oleh manusia, akan 

semakin parah pula kerusakan yang terjadi 

pada alam semesta. Di sisi lain, semakin 

banyak kerusakan yang terjadi pada alam 

semesta, maka akan semakin banyak 

pula bencana yang bisa menimpa 



26 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

manusia. Hal ini disebabkan kejahatan 

yang dilakukan oleh manusia akan 

mengakibatkan disharmoni dan gangguan 

keseimbangan pada alam makrokosmos. 

Sebaliknya adanya ketidakseimbangan 

pada alam makrokosmos akan meng-

akibatkan siksaan kepada manusia. 

Allah menciptakan semua makhluk 

dalam satu kesatuan dan saling berkaitan. 

Dalam keterkaitan tersebut, lahir ke-

serasian dan keseimbangan dari yang 

terkecil hingga yang terbesar, semuanya 

tunduk dalam pengaturan Allah yang 

maha besar. Bila terjadi gangguan pada 

keharmonisan dan keseimbangan maka 

kerusakan terjadi. Kerusakan tersebut akan 

berdampak pada seluruh bagian alam 

termasuk manusia, baik yang merusak 

maupun yang merestui pengrusakan 

tersebut bahkan yang tidak terlibat di 

dalamnya. 

Dalam hal ini, al-Thabathaba'i menulis 

sebagai berikut: "Alam raya dengan 

segala bagiannya saling berkaitan antara 

satu dengan yang lain, bagaikan satu 

badan dalam keterkaitannya pada rasa 

sakit atau sehatnya, juga dalam pelak-

sanaan aktifitas dan kewajibannya. 

Semua saling mempengaruhi dan pada 

akhimya, sebagaimana dijelaskan 

alquran bertumpu dan kembali kepada 

Allah swt. Apabila salah satu bagian 

tidak berfungsi dengan baik atau 

menyimpang dari jalan yang seharus-

nya di tempuh, maka akan nampak 

dampak negatifnya pada bagian yang 

lain dan pada akhimya akan mem-

pengaruhi seluruh bagian. Hal ini 

berlaku tehadap alam raya dan me-

rupakan hukum alam yang ditetapkan 

oleh Allah. yang tidak mengalami 

perubahan, termasuk terhadap manusia" 
42

 

Terma lain yang digunakan alquran 

untuk menunjukkan akibat dari kejahatan 

manusia adalah al-syarr [keburukan]. 

Kata al-syarr menurut Rasyid Rida adalah 

kata yang mencakup segala hal yang 

dapat menimbulkan bahaya, kejelekan 

dan kerusakan. Kata ini berlawanan dengan 

kata al-khayr yang mencakup segala 

sesuatu yang bermanfaat, baik dan 

maslahat. Al-khayr adalah sifat dasar dari 

semua makhluk, sedangkan al-syar 

adalah sifat sekunder dan bersifat relatif.
43

 

Ibn al-Qayyim sendiri menjelaskan 

bahwa al-syar mencakup dua hal yaitu 

sakit (pedih) dan yang mengantarkan 

kepada sakit (pedih). Penyakit, kebakaran 

atau tenggelam adalah sakit, sedangkan 

kekufuran, kemaksiatan dan sebagainya 

adalah sesuatu yang mengantarkan 

kepada kepedihan siksa Tuhan.
44

 

Adapun al-Zamakhsyari ketika me-

nafsirkan firman Allah, “wa min syarri ma 

khalaq“ mengemukakan bahwa al-syarr 

adalah apa yang dilakukan oleh seorang 

mukallaf berupa perbuatan maksiat (al-

ma'ashl), dosa-dosa (al-maatsim) dan 

yang membahayakan satu sama lain 

yang berupa kezaliman, aniaya, pem-

bunuhan, pemukulan, penghinaan dan 

yang lainnya. Juga apa yang dilakukan 

oleh hewan yang tidak mukallaf seperti 

memakan, menggigit, menerkam seperti 

serigala dan hasyarat. Termasuk juga apa 

yang disifati oleh Allah  pada benda--

benda mati yang berupa bahaya-bahaya 

seperti sifat membakar pada api dan sifat 

membunuh pada racun.
45

 

Dengan demikian, kejahatan yang 

dilakukan oleh manusia akan menyebab-

kan dampak buruk bagi manusia itu 

sendiri baik sebagai pelaku kejahatan 

atau pun terhadap orang lain. Selain itu, 

kejahatan juga akan menyebakan dampak 

buruk bagi lingkungan dan pada 

akhirnya kejahatan akan menyebabkan 

turunnya siksa Allah. 

III. KESIMPULAN 

Alquran menggunakan beberapa 

terma untuk melambangkan berbagai 

bentuk kejahatan yang dilakukan oleh 

manusia. Di antara terma tersebut adalah 

al-fasad, al-fusuq, al-isyan, al-itsm, al-

zulm, al-fahsiyah, al-munkar, al-bagy, 



27 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

al-batil dan makr. Berdasarkan 

pengertian etimologis yang terdapat di 

dalam kata tersebut dan dengan melihat 

konteks penggunaannya di dalam alquran, 

dapat disimpulkan sebagai berikut: 

1. Ontologi kejahatan adalah peng-

gunaan salah satu potensi yang 

diberikan oleh Allah swt.  di luar 

koridor yang telah ditetapkannya. 

2. Wujud kejahatan di dalam alquran 

meliputi kejahatan terhadap Tuhan, 

kejahatan terhadap lingkungan, ke-

jahatan sosial, kejahatan kultural, 

kejahatan ekonomi, kejahatan personal 

dan komunal. 

3. Faktor penyebab kejahatan adalah 

faktor internal yang berupa kepicikan 

dan kebodohan, kesombongan dan 

keangkuhan, keputusasaan dalam 

hidup. Selain itu faktor eksternal 

yaitu godaan setan dan kesenangan 

dunia. Akibat dari kejahatan adalah 

munculnya kerusakan (al-fasad) dan 

keburukan (al-syarr). 

 

IV. DAFTAR PUSTAKA 

 

‘Abd al-Baqi, Muhammad Fuad. t.th. AI-

Mu jam al-Mufahras Ii al-Alfaz al-

Qur an al-K ar i m ,  Beirut: Dar al-

Fikr.  

Cawidu, Harifuddin. 1991. Konsep Kufr 

dalam AIquran; Suatu Kajian 

Teologis dengan Pendekatan Tafsir 

Tematik. Jakarta: Bulan Bintang.  

DEPDIKBUD. 1994. Kamus Besar Bahasa 

Indonesia. Balai Pustaka.  

Al-Dimasyqiy, Ibn Kasir al-Qurasyiy. 

1994 M/ 1414 H. Tafsir al-Qur an 

al-Azim, juz II, Beirut: Dar al-Fikr.  

Harjono, Anwar. 1968. Hukum Islam 

Keluasan dan Keadilannya. Jakarta: 

Bulan Bintang.  

Ibn Manzur, Abu al-Fadhl Jamal al-Din 

Muhammad Bin Mukram. 1968. 

Lisan al- Arab, Juz III, Beirut: Dar al-

Sadr.  

Ibn Faris Ibn Zakariyya, Abu al-Husayn 

Ahmad. 1979. Mu jam Maqayis al-

lugah, ditahkik dan diteliti oleh Abd 

al-Salam Muhammad Harun. Juz IV. 

Beirut: Dar al-Fikr. 

Isutzu, Toshihiko. 1993. Ethico Religious 

Concepts in The Qur an, 

diterjemahkan oleh Agus Fahri 

Husein dkk. dengan judul Konsep-

Konsep Etika Religius dalam Qur 

an. Yogyakarta: Tiara Wacana 

Yogya.  

Kattsoff, Louis O. 2004. Elements of 

Philosophy, diterjemahkan oleh 

Soejono Soemargono dengan judul 

Pengantar ilsafat. Cet. IX 

Yogyakarta: Tiara Wacana.  

Al-Khawarizmiy, Abu al-Qasim Jarullah 

Mahmud Ibn Umar al-Zamakhsyari.  

T.th. AI-Kasysyaf an-Haqaiq al-

Tanzil wa `Uyun al-aqawil fi wujuh 

al-Ta'wil. Juz IV, al-Fijalah: 

Maktabah Misr. 

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. 1946.  

Tafsir al-Maraghi. Juz IX. Beirut: 

Dar al-Fikr.  

Nasution, Harun. 1991. Teologi Islam; 

Aliran-aliran Sejarah Analisa 

Perbandingan. Cet. V; Jakarta: 

Universitas Indonesia.  

Quthub, Sayyid.  1971. Fi Zilal al-Qur 

an. Juz. VI. Kairo: Dar al-Syuruq. 

Al-Raziy, Muhammad ibn Abi Bakar ibn 

'Abd al-Qadir.  T.th. Mukhtar al-

Sihhah, Mesir: Dar al-Manar. 

Ridha, Muhammad Rasyid. 2005. Tafsir 

al-Fatihah wa sittu suwar min 

Khawatim al-Quran: al-Ashr, wa al-

Kautsar, wa al-Kafirun, wa al-Ikhlas, 

wa al-Muawwizatayn, diterjemah-

kan oleh Tiar Anwar Bachtiar 

dengan judul Tafsir al-Fatihah; 

http://juz.vi/


28 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

Menemukan Hakikat Ibadah. Cet. 

I; Bandung: Penerbit al-Bayan.  

Salim, Abd. Muin. 2002. Konsepsi 

Kekuasaan Politik Dalam alquran. 

Cet. III; Jakarta: PT RajaGrafindo 

Persada.  

Shihab, M. Quraish. 1995.  Membumikan 

AI-Qur an. Cet. X; Bandung: Mizan. 

Shihab, M. Quraish. 1996. Wawasan 

alquran. Cet. II; Bandung: Penerbit 

Mizan. 

Shihab, M. Quraish.  2007. Tafsir al-

Misbah; Pesan, Kesan dan 

Keserasian AI-Qur an. Cet. VII; 

Jakarta: Lentera Hati.  

Syah, Ismail Muhammad, dkk. 1992. 

Filsafat Hukum Islam. Cet. II; 

Jakarta: Bumi Aksara.  

Al-Thabathaba'i, Muhammad Husayn. 

1411 H/ 1991 M. AI-Mizan fi Tafsir 

alquran. Juz VIII. Cet. I; Beirut: 

Muassasah al-A'lamiy Ii al-

Mathbu'at.  

Catatan Akhir: 

1
 Al-Baqarah [2/87]: 185 

2
 Al-Isra [17/50]: 70. 

3
Hichem Djait,”Humanisme et rationalime 

Musulmans” dalam Connaissance de l’Islam 

(Paris: Syiros, 1992), h. 18. 

4
Hal ini sesuai dengan pernyataan Allah swt 

dalam  al-Rum [30]: 3 0 .  Ulama berbeda pendapat 

tentang maksud kata fitrah pada ayat ini. Ada 

yang berpendapat bahwa yang dimaksud adalah 

keyakinan tentang keesaaan Allah swt. yang telah 

ditanamkan di dalam setiap manusia. Menurut 

al-Biqa'iy fitrah adalah ciptaan pertama atau 

tabiat awal yang Allah ciptakan manusia atas 

dasamya. Menurut Ibn Asyur fitrah adalah unsur-

unsur dan sistem yang Allah anugerahkan kepada 

setiap makhluk. Selengkapnya baca M. Quraish 

Shihab, Tafsir al-Misbah; Pesan, Kesan dan 

Keserasian AIquran, vol. XI (Cet. VII; Jakarta: 

Lentera Hati, 1428 H/ 2007), h. 52-61. 

5
Sayyid Quthub, Fi Zilal alquran, Juz. VI  

(Kairo: Dar al-Syuruq, t.th.), h. 3917. 

6
 Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(Balai Pustaka, 1994), h. 394. 

7
Louis O. Kattsoff, Elements of Philosophy, 

diterjemahkan oleh Soejono Soemargono 

dengan judul Pengantar Filsafat (Cet. IX; 

Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), h. 317 dst. 

8
Ismail Muhammad Syah dkk., Filsafat 

Hukum Islam (Cet. II; Jakarta : Bumi Aksara, 

1992), h. 222-225. 

9
Anwar Harjono, Hukum Islam; Keluasan 

dan Keadilannya (Jakarta: Bulan Bintang, 1968), 

h. 158-161. 

10
Abu Huzail, al-Nazzam, al-Jubbaiy dan 

Abu Hasyim dari kalangan Mu'tazilah 

berpandangan bahwa baik dan jahat dapat 

diketahui dengan perantaraan akal dan dengan 

demikian wajib mengerjakan yang baik 

umpamanya bersikap lurus dan adil serta wajib 

menjauhi yang jahat seperti berdusta dan 

bersikap zalim. Kalangan Asy'ariyah ber-

argumen bahwa baik dan jahat ditentukan oleh 

Allah, bukan oleh akal manusia, karena itu akal 

tidak mampu mengjangkaunya. Golongan 

Maturidiyah mencoba mencari jalan tengah 

dengan mengatakan bahwa akal dapat 

mengetahui baik dan jahat, tetapi akal tidak 

dapat menentukan bahwa mengerjakan yang 

baik dan menjauhi yang jahat adalah wajib 

karena akal tidak membuat sesuatu menjadi 

harus atau wajib. Penjelasan lebih terrinci baca 

Harun Nasution, Teologi Islam; Aliran-aliran 

Sejarah Analisa Perbandingan, ed. II (Cet. V; 

Jakarta: Universitas Indonesia, 1919), h. 81-95. 

11
Izutsu membagi istilah-istilah dalam 

Alquran tentang konsep etik dan moral menjadi 

dua kelompok utama. Pertama terdiri dari 

istilah-istilah yang berkenaan dengan kehidupan 

etik orang-orang Islam pada Masyarakat Islamik 

(Ummah), sedangkan kelompok yang lainnya 

tentang istilah-istilah yang bersifat etika religius. 

Lebih lanjut lihat Toshihiko Izutsu, Ethico 

Religious Concepts in The Qur'an, 

diterjemahkan oleh Agus Fahri Husein dkk. 

dengan judul Konsep-Konsep Etika Religius 

dalam Qur'an (Yogyakarta: Tiara Wacana 

Yogya, 1993), h. ix. 

12
Muhammad ibn Abi Bakar ibn 'Abd al-

Qadir al-Raziy, Mukhtar al-Sihhah (Mesir: Dar al--

Manar, t.th.), h 235; Abu al-Fadl Jamal al-Din 

Muhammad ibn Manzur, Lisan al- Arab, Juz III 

(Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), h. 335. 

13
Abd. Muin Salim, Konsepsi Kekuasaan 

Politik Dalam al-Qur'an (Cet. III; Jakarta: PT 

RajaGrafindo Persada, 2002), h. 127. 

http://juz.vi/


29 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 14-29 

 

14
Muhammad Fuad 'Abd al-Baqi. AI-Mujam 

al-Mufahras li al Alfaz al-Qur'an al-Karim 

(Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), h. 658-659. 

15
al-Baqarah [2/87]: 11, 27, 30, 205; al-A'raf 

[7/39]: 56, 85, 127; al-Isra' [17/50]:4. 

16
al-Baqarah [2/87]: 12, 60; Ali Imran 

[3/89]:63; al-A'raf [7/39]:74, 86, 103 dan 142. 

17
Toshiko Izutsu, op .  c i t ,  h. 255. 

18
al-Baqarah [2/87]: 11, 27; ai-Maidah 

[5/112]: 33, 64; al-A'raf [7/39]: 56, 85 dan 127. 

19
Abu al-Husayn Ahmad ibn Faris ibn 

Zakariyya, Mujam Maqayis al-lugah, ditahkik 

dan diteliti oleh Abd al-Salam Muhammad 

Harun, Juz IV (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), h. 502; 

Muhammad ibn Abi Bakar ibn 'Abd al-Qadir al-

Raziy, op. cit., h 235. 

20
Abu al-Fadl Jamal al-Din Muhammad ibn 

Manzur, op. cit., h. 308. 

21
Sebagian ulama tafsir membatasi penyebab 

kefasikan pada dosa-dosa besar yang dilakukan 

oleh seseorang. Tegasnya, orang fasik adalah 

orang yang keluar dari perintah Allah karena 

melakukan dosa besar. Konsep fasiq mengalami 

transformasi makna pada kaum muktazilah dan 

menjadi sangat eksklusif yaitu seseorang yang 

berada di luar lingkup mukmin tetapi tidak 

termaasuk ke dalam kategori kafir. Aliran-aliran 

lainnya memaknai konsep fasiq tidak secara 

independen, tetapi selalu dirangkaikan dengan 

konsep lain balk iman atau pun kufr. Aliran 

Khawarij menganggap pelaku dosa besar kafir 

fasiq. Aliran Syi'ah menganggapnya kafir nikmat 

lagi fasik. Aliran Asy'ariyyah mengkategorikannya 

sebagai mu’min fasiq. Demikian yang 

disimpulkan oleh Harifuddin Cawidu, op. cit., h. 

55. 

22
Kata ini dengan segala derivasinya 

disebutkan di dalam al-Qur'an sebanyak 32 kali 

lihat Muhammad Fuad 'Abd al-Baqi. op. cit., h. 

588-589. 

23
Muhammad Mustafa al-Maraghi, Tafsiral-

Maraghi, Juz IX (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), h. 126. 

24
M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, op. 

cit., Volume. XIII, h.7. 

25
Abu al-Qasim Jarullah Mahmud Ibn Umar 

al-Zamakhsyari al-Khawarizmi, al-Kasysyaf an-

Hagaiq al-Tanzil wa 'uyun al-aqawil fi wujuh al-

Ta'wil, Juz IV (al-Fijalah: Maktabah Misr, t.th ), h. 

251. 

26
Dalam beberapa riwayat disebutkan 

bahwa yang membunuh benama Qabil dan 

yang dibunuh benama Habil. Riwayat-riwayat 

tersebut bisa dibaca pada Ibn Kasir al-Qurasyiy 

al-Dimasyqiy, Tafsiral-Qur'an al-Azim, Juz. II 

(Beirut: Dar al-Fikr, 1994 M/ 1414 H), h. 53-55. 

27
Muhammad ibn Abi Bakar ibn ‘Abd Al-

Qadir al-Raziy, op.cit., h 194. 

28
Ibnu Faris, Juz III, op.cit., h. 468. 

29
al-Baqarah [2]: 54, 231; Ali Imran [3]: 135; 

al-Nisa [4]: 64, 110. 

30
Abu al-Fadl Jamal al-Din Muhammad ibn 

Manzur, op. cit., Juz. VI, h. 325-326. 

31
Muhammad Mustafa al-Maraghi, 

op.cit., Juz IX, h. 64. 

32
 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah,  op, 

cit., Volume. II, h.222-223 

33
 Muhammad Mustafa al-Maraghi, loc. cit. 

34
Abu al-Husayn Ahmad ibn Faris ibn 

Zakariyya, op. cit., Juz V, h 476. 

35
Abu al-Fadl Jamal al-Din Muhammad ibn 

Manzur, op. cit., Juz. V, h. 234. 

36
Abd. Muin Salim, op. cit., h. 128. 

37
Abu al-Qasim Jarullah Mahmud Ibn Umar 

al-Zamakhsyari al-Khawarizmi, op. cit., Juz II, h. 

599. 

38
M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, op. 

cit., Volume. VII, h.326. 

39
Ibnu Faris,  op.cit., Juz 1, h. 271. 

40
M. Quraish Shihab, op. cit., Vol. VII, h. 

326-327. 

41
penggunaan kata ini di antaranya pada 

surah al-Baqarah [2/87]: 282; al-A'raf [7/39]: 85. 

42
Muhammad Husayn al-Thabathaba’I, al-

Mizan fi Tafsir al-Qur’an, Juz VIII (Cet. I; Beirut: 

Muassasah al-A’lamiya li al-Matbu’at, 1411 

H/1991 M), h. 200. 

43
Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Fatihah 

wa Sittu Suwar min Khawatim al-Qur'an, 

diterjemahkan oleh Tiar Anwar Bachtiar dengan 

judul Tafsir al-Fatihah: Menemukan Hakikat 

Ibadah (Cet. I; Bandung: Penerbit al-Bayan, 2005 

M/ 1426 H), h. 228. 

44
lebih jauh penjelasan M. Quraish Shihab, 

Wawasan al-Qur’an (Cet. II; Bandung: Penerbit 

Mizan, 1996), h. 124-126. 

45
Al-Zamakhsyari, op.cit., Juz III, h. 653. 

 


