
139 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

IJTIHÂD ISTINBÂT  DAN IJTIHÂD TATBÎQI  MENURUT  

AL-SYÂTIBÎ  DALAM KITÂB AL-MUWAFAQÂT 

Fatimah 

Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar 

Email: fatima_uinalauddin@yahoo.com 

Abtract: This article outlines the problems and tatbiqi istinbati ijtihad according to 

al-Syatibi in the book of al-Muwafaqât. From the results of the discussion is known 

that; Ijtihad is an attempt to think optimally in multiplying laws of the source for 

answers to legal issues that arise in society. Istinbâti Ijtihad is an effort to conclude 

the law of his sources (legal excavation efforts of the sacred texts). While ijtihad 

tatbîqi is an attempt to apply the law appropriately to a case (attempt to apply the law 

that was unearthed from the sacred texts to the object of law). According to al-

Mujtahid Syatibi should not apply the law that has been excavated from the Qur'an or 

the Sunna as it is, he is obliged to give consideration based on the circumstances 

surrounding the object of the law. Wherever the law resulting from his ijtihad is not 

suitable to be applied to the object of law because the application of laws that bring 

harm, then the mujtahid must find other, more appropriate laws so that harm can be 

eliminated and the benefit can be achieved. 

 

Kata Kunci: Ijtihad Istinbat, Ijtihad Tatbiqi, al-Syatibi. 

 

I. PENDAHULUAN  

Ayat-ayat al-Quran yang bersifat 

umum, global dan implisit, dijelaskan 

Rasulullah saw. melalui sunahnya baik 

yang tersurat maupun yang tersirat, 

demikian pula menjelaskan hukum-hukum 

secara rinci dan memberikan contoh 

penerapannya. 

Akan tetapi kandungan al-Quran 

dan hadis-hadis Nabi terbatas jumlahnya, 

sementara kondisi social sementara ber-

ubah dan berkembang. Untuk itu, para 

ulama berupaya untuk menjawab segala 

permasalahan yang muncul dengan 

melakukan upaya ijtihad. Secara umum 

ijtihad adalah usaha sungguh-sungguh 

yang dilakukan seorang mujtahid untuk 

mencapai suatu putusan syara (hukum 

Islam) tentang kasus yang penyelesaian-

nya belum tertera dalam al-Quran dan 

sunah Rasulullah saw.
1
 

Ijtihad dalam pengertian demikian 

adalah upaya untuk mengantisipasi tan-

tangan-tantangan baru yang senantiasa 

muncul sebagai akibat sifat evolusioner 

kehidupan. Disinilah peran manusia 

sebagai khalifah Tuhan dituntut untuk 

berpikir, tetapi bukan berpikir dalam 

artian bebas tanpa kontrol, manusia harus 

berpikir dalam batas bingkai Islam yakni 

senantiasa kembali kepada al-Quran dan 

sunah. 

Sekalipun demikian, antara upaya 

ijtihad di satu pihak dan tuntutan per-

ubahan social di pihak lain terdapat suau 



140 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

 

 

interaksi. Ijtihad secara langsung atau 

tidak, tidak akan terlepas dari pengaruh 

perubahan-perubahan sosial, sedangkan 

perubahan sosial tersebut harus mendapat 

kontrol dan diberi arah oleh hukum 

sehingga dapat memenuhi hajat dan 

kemaslahatan manusia. Dalam masalah 

ijtihad ini al-Syatibi membagi ijtihad 

berdasarkan proses kerjanya dalam dua 

bentuk, yaitu pertama ijtihad istinbâti, 

yaitu upaya meneliti ‘illah yang dikan-

dung oleh nas. Kedua ijtihad tatbîqi, yaitu 

upaya untuk meneliti suatu masalah di 

mana hukum hendak diidentifikasikan dan 

diterapkan sesuai denganb ide yang 

dikandung oleh nas.
2
 Inilah yang menjadi 

pembahasan dalam makalah ini yakni 

ijtihad istinbâti dan tatbîqi menurut al-

Syatibi dalam Kitâb al-Muwafaqât. 

II, PEMBAHASAN 

A. Riwayat Hidup 

Nama lengkapnya adalah Abû Ishâq 

Ibrâhîm ibn Mûsa al-Garnâthi al-Syâtibî 

(w. 790 H/1388 M), beliau adalah 

pengikut mazhab Maliki,
3
 nama al-Syatibi 

diambil dari nama daerah asal keluarga-

nya yaitu syatiba (xativa) atau jativa.
4
 

Namun al-Syatibi tidak dilahirkan di negeri 

asal keluarganya sebab kota syatiba pada 

saat itu telah lama jatuh ke tangan 

kekuasaan orang Kristen dan seluruh umat 

Islam diusir untuk meninggalkan negeri 

tersebut sejak tahun 645 H/1247 M.
5
 

Namun demikian dapat diduga bahwa al-

Syatibi lahir dan menjalani hidupnya di 

Granada pada masa kekuasaan Yusuf Abu 

al-Hajjaj (1333-1354 M) dan Sultan 

Mahmud V (1354-1391 M).
6
 Dugaan ini 

berdasarkan pada perbandingan antara 

tahun wafatnya al-Syatibi dengan periode 

kekuasaan kedua Sultan Granada tersebut. 

Kemungkinan besar juga karena al-Syatibi 

menghabiskan hidupnya di negeri tersebut 

ia dikenal dengan gelar al-Garnathi. 

Menurut Lisânuddîn al-Khâtib se-

bagaimana dikutip oleh Abu al-Ajfan 

bahwa kehidupan politik dalam negeri 

Granada pada masa al-Syatibi, berada 

dalam keadaan yang tidak stabil. Per-

pecahan dan pertentangan dalam negeri 

berlangsung cukup lama. Hal ini mem-

berikan kemudahan bagi kekuatan-ke-

kuatan Kristen untuk melakukan penye-

rangan.
7
 

Meskipun kehidupan sosial politik- 

kegoncangan kekuasaan, bahkan ditambah 

pula dengan gaya hidup mewah dan 

khurafat di kalangan tertentu pada masa 

al-Syatibi tidak berarti bahwa terjadi ke-

munduran dalam bidang ilmu pengetahuan 

dan pengembangannya;  sebagai bukti 

berdirinya dua buah yayasan ilmu 

pengetahuan, yaitu pertama, yayasan masjid 

besar yang menyelenggarakan beberapa 

materi pelajaran, kedua yayasan Nasriyat, 

didirikan oleh Sultan Abu Hajjaj Yusuf 

pada pertengan abad ke delapan.
8
 

Pada masa al-Syatibi Granada men-

jadi pusat kegiatan ilmiah dengan ber-

dirinya Universitas Granada.
9
 

B. Pendidikan dan Karya al-Syatibi 

Dalam meniti pengembangan 

intelektualitasnya, al-Syatibi sejak kecil 

tekun belajar menjalani berbagai macam 

ilmu, baik dalam bentuk ‘ulûm al-Wasâ’il, 

wa ‘ulûm al-Maqâsid (metode maupun 

esensi dan hakekat).
10

 Dapat ditegaskan 

bahwa al-Syatibi memiliki berbagai disip-

lin ilmu dan memahaminya secara men-

dalam. Al-Syatibi adalah seorang ahli 

bahasa, tafsir, debat dan ahli fiqhi juga 

sebagai ulama ushul fiqhi.
11

 

Seperti umumnya ulama Islam, al-

Syatibi memulai penimbaan ilmu dengan 

belajar dan mendalami bahasa Arab. 

Pelajaran bahasa Arab diperoleh dari Ibn 

al-Fakhar al-Ibiri (w.754 H/1353 M) dan 

Abu al-Qasim al-Syarif al-Sabti (w. 760 

H/1358 M). 

Pengetahuan tentang hadis, Syatibi 

menerima dari al-Qasim Ibnu Bina dan 

Syamsuddin al-Tilimsani (w. 781 H). 

melalui al-Tilimsani al-Syatibi mem-



141 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

 

 

pelajari al-Jâmi al-Sahîh al-Bukhâri dan 

al-Muwatta’ Imam Malik.
12

 Ilmu Kalam 

dan Falsafah diperoleh dari Abu ‘Ali 

Mansur al-Zawâwi (w. 770 H) dan ‘Ilmu 

Ushûl Fiqhi diperoleh dari Abu Abdullah 

Muhammad ibnu Ahmad al-Mikarri dan 

dari imam ternama mazhab Maliki di 

Spanyol Abu Abdillah Muhammad ibnu 

Ahmad Syarif al-Tilimsani.
13

 

Di samping itu al-Syatibi men-

dalami pula ilmu Falaq, Mantiq dan 

Sastra. Pengetahuan sastra ia peroleh dari 

Abu Bakar al-Qarsyi al-Hasymi, salah 

seorang sastrawan Spanyol.
14

 

Pengembangan dan pendalaman 

ilmu dilakukan oleh al-Syatibi tidak hanya 

dalam bentuk pertemuan langsung engan 

guru-gurunya, akan tetapi juga melalui 

hubungan surat menyurat yang dikirim 

kepada ulama-ulama tersohor. Cara ini 

dilakukan untuk menanyakan per-

masalahan-permasalahan baik berkaitan 

bidang hukum maupun bidang lainnya 

yang memerlukan penjelasan, misalnya ia 

pernah menulis surat kepada seorang 

ulama tasawuf Abu Abdillah Ibn Ibad al-

Nafsi al-Rundi (w. 792 H), ia menanyakan 

beberapa permasalahan tentang tasawuf. 

Jawaban atas pertanyaan al-Syatibi 

dihimpun secara lengkap oleh al-

Wansyirisyi dalam al-Mi’yâr.
`15

 

Suatu hal menguntungkan bagi al-

Syatibi, ketekunannya dalam melakukan 

pendalaman ilmu didukung oleh suasana 

yang berkembang dengan baik di 

Granada, karena Granada pada saat itu 

merupakan pusat kegiatan ilmiah dengan 

Universitasnya. Sebagai ulama al-Syatibi 

telah menjadi rujukan masyarakat dan 

pemerintah pada waktu itu dalam me-

mecahkan permasalahan-permasalahan ke-

agamaan yang memerlukan tilikan ke-

agamaan. Hal ini di samping telah 

melibatkan al-Syatibi secara langsung 

dengan perkembangan realitas social ke-

masyarakatan, juga mtelah mendorongnya 

untuk senantiasa mengembangkan ilmu-

nya dengan belajar sendiri.
16

 

Sebagai ulama besar atau ilmuan, al-

Syatibi mengajarkan ilmunya kepada 

generasi-generasi yang lebih mudah. Ter-

catat ulama-ulama yang pernah menjadi 

murid-muridnya adalah Abi Yahya Ibnu 

Asim, Abu Bakar al-Qadi dan Abu 

Abdillah al-Bayani.
17

 

Ketokohan al-Syatibi  sebagai ilmuan, 

di samping terlihat dari kegiatan belajar 

mengajar yang diemban dan keter-

libatannya dalam memberi respon ter-

hadap permasalahan keagamaan yang 

muncul sesuai dengan disiplin ilmu yang 

didalaminya, juga terlihat dari warisan 

ilmiah berupa karya-karya ilmiah yang 

ditinggalkannya. 

Karya-karya ilmiah al-Syatibi dapat 

dibagi dua kelompok, pertama karya-

karya yang tidak diterbitkan dan tidak 

dipublikasikan, kedua karya-karya yang 

diterbitkan dan dipublikasikan. Termasuk 

dalam kelompok pertama adalah 1) syarh 

Jalîl ‘alâ al-Khulasa fî al-Nahwi. 2) Khiyâr 

al-Majâlis (Sejarah Kitab Jual Beli) dan 

Sahîh al-Bukhâri. Dalam kelompok kedua 

adalah 1) al-Muwafaqât fî ushûl al-

Syarî’ah. 2) al-I’tisâm. 3) al-Ifadât wa al-

Irsyadât.
18

 

Kitâb al-Muwafaqât fî Ushûl al-

Syarî’ah merupakan karya besar al-Syatibi 

dalam bidang ushul fiqhi. Kitab ini pada 

mulanya  berjudul ‘Inwân al-Ta’rîf bi Asrâr 

al-Taklîf.
19

 

Kitâb al-Muwafaqât pertama kali 

diterbitkan di Tunis dan diedit oleh Saleh 

al-Kaiji, ‘Ali al-Syanufi dan Ahmad al-

Wartatani pada tahun 1302 H/1884 M. 

Terbitan kedua di Kazam yang diberi 

pengantar oleh Musa Jarullah dalam 

bahasa Turki. Cetakan ketiga diterbitkan 

oleh Matba’ Salafiah di Kairo tahun 1341 

H/1932 M, dan diedit oleh Muhammad al-

Khidar Husain Rektor Universitas al-

Azhar, bersama dengan Muhammad al-

Hasanain al-‘Adawi. Cetakan keempat 

diterbitkan oleh Matba’ Mustafa 

Muhammad diedit dan disyarah oleh al-

Syekh Abdullah Darras. Kemudian 



142 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

 

 

cetakan kelima diterbitkan oleh Matba’ 

Muhammad ‘Ali di Kairo pada tahun 

1969, diedit oleh Muhammad Muhyiddin 

Abdul Hamid.
20

 

Adapun kandungan al-Muwafaqat 

terdiri dari lima pokok bahasan: 1) Muqad-

dimah 2) al-Ahkâm 3) al-Maqâsid 4) al-

‘Adillah 5) al-Ijtihâd. 

Pada bagian muqaddimah al-Syâtibî 

mengemukakan beberapa kaedah pokok 

yang menjadi dasar pemikirannya secara 

umum dan sebagai pengantar bagi uraian-

uraian pada bagian selanjutnya. Pada 

bagian al-Ahkâm al-Syâtibî berbicara ten-

tang hukum taklifi dan wad’i. Pada hukum 

taklifi, al-Syatibi banyak menguraikan 

hukum mubah yang berarti boleh yang 

dikaitkan dengan kewenangan manusia 

untuk boleh memilih antara berbuat dan 

tidak berbuat. Menurutnya perbuatan 

manusia yang berkaitan dengan hukum 

adalah perbuatan yang dilakukan dengan 

sengaja atau mempunyai tujuan tertentu 

(bi al-Maqâsid), dengan mengemukakan 

tiga alasan yaitu : setiap perbuatan hukum 

harus disertai dengan niat, lahir dari akal 

sehat, dan tidak merupakan taklîf bimâ lâ 

yutâq (pembebanan di luar kemampuan 

manusia).
21

Sedangkan pada hukum wad’i, 

al-Syatibi memusatkan perhatiannya pada 

hukum asbâb (sebab-sebab). 

Pada bagian al-Maqâsid, al-Syatibi 

membahas maksud Allah dalam men-

ciptakan syari’ah (maqâsid al-Syarî’ah) 

dan maksud hamba dalam melaksanakan 

syari’ah tersebut (maqâsid al-Mukallaf). 

Allah menciptakan syari’ah adalah untuk 

menjaga kemaslahatan manusia di dunia 

dan akhirat. Jika Allah bermaksud men-

jaga kemaslahatan untuk manusia lewat 

syari’at-Nya, maka manusia hendaknya 

melaksanakan syari’ah itu demi mencapai 

kemaslahatan,
22

 maka dalam hal ini al-

Syatibi menjadikan perwujudan maslahah 

sebagai titik temu antara maksud Allah 

dan perbuatan manusia. 

Pada bagian al-‘Adillah al-Syâtibî 

menguraikan bentuk dan sifat nas yang 

ada dalam al-Quran dan sunah, di samping 

itu juga mengemukakan peran akal dalam 

emahami makna dalil-dalil yang bersifat 

absolut. Dalam hal ini akal dapat me-

mahami nilai-nilai universal yang ter-

kandung dalam nas seperti nilai keadilan, 

kebaikan, pengampunan, kesabaran dan 

kesyukuran pada sesuatu yang diperintah-

kan, begitu juga nilai kezaliman ke-

jahatan, kekejian, pelanggaran janji yang 

terdapat pada sesuatu yang dilarang.
23

 

Dari sini dapat dipahami bahwa al-

Syatibi mengakui kemampuan akal dalam 

mengetahui nilai baik dan buruk pada 

suatu perbuatan. Pada bagian ini pula ia 

menunjukkan perbedaan mendasar antara 

ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah. Al-

Syatibi berpendapat bahwa ayat-ayat 

Makkiyah bersifat menetapkan pokok-

pokok agama, khususnya pokok-pokok 

syari’ah yang meliputi pemeliharaan 

agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. 

Sedangkan ayat-ayat Madaniyah bersifat 

merinci dan menyempurnakan.
24

 

Pada bagian ijtihad, al-Syatibi me-

negaskan bahwa pengetahuan tentang 

maslahat sebagai syarat utama seorang 

mujtahid.
25

 Kesesuaian antara hasil ijtihad 

dan maslahat sebagai tujuan syari’at 

menjadi criteria kuatnya ijtihad. Seorang 

mukallif (pengikut) hendaknya melaihat 

hasil ijtihad mana yang memenuhi kriteria 

tersebut, kemudian memegangnya. 

Karya ushul fiqhi al-Syatibi selain 

al-Muwafaqat adalah al-I’tisâm. Dalam 

karya ini al-Syatibi mengemukakan uraian 

secara mendalam tentang bid’ah, mulai 

dari sumber yang menjadi pegangan 

pendukung bid’ah, bid’ah hakiki dan 

bid’ah idâfi sampai dengan perbedaannya 

dengan maslahah mursalah dan istihsan. 

Kitab ini diterbitkan oleh Dâr al-Manâr 

dengan bantuan Dâr al-Kutub al-

Misriyyah pada tahun 1913 dengan kata 

pengantar dari Muhammad Rasyid 

Ridha.
26

 

Adapun al-Ifadât wa al-Irsyadât 

adalah sebuah buku yang berisi dua 



143 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

 

 

kandungan. Al-Ifadât berisi tentang 

catatan al-Syatibi dalam berbagai masalah 

termasuk yang dihimpun dari guru-guru 

dan teman-teman dari kalangan ulama 

Spanyol. Al-Irsyadât adalah kumpulan 

syair-syair dengan berbagai kandungan. 

Al-Ifadât wa al-Irsyadât ini pada tahun 

1983 telah diedit oleh Muhammad al-

Ajfan seorang dosen Fakultas Syari’ah 

dan Ushuluddin Universitas Tunisia.
27

 

C. Bentuk Ijtihad al-Syatibi 

Pengertian ijtihad dalam pandangan 

al-Syatibi: 

الاجتهاد هو إستفراغ الجهد وبذل غاية 
 28الوسع في إدراك الاحكام الشريعة

Artinya: 

Ijtihad adalah pengerahan kesung-

guhan dengan usaha yang optimal 

dalam menggali hukum syarak. 

 Batasan secara istilah yang di-

kemukakan oleh al-Syatibi tampaknya 

mengharuskan adanya usaha maksimal 

mujtahid, akan tetapi seorang mujtahid 

tidak mesti menanggung beban psikologis 

dengan perasaan lemahnya kemampuan 

yang dimiliki. Terhadap manusia, apapun 

usaha yang dilakukannya tetap tidak 

berarti kecuali sesuai dengan kemampuan 

yang dimiliki, ini sesuai dengan firman 

Allah dalam QS. al-Baqarah: 286; 

 اهَ عَ س  و   لاا ا إ  س  ف  الله ن َ  ف  ل  كَ ي  لَا 
Terjemahnya: 

Allah tidak membebani seseorang 

melainkan sesuai dengan kemampuan-

nya.
29

 

 Menurut al-Syatibi ijtihad ditinjau 

dari proses kerjanya dapat dibagi dalam 

dua bentuk, pertama ijtihad istinbati yaitu 

upaya untuk meneliti ‘illat yang di-

kandung oleh nas, kedua ijtihad tatbiqi 

yaitu upaya untuk meneliti suatu masalah 

dimana hukum hendak diidentifikasikan 

dan diterapkan sesuai dengan ide yang 

dikandung oleh nas, ijtihad kedua ini 

disebut juga tahqîq al-Manât.
30

 

Pembagian yang dilakukan oleh al-

Syatibi dapat mempermudah untuk me-

mahami mekanisme ijtihad. Dalam ijtihad 

istinbati seorang mujtahid memfokuskan 

perhatianya pada upaya penggalian ide-ide 

yang dikandung oleh nas yang abstrak, 

sedangkan dalam ijtihad tatbiqi seorang 

mujtahid berupaya untuk menerapkan ide-

ide yang abstrak tadi kepada per-

masalahan-permasalahan yang kongkrit. 

Jadi objek kajian ijtihad istinbati adalah 

nas, sedangkan objek kajian ijtihad tatbiqi 

adalah manusia (sebagai pelaku hukum) 

dengan dinamika perubahan dan per-

kembangan yang dialami. Jadi ijtihad 

tatbiqi dapat disebut sebagai upaya 

sosialisasi dan penerapan ide-ide nas pada 

tataran kehidupan manusia yang senan-

tiasa berkembang dan berubah. Sehingga 

wajarlah bila al-Syatibi menyebut sebagai 

ijtihad yang tidak akan berhenti sampai 

akhir zaman.
31

 

Jadi dalam mekanisme ijtihad antara 

ijtihad istinbâti dan ijtihad tatbîqi me-

miliki hubungan lanjut yang saling 

memerlukan. Dalam melaksanakan ijtihad 

tatbîqi, ijtihad istinbâti memegang peranan 

yang amat penting karena pengetahuan 

tentang esensi dan ide umum suatu nas 

tetap menjadi tolok ukur dalam penerapan 

hukum. Kekeliruan dalam menetapkan ide 

ayat akan melahirkan kekeliruan pula 

dalam menilai masalah-masalah baru dan 

penerapan hukumnya, artinya ijtihad 

tatbîqi yang disebut tahqîq al-Manât 

harus dikaitkan dengan takhrîj al-Manât 

dan tanqîh al-Manât sebagai ijtihad 

istinbâti. 

Keterkaitan antara dua bentuk 

ijtihad tersebut dapat dilihat dalam contoh 

yang dikemukakan al-Syatibi yakni firman 

Allah QS. al-Talâq: 2 

        32 



144 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

 

 

Terjemahnya: 

Dan persaksikanlah dengan dua 

orang saksi yang adil di antara kamu. 

Ayat di atas menunjukkan bahwa 

orang yang dapat menjadi saksi adalah 

orang yang bersifat adil. Kata adil 

merupakan kata kunci dalam ayat tersebut. 

Dalam melakukan ijtihad seseorang harus 

mengetahui dengan teliti sifat adil yang 

dimaksud oleh nas al-Quran. Upaya 

mengetahui kriteria adil disebut ijtihâd 

istinbâti. Pada tahap selanjutnya seorang 

mujtahid harus meneliti kepada siapa sifat 

adil yang ditunjuk oleh nas al-Quran bisa 

ditemukan, ini merupakan upaya ijtihad 

tatbîqi. Persesuaian kriteria sifat adil yang 

dipahami dari al-Quran dengan sifat adil 

yang ada dalam diri seseorang perlu 

diketahui secara teliti, sehingga al-Quran 

sebagai sumber hukum dapat diterapkan. 

Apabila dipahami lebih jauh 

mekanisme ijtihad dengan contoh di atas 

tampak bahwa ijtihad istinbati mempunyai 

kaitan yang tidak dapat dipisahkan dengan 

keharusan pemahaman maqâsid al-

Syarî’ah. Karena ijtihad istinbati merupa-

kan upaya menggali ide-ide hukum yang 

terkandung dalam nas al-Quran dan hadis 

yang merupakan khitab al-Syari’. Oleh 

sebab itu sebagaimana yang telah dijelas-

kan antara ijtihad istinbati dan ijtihad 

tatbiqi mempunyai hubungan yang saling 

memerlukan. Ini mengisyaratkan adanya 

kaitan antara ijtihad tatbîqi dan maqâsid 

al-Syarî’ah, walaupun kaitan itu tidak 

langsung, yang jelas keterkaitan antara 

ijtihad dan maqâsid al-Syarî’ah tidak 

dapat dipisahkan. Untuk melihat urgensi 

maqâsid al-Syarî’ah dalam ijtihad 

menurut al-Syatibi, harus diteliti kembali 

pengertian ijtihad yang dikemukakan oleh 

al-Syatibi sendiri. 

Menurut al-Syatibi ijtihad pada 

intinya adalah upaya penggalian hukum 

syara’ (idrâk al-Ahkâm al-Syar’iyyah) 

secara optimal. Upaya penggalian hukum 

syarak itu akan berhasil apabila seorang 

mujtahid dapat memahami maqâsid al-

Syarî’ah.
33

 

Bagi al-Syatibi derajat ijtihad dapat 

dicapai apabila seseorang memiliki dua 

kriteria, pertama dapat memahami 

maqâsid al-Syarî’ah secara secara sem-

purna. Apabila seseorang mampu mema-

hami maqâsid al-Syarî’ah dalam segala 

persoalan dengan rinciannya, berarti ia 

telah sampai pada tingkat pemahaman 

khalifah-khalifah Nabi dalam mengajar, 

berfatwa dan menetapkan hukum sesuai 

dengan hukum yang diturunkan Allah. 

Kedua, kemampuan menarik kandungan 

hukum atas dasar pengetahuan dan pema-

haman maqâsid al-Syarî’ah itu adalah 

dengan bantuan pengetahuan bahasa Arab, 

al-Quran dan sunah.
34

 

Kedua kriteria ini menurut al-

Syatibi saling terkait, kriteria kedua 

sebagai alat bantu bagi kriteria pertama 

yang merupakan tujuan artinya kriteria 

kedua merupakan wasilah bagi kriteria 

pertama sebagai tujuan.
35

 Ungkapan al-

Syatibi dapat disederhanakan: yaitu ijtihad 

dapat dilakukan dan berhasil apabila 

seseorang dapat memahami maqâsid al-

Syarî’ah dengan sempurna. 

Di kalangan ulama selaian al-Syatibi 

tidak menyebutkan pengetahuan maqâsid 

al-Syarî’ah sebagai syarat (keahlian) bagi 

seseorang yang akan melakukan ijtihad. 

Lain halnya dengan pandangan al-Syatibi 

yang menempatkan maqâsid al-Syarî’ah 

sebagai syarat yang sangat menentukan 

keberhasilan suatu ijtihad. 

Pengetahuan dan pemahaman 

maqâsid al-Syarî’ah merupakan aspek 

penting dalam melakukan ijtihad. Orang 

yang berhenti pada zahir ayat atau 

pendekatan lafziyah serta terikat dengan 

nas juz’iyah dan mengabaikan maksud-

maksud pensyari’atan hukum akan 

dihadapkan pada kekeliruan-kekeliruan 

dalam ijtihad.
36

 

Maqâsid al-Syarî’ah menjadi 

kunci keberhasilan mujtahid dalam 

ijtihadnya, karena kepada landasan tujuan 



145 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

 

 

hukum Islam itulah setiap persoalan 

dalam kehidupan manusia dikembalikan 

baik terhadap masalah-masalah baru yang 

belum ada secara harfiyah dalam wahyu 

maupun dalam kepentingan untuk menge-

tahui apakah suatu kasus masih dapat 

diterapkan suatu ketentuan hukum atau 

tidak karena terjadinya pergeseran-

pergeseran nilai akibat perubahan sosial.
37

 

Dalam konteks demikian dapat dikatakan 

bahwa al-Syatibi menempatkan maqâsid 

al-Syarî’ah dalam persyaratan ta’hiliyyah 

dan bukan persyaratan takmiliyyah. 

Maqâsid al-Syarî’ah dapat dipa-

hami apabila seseorang memenuhi syarat-

syarat sebagai berikut; 

1. Memiliki pengetahuan bahasa Arab  

Syarat pertama ini bertitik tolak dari 

alasan bahwa al-Quran diturunkan oleh 

Allah dalam bahasa Arab sebagai-mana 

tercantum dalam QS. al-Syuara 192-195. 

seseorang yang akan memahami al-Quran 

termasuk kandungan maqâsid al-Syarî’ah 

-nya menurut al-Syatibi harus memiliki 

pengetahuan bahasa Arab termasuk di 

dalamnya pengetahuan kebiasaan ke-

biasaan bangsa Arab dalam menggunakan 

bahasa mereka.
38

 

2. Memiliki pengetahuan tentang sunah  

Pemahaman al-Quran tidak akan 

sempurnah hanya dengan pengetahuan 

bahasa Arab, antara lain alasannya adalah 

tidak semua kata dalam al-Quran 

konsisten dengan arti bahasa. Sebahagian 

kata-kata mengalami perubahan arti 

setelah memperoleh keterangan dari 

sunah. Sebagai contoh kata salat (al-Salât) 

secara bahasa berarti do’a, tetapi penger-

tian dimaksudkan oleh Allah dengan kata 

salat dalam al-Quran yaitu sebagaimana 

yang diperaktekkan umat Islam dari masa 

Nabi sampai sekarang, hanya dapat 

ditemukan penjelasannya dari Rasulullah 

saw. demikian pula institusi hukum yang 

lain seperti puasa zakat dan menunaikan 

haji.
39

 

Menurut al-Syatibi sunah merupa-

kan sumber kedua ajaran Islam setelah al-

Quran.
40

 Bagi al-Syatibi posisi kedua 

sunah ini dapat dilihat secara rasional dan 

tekstual. Secara rasional sunah merupakan 

penjabaran dari al-Quran, ini berarti 

bahwa sunah sebagai penjabar menempati 

posisi lebih rendah dari yang dijabarkan. 

Apabila al-Quran yang dalam istilah al-

Syatibi disebut mubayyan tidak ada, maka 

hadis sebagai bayan tidak diperlukan. 

Akan tetapi jika tidak ada bayan maka 

mubayyan tidak hilang.
41

 Di samping itu 

al-Quran bersifat qat’i al-Wurûd sedang-

kan sunah bersifat zanni al-Wurûd. Al-

Quran yang qat’i harus mendapat tempat 

utama dari sunah yang zanni.
42

 Secara 

tekstual terdapat hadis yang menjelaskan 

kedudukan sunah di samping hadis yang 

sangat populer tentang diutusnya Mu’az 

bin Jabal sebagai qadi di Yaman. Antara 

lain hadis yang dimaksud adalah riwayat 

Ibn Ma’ud sebagai berikut; 

  ا في  ب َ  ض  ق  ي   ل  ف َ  ءَ اضَ قَ  م  ك  ن  م   ه  لَ  ضَ رَ عَ  ن  مَ 
الله  اب  تَ  ك  في   سَ ي  الَ مَ  ه  اءَ جَ  ن  أ  الله فَ  اب  تَ ك  
 ه  ي  لَ ي الله عَ لا صَ  ه  يا ب  نَ  ه  ب   يَ ض  اق  ب َ  ض  ق  ي   ل  ف َ 
 43 مَ لا سَ وَ 

Artinya: 

Barangsiapa yang diminta memutuskan 

suatu perkara, maka hendaklah ia 

putuskan berdasarkan al-Quran. 

Apabila perkara itu tidak ditemukan 

hukumnya berdasarkan al-Quran maka 

hendaklah ia memutuskan berdasarkan 

sunah Nabi. 

Fungsi sunah cukup penting dalam 

memahami al-Quran. Ada tiga fungsi 

sunah terhadap al-Quran yang dikem-

bangkan para ulama.
44 

Sebagai berikut; 

a. memperkuat hukum yang telah 

ditetapkan oleh al-Quran contohnya: 

yang terkait dengan ketetapan hukum 

tentang kewajiban mendirikan salat, 



146 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

 

 

mengeluarkan zakat, puasa Ramadan, 

menunaikan ibadah haji dsb.  

b. memberi keterangan/bayan terhadap 

apa yang telah ditetapkan al-Quran 

secara garis besar. Dalam memberikan 

penjelasan ada tiga cara memberi 

keterangan; 

1) memberikan perincian ayat-ayat 

yang masih mujmal 

2) membatasi kemutlakannya 

3) melakukan spesifikasi terhadap 

hukum yang telah ditetapkan al-

Quran secara umum 

c. sebagai penetap atau pencipta hukum 

baru yang belum ditetapkan dalam al-

Quran. Contoh hadis tentang 

pelarangan seorang suami memadu 

isterinya dengan bibi baik dari pihak 

ibu maupun dari pihak bapak isteri. Al-

Quran hanya mengatur bahwa suami 

tidak dibolehkan memadu isterinya 

dengan saudara kandung isterinya. 

Firman Allah dalam QS. al-Nisa 23.  

 Fungsi pertama dan kedua sangat 

diperlukan dalam memahami maqâsid al-

Syarî’ah yang termuat dalam al-Quran 

sedangkan fungsi ketiga yang posisinya 

sebagai sumber hukum dilakukan peng-

galian terhadap maqâsid al-Syarî’ah yang 

dikandungnya. 

Pemahaman maqâsid al-Syarî’ah 

yang terdapat dalam al-Quran sebagai 

sumber utama sangat ditentukan oleh 

pengetahuan dan pemahaman terhadap 

hadis, oleh karena itu kedua sumber itu 

tidak dapat dipisahkan. Al-Syatibi 

mengatakan bahwa tidak satu pun per-

masalahan yang ditemukan dalam sunah 

kecuali telah disebutkan dalam al-Quran 

baik secara ijmal (garis besar) maupun 

tafsîl (rinci).
45

 Pernyataan al-Syatibi 

tersebut ingin menegaskan bahwa 

pemahaman al-Quran menjadi sempurna 

apabila dibarengi dengan pengetahuan dan 

pemahaman terhadap hadis.
46

 

3. Mengetahui sebab turunnya ayat 

Ayat-ayat al-Quran yang turun 

dengan latar belakang tertentu hanya 

dapat diketahui secara sempurna apabila 

latar belakang yang menjadi sebab turun-

nya ayat itu dapat diketahui dengan baik. 

Menurut al-Syatibi pengetahuan sebab 

turunnya ayat adalah mutlak diperlukan 

untuk memahami kandungan al-Quran.
47

 

Sebab turunnya suatu ayat menurut al-

Syatibi merupakan faktor eksteren yang 

cukup menentukan maksud dari suatu 

ayat.
48

 Al-Syabuni mengatakan bahwa 

mengetahui sebab turunnya suatu ayat 

adalah dapat mengetahui hikmah dan 

rahasia pensyari’atan suatu hukum.
49 

Sebagai contoh keterkaitan antara suatu 

ayat al-Quran dengan sebab turunnya, 

tampak pada QS. al-Nûr: 3 

          
             

             50        

Terjemahnya: 

Laki-laki yang berzina tidak 

mengawini melainkan perempuan 

yang berzina, atau perempuan yang 

musyrik dan perempuan yang berzina 

tidak dikawini melainkan oleh laki-

laki yang berzina atau laki-laki 

musyrik, dan yang demikian itu 

diharamkan atas orang-orang yang 

mukmin. 

Para ahli tafsir memutuskan bahwa 

orang-orang muhajirin yang datang ke 

Madinah bersama-sama kaum fakir yang 

tidak memiliki harta apapun. Sedangkan 

di Madinah terdapat perempuan-perem-

puan lacur yang kaya. Para fakir muhajirin 

tampaknya berkeinginan untuk mengawini 

mereka sampai diberikan kecukupan harta 

oleh Allah. Mereka pun datang meminta 

izin kepada Nabi, maka ayat ini diturun-

kan kepada Nabi.
51

 



147 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

 

 

Dengan mengetahui sebab turunnya 

ayat tersebut dapat dipahami bahwa ayat 

tersebut menunjukkan bahwa motovasi 

perkawinan tidak hanya ditentukan oleh 

factor ekonomi saja, akan tetapi juga 

ditentukan oleh faKtor akhlak dan ke-

imanan di antara pasangan yang ingin 

melakukan perkwinan. 

III. KESIMPULAN 

Dari uraian terdahulu tentang ijtihad 

istinbati dan tatbiqi menurut al-Syatibi 

dalam kitab al-Muwafaqât, dapat disimpul-

kan sebagai berikut; 

1. Ijtihad adalah upaya berpikir secara 

optimal dalam mengali hukum dari 

sumbernya untuk memperoleh jawaban 

terhadap permasalahan hukum yang 

muncul dalam masyarakat.    

2. Ijtihâd istinbâti adalah upaya menyim-

pulkan hukum dari sumber-sumbernya 

(upaya penggalian hukum dari teks-

teks suci). Sedangkan ijtihâd tatbîqi 

adalah upaya menerapkan hukum itu 

secara tepat terhadap suatu kasus 

(upaya menerapkan hukum yang digali 

dari teks-teks suci tersebut ke objek 

hukum). 

3. Menurut al-Syatibi seorang mujtahid 

tidak boleh menerapkan hukum yang 

telah digali dari al-Quran atau sunah 

sebagaimana adanya, ia berkewajiban 

memberikan pertimbangan berdasarkan 

situasi dan kondisi yang mengitari 

objek hukum. Apabial hukum yang 

dihasilkan dari ijtihadnya itu tidak 

cocok diterapkan pada objek hukum 

karena penerapan hukum itu membawa 

kemudaratan, maka mujtahid harus 

mencarikan hukum lain yang lebih 

sesuai sehingga kemudaratan bisa 

dihilangkan dan kemaslahatan dapat 

dicapai. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ajfan, Abu. Min Atsar Fuqahâ al-Andalûs 

Fatwa al-Imâm al-Syâtibî. Tunis: 

Matba’ah al-Qawakib, 1985.   

Bakri, Asafri Jaya. Konsep Maqâsid 

Syarî’ah Menurut al-Syâtibî. 

Jakarta: RajaGrafindo Persada, 

1996.  

Dahlan, Abd. Azis et all. Ensiklopedi 

Hukum Islam. Jilid II, Jakarta: 

Ichtiar Baru van Hoeve, 2001.  

Daud, Sulaiman Ibn Abi. Sunan Abî 

Dâud, Jilid 2. Mesir: al-Babi al-

Halabi, 1952.   

Haq, Hamka. al-Syatibi Aspek Teologis 

Konsep Maslahah dalam Kitab al-

Muwafaqat. Jakarta: Erlangga, 

2002.  

Hitti, Phillip K. History of Arabs. London: 

The McMillan Press, 1974.  

Khalid, Mas’ud. Islamic Legal Philosopy. 

Islamabad: Islamic Research 

Institut, 1977. 

al-Maragy, Abdullah Mustafa. al-Fath al-

Mubîn. Juz II. Beirut: Muhammad 

Amin Dimaj, 1974.  

al-Mausû’ah al-‘Arabiyah al-

Muyassarah. Mesir: Dâr al-Qalâm, 

1965.  

Qardawi, M. Yusuf. al-Ijtihâd fî al-

Syari’ah al-Islâmiyah ma’a al-

Nazarât Tahliliyah fî al-Ijtihâd al-

Mu’asir. Alih bahasa Ahmad 

Syatari. Jakarta: Bulan Bintang, 

1987.  

al-Syabûni. al-Tibyân fî ‘Ulûm al-Qur’ân. 

Beirut: 1390 H.  

al-Syâtibi, al-Muwafaqât fî Ushûl al-

Syarî’ah, Jilid 4. Cairo: t.th.    

al-Syibâ’i, Mustafa. al-Sunnah wa 

Makânatihâ fî al-Syarî’ah al-Islâmi. 

Dar al-Qaumiyah li al-Tiba’ah wa 

al-Nasyr, 1949.   



148 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

 

 

Wahidi, Abû al-Husaian ‘Ali Ibn Ahmad. 

Asbâb al-Nuzûl. Beirut: Dâr al-Fikr, 

1988.  

Zein, Satria Efendi. Maqasid al-Syari’ah 

dan Perubahan Sosial (Makalah) 

Seminar Reaktualisasi Ajaran Islam 

III, Departemen Agama, Pebruari 

1991.  

_______. Memahami al-Quran sebagai 

Sumber Hukum, Vol. 8, Majalah 

Pesantren. Jakarta: P3M, 1991. 

 

Catatan Akhir: 
1
Abd. Azis Dahlan et all, Ensiklopedi 

Hukum Islam, Jilid II (Jakarta: Ichtiar Baru van 

Hoeve, 2001), h. 669.  

2
al-Syatibi, al-Muwafaqât fî Ushûl al-

Syari’ah, Jilid 4 (Cairo: t.th.), h. 89.    

3
Abdullah Mustafa al-Maragy, al-Fath al-

Mubîn, Juz II (Beirut: Muhammad Amin Dimaj, 

1974), h. 204.  

4
Lihat al-Mausû’ah al-‘Arabiyah al-

Muyassarah (Mesir: Dâr al-Qalâm, 1965), h. 1068.  

5
Abdullah Mustâfa al-Marâgy, al-Fath al-

Mubîn, h. 204.  

6
Phillip K. Hitti, History of Arabs (London: 

The McMillan Press, 1974), h. 549.  

7
Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqâsid 

Syarî’ah Menurut al-Syatibi (Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 1996), h. 17.  

8
Ibid., h. 18.  

9
Phillip K. Hitti, op. cit., h. 563.  

10
Abu al-Ajfan, Min Atsar Fuqahâ al-

Andalûs Fatwa al-Imâm al-Syâtibî (Tunis: 

Matba’ah al-Qawakib, 1985), h. 32.   

11
Tarjamah al-Muallif dalam al-Syatibi al-

I’tizam, jilid I (Riyad: Maktabah Riyad al-Hadisah, 

t.th.), h. 10. dalam Asafri Jaya Bakri, h. 22.    

12
Abu al-Ajfan, op. cit., h. 36.  

13
Lihat Mustafa al-Maragy, op. cit., Jilid II, 

h. 182.  

14
Lihat Abu Ajfan, op. cit., h. 33.  

15
Ibid.  

16
Ibid.  

17
Lihat Tarjamah al-Muallif dalam al-

Syâtibî al-I’tizam, jilid I (Riyad: Maktabah Riyad 

al-Hadisah, t.th.), h. 12, dalam Hamka Haq, al- 

Syâtibî Aspek Teologis Konsep Maslahah dalam 

Kitâb al-Muwafaqât (Jakarta: Erlangga, 2002), h. 

20.   

18
Abu Ajfan, op. cit., h. 43.  

19
Al-Syatibi, jilid I, h. 24.   

20
Mas’ud Khalid, Islamic Legal Philosopy 

(Islamabad: Islamic Research Institut, 1977), h. 99. 

dalam Hamka Haq, h. 21-22. 

21
Al-Syatibi, Jilid I, h. 149-150.  

22
Ibid., h. 331.  

23
Ibid., Jilid III, h. 46.  

24
Ibid., h. 47. dalam Hamka Haq, h. 27.  

25
Ibid., Jilid IV., h. 106.  

26
Abu Ajfan, h. 49.  

27
Asfri Jaya Bakri, op. cit., h. 27.  

28
Al-Syatibi, Jilid IV, h. 86.  

29
Departemen Agama RI., al-Quran dan 

Terjemahnya, h. 72.   

30
Al-Syatibi, Jilid IV, h. 89.  

31
Ibid.  

32
Departemen Agama RI., al-Quran dan 

Terjemahnya, h. 945.  

33
Al-Syatibi, Jilid IV, h. 86.  

34
Al-Syatibi, Jilid IV, h. 105-107.  

35
Ibid.  

36
M. Yusuf Qardawi, al-Ijtihâd fî al-

Syarî’ah al-Islâmiyah ma’a al-Nazarât Tahliliyah 

fî al-Ijtihâd al-Mu’asir, Alih bahasa Ahmad 

Syatari (Jakarta: Bulan Bintang, 1987), h. 1.  

37
Satrian Effendi M. Zein, Maqasid al-

Syari’ah dan Perubahan Sosial (Makalah) 

Seminar Reaktualisasi Ajaran Islam III, 

Departemen Agama, Pebruari 1991, h. 1.  

38
Al-Syatibi, Jilid II, h. 65.  

39
Satria Efendi M. Zein, Memahami al-

Quran sebagai Sumber Hukum, Vol. 8, Majalah 

Pesantren (Jakarta: P3M, 1991), h. 21-22.  

40
Al-Syatibi, Jilid IV, h. 7. Di kalangan para 

ulama di samping berkembang pendapat bahwa 

sunah menempati posisi kedua setelah al-Quran 

muncul pula pendapat yang melihat sunah 

menempati posisi lebih penting dari al-Quran, 

sunah adalah penentu terhadap al-Quran, ada dua 



149 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, hlm 139-149 

 

 

alas an yang dikemukakan oleh pendukung 

pandangan ini pertama, keumuman al-Quran 

memerlukan penjelasan sunah. Sunah merupakan 

penentu. Kedua terdapatnya ayat-ayat yang 

memiliki makna alternative. Dalam kaitan ini 

sunah memberikan alternatifnya. Lihat Mustafa al-

Syiba’I, al-Sunnah wa Makanatiha fi al-Syari’ah 

al-Islami (Dar al-Qaumiyah li al-Tiba’ah wa al-

Nasyr, 1949), h. 325.   

41
Ibid. 

42
Ibid.  

43
Sulaiman Ibn Abi Daud, Sunan Abî Dâud, 

Jilid 2 (Mesir: al-Babi al-Halabi, 1952), h. 272.   

44
Hadis tentang rukun Islam, terutama 

berkaitan dengan salat zakat dan haji merupakan 

penguat QS. al-Baqarah : 83 tentang salat dan 

zakat, QS. al-Baqarah: 183 puasa, QS. Ali Imran: 

97 haji.   

45
Al-Syatibi, al-Muwafaqât, jilid IV, h. 12.  

46
Walaupun al-Syatibi berpendapat bahwa 

sunah tidak dapat dipisahkan dari al-Quran namun 

ia menolak pandangan yang melakukan 

pensejajaran sunah dengan al-Quran, apalagi lebih 

penting dari al-Quran. Kebutuhan al-Quran 

terhadap sunah sebagai penjabaran akhir tidaklah 

berarti sunah lebih penting dari al-Quran.  

47
Al-Syatibi, al-Muwafaqât, Jilid III, h. 12.  

48
Ibid.  

49
Al-Syabuni, al-Tibyân fî ‘Ulûm al-Qur’ân 

(Beirut: 1390 H), h. 27.  

50
Departemen Agama RI. Al-Quran dan 

Terjemahnya, h. 543.  

51
Abu al-Husaian ‘Ali Ibn Ahmad al-

Wahidi, Asbâb al-Nuzûl (Beirut: Dâr al-Fikr, 

1988), h. 211.  

  

 

 


