IJTIHAD ISTINBAT DAN IJTIHAD TATBIQI MENURUT
AL-SYATIBI DALAM KITAB AL-MUWAFAQAT

Fatimah

Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar
Email: fatima_uinalauddin@yahoo.com

Abtract: This article outlines the problems and tatbigi istinbati ijtihad according to
al-Syatibi in the book of al-Muwafagat. From the results of the discussion is known
that; Ijtihad is an attempt to think optimally in multiplying laws of the source for
answers to legal issues that arise in society. Istinbati Ijtihad is an effort to conclude
the law of his sources (legal excavation efforts of the sacred texts). While ijtihad
tatbiqi is an attempt to apply the law appropriately to a case (attempt to apply the law
that was unearthed from the sacred texts to the object of law). According to al-
Mujtahid Syatibi should not apply the law that has been excavated from the Qur‘an or
the Sunna as it is, he is obliged to give consideration based on the circumstances
surrounding the object of the law. Wherever the law resulting from his ijtihad is not
suitable to be applied to the object of law because the application of laws that bring
harm, then the mujtahid must find other, more appropriate laws so that harm can be
eliminated and the benefit can be achieved.

Kata Kunci: ljtihad Istinbat, Ijtihad Tatbiqi, al-Syatibi.

I. PENDAHULUAN

Ayat-ayat al-Quran yang bersifat
umum, global dan implisit, dijelaskan
Rasulullah saw. melalui sunahnya baik
yang tersurat maupun Yyang tersirat,
demikian pula menjelaskan hukum-hukum

secara rinci dan memberikan contoh
penerapannya.
Akan tetapi kandungan al-Quran

dan hadis-hadis Nabi terbatas jumlahnya,
sementara kondisi social sementara ber-
ubah dan berkembang. Untuk itu, para
ulama berupaya untuk menjawab segala
permasalahan yang muncul dengan
melakukan upaya ijtihad. Secara umum
ijtihad adalah usaha sungguh-sungguh
yang dilakukan seorang mujtahid untuk

mencapai suatu putusan syara (hukum
Islam) tentang kasus yang penyelesaian-
nya belum tertera dalam al-Quran dan
sunah Rasulullah saw.

ljtihad dalam pengertian demikian
adalah upaya untuk mengantisipasi tan-
tangan-tantangan baru yang senantiasa
muncul sebagai akibat sifat evolusioner
kehidupan. Disinilah  peran manusia
sebagai khalifah Tuhan dituntut untuk
berpikir, tetapi bukan berpikir dalam
artian bebas tanpa kontrol, manusia harus
berpikir dalam batas bingkai Islam yakni
senantiasa kembali kepada al-Quran dan
sunah.

Sekalipun demikian, antara upaya
ijtihad di satu pihak dan tuntutan per-
ubahan social di pihak lain terdapat suau



140 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, him 139-149

interaksi. ljtihad secara langsung atau
tidak, tidak akan terlepas dari pengaruh
perubahan-perubahan sosial, sedangkan
perubahan sosial tersebut harus mendapat
kontrol dan diberi arah oleh hukum
sehingga dapat memenuhi hajat dan
kemaslahatan manusia. Dalam masalah
ijtihad ini al-Syatibi membagi ijtihad
berdasarkan proses kerjanya dalam dua
bentuk, yaitu pertama ijtihad istinbati,
yaitu upaya meneliti ‘illah yang dikan-
dung oleh nas. Kedua ijtihad tatbigi, yaitu
upaya untuk meneliti suatu masalah di
mana hukum hendak diidentifikasikan dan
diterapkan sesuai denganb ide yang
dikandung oleh nas.? Inilah yang menjadi
pembahasan dalam makalah ini yakni
ijtihad istinbati dan tatbigi menurut al-
Syatibi dalam Kitab al-Muwafaqgat.

11, PEMBAHASAN
A. Riwayat Hidup

Nama lengkapnya adalah AbU Ishaq
Ibrahim ibn Musa al-Garnathi al-Syatib1
(w. 790 H/1388 M), beliau adalah
pengikut mazhab Maliki,® nama al-Syatibi
diambil dari nama daerah asal keluarga-
nya yaitu syatiba (xativa) atau jativa.*
Namunal-Syatibi tidak dilahirkan di negeri
asal keluarganya sebab kota syatiba pada
saat itu telah lama jatuh ke tangan
kekuasaan orang Kristen dan seluruh umat
Islam diusir untuk meninggalkan negeri
tersebut sejak tahun 645 H/1247 M.
Namun demikian dapat diduga bahwa al-
Syatibi lahir dan menjalani hidupnya di
Granada pada masa kekuasaan Yusuf Abu
al-Hajjaj (1333-1354 M) dan Sultan
Mahmud V (1354-1391 M).® Dugaan ini
berdasarkan pada perbandingan antara
tahun wafatnya al-Syatibi dengan periode
kekuasaan kedua Sultan Granada tersebut.
Kemungkinan besar juga karena al-Syatibi
menghabiskan hidupnya di negeri tersebut
ia dikenal dengan gelar al-Garnathi.

Menurut Lisanuddin al-Khatib se-
bagaimana dikutip oleh Abu al-Ajfan

bahwa kehidupan politik dalam negeri
Granada pada masa al-Syatibi, berada
dalam keadaan yang tidak stabil. Per-
pecahan dan pertentangan dalam negeri
berlangsung cukup lama. Hal ini mem-
berikan kemudahan bagi kekuatan-ke-
kuatan Kristen untuk melakukan penye-
rangan.’

Meskipun kehidupan sosial politik-
kegoncangan kekuasaan, bahkan ditambah
pula dengan gaya hidup mewah dan
Khurafat di kalangan tertentu pada masa
al-Syatibi tidak berarti bahwa terjadi ke-
munduran dalam bidang ilmu pengetahuan
dan pengembangannya; sebagai bukti
berdirinya dua buah yayasan ilmu
pengetahuan, yaitupertama, yayasan masjid
besar yang menyelenggarakan beberapa
materi pelajaran, kedua yayasan Nasriyat,
didirikan oleh Sultan Abu Hajgaj Yusuf
pada pertengan abad ke delapan.

Pada masa al-Syatibi Granada men-
jadi pusat kegiatan ilmiah dengan ber-
dirinya Universitas Granada.’

B. Pendidikan dan Karya al-Syatibi

Dalam  meniti  pengembangan
intelektualitasnya, al-Syatibi sejak kecil
tekun belajar menjalani berbagai macam
ilmu, baik dalam bentuk ‘u/zim al-Wasail,
wa ‘ullm al-Magasid (metode maupun
esensi dan hakekat).’? Dapat ditegaskan
bahwa al-Syatibi memiliki berbagai disip-
lin ilmu dan memahaminya secara men-
dalam. Al-Syatibi adalah seorang ahli
bahasa, tafsir, debat dan ahli fighi juga
sebagai ulama ushul fighi."*

Seperti umumnya ulama Islam, al-
Syatibi memulai penimbaan ilmu dengan
belajar dan mendalami bahasa Arab.
Pelajaran bahasa Arab diperoleh dari lbn
al-Fakhar al-Ibiri (w.754 H/1353 M) dan
Abu al-Qasim al-Syarif al-Sabti (w. 760
H/1358 M).

Pengetahuan tentang hadis, Syatibi
menerima dari al-Qasim Ibnu Bina dan
Syamsuddin al-Tilimsani (w. 781 H).
melalui al-Tilimsani al-Syatibi mem-



141 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, him 139-149

pelajari al-Jami al-Sahih al-Bukhéri dan
al-Muwatta’ Imam Malik.*? Ilmu Kalam
dan Falsafah diperoleh dari Abu ‘Al
Mansur al-Zawawi (w. 770 H) dan ‘Ilmu
Ushdl Fighi diperoleh dari Abu Abdullah
Muhammad ibnu Ahmad al-Mikarri dan
dari imam ternama mazhab Maliki di
Spanyol Abu Abdillah Muhammad ibnu
Ahmad Syarif al-Tilimsani.*®

Di samping itu al-Syatibi men-
dalami pula ilmu Falag, Mantiq dan
Sastra. Pengetahuan sastra ia peroleh dari
Abu Bakar al-Qarsyi al-Hasymi, salah
seorang sastrawan Spanyol.**

Pengembangan dan pendalaman
ilmu dilakukan oleh al-Syatibi tidak hanya
dalam bentuk pertemuan langsung engan
guru-gurunya, akan tetapi juga melalui
hubungan surat menyurat yang dikirim
kepada ulama-ulama tersohor. Cara ini
dilakukan untuk  menanyakan per-
masalahan-permasalahan baik berkaitan
bidang hukum maupun bidang lainnya
yang memerlukan penjelasan, misalnya ia
pernah menulis surat kepada seorang
ulama tasawuf Abu Abdillah Ibn Ibad al-
Nafsi al-Rundi (w. 792 H), ia menanyakan
beberapa permasalahan tentang tasawuf.
Jawaban atas pertanyaan al-Syatibi
dihimpun secara lengkap oleh al-
Wansyirisyi dalam al-Af; var. °

Suatu hal menguntungkan bagi al-
Syatibi, ketekunannya dalam melakukan
pendalaman ilmu didukung oleh suasana
yang berkembang dengan baik di
Granada, karena Granada pada saat itu
merupakan pusat kegiatan ilmiah dengan
Universitasnya. Sebagai ulama al-Syatibi
telah menjadi rujukan masyarakat dan
pemerintah pada waktu itu dalam me-
mecahkan permasalahan-permasalahan ke-
agamaan yang memerlukan tilikan ke-
agamaan. Hal ini di samping telah
melibatkan al-Syatibi secara langsung
dengan perkembangan realitas social ke-
masyarakatan, juga mtelah mendorongnya
untuk senantiasa mengembangkan ilmu-
nya dengan belajar sendiri.*®

Sebagai ulama besar atau ilmuan, al-
Syatibi mengajarkan ilmunya kepada
generasi-generasi yang lebih mudah. Ter-
catat ulama-ulama yang pernah menjadi
murid-muridnya adalah Abi Yahya lbnu
Asim, Abu Bakar al-Qadi dan Abu
Abdillah al-Bayani.'’

Ketokohanal-Syatibisebagai ilmuan,
di samping terlihat dari kegiatan belajar
mengajar yang diemban dan Kketer-
libatannya dalam memberi respon ter-
hadap permasalahan keagamaan yang
muncul sesuai dengan disiplin ilmu yang
didalaminya, juga terlihat dari warisan
ilmiah berupa karya-karya ilmiah yang
ditinggalkannya.

Karya-karya ilmiah al-Syatibi dapat
dibagi dua kelompok, pertama karya-
karya yang tidak diterbitkan dan tidak
dipublikasikan, kedua karya-karya yang
diterbitkan dan dipublikasikan. Termasuk
dalam kelompok pertama adalah 1) syarh
Jalil ‘a/dal-Khulasa fi al-Nahwi. 2) Khiyar
al-Majalis (Sejarah Kitab Jual Beli) dan
Sahih al-Bukhari. Dalam kelompok kedua
adalah 1) al-Muwafagat fi ushdl al-
Syari’ah. 2) al-I'tiséam. 3) al-1fadat wa al-
Irsyadat.®®

Kitab al-Muwafagat fi Ushdl al-
Syari’ah merupakan karya besar al-Syatibi
dalam bidang ushul fighi. Kitab ini pada
mulanyaberjudul ‘Inwén al-Ta '#if bi Asrar
al-Taklif."

Kitdb al-Muwafagat pertama kali
diterbitkan di Tunis dan diedit oleh Saleh
al-Kaiji, ‘Ali al-Syanufi dan Ahmad al-
Wartatani pada tahun 1302 H/1884 M.
Terbitan kedua di Kazam yang diberi
pengantar oleh Musa Jarullah dalam
bahasa Turki. Cetakan ketiga diterbitkan
oleh Matba’ Salafiah di Kairo tahun 1341
H/1932 M, dan diedit oleh Muhammad al-
Khidar Husain Rektor Universitas al-
Azhar, bersama dengan Muhammad al-
Hasanain al-‘Adawi. Cetakan keempat
diterbitkan ~ oleh  Matba’  Mustafa
Muhammad diedit dan disyarah oleh al-
Syekh  Abdullah  Darras. Kemudian



142 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, him 139-149

cetakan kelima diterbitkan oleh Matba’
Muhammad ‘Ali di Kairo pada tahun
1969, diedit oleh Muhammad Muhyiddin
Abdul Hamid.?

Adapun kandungan al-Muwafaqat
terdiri dari lima pokok bahasan: 1) Mugad-
dimah 2) al-Ahkédm 3) al-Maqgasid 4) al-
‘Adillah 5) al-ljtihad.

Pada bagian mugaddimah al-Syatibt
mengemukakan beberapa kaedah pokok
yang menjadi dasar pemikirannya secara
umum dan sebagai pengantar bagi uraian-
uraian pada bagian selanjutnya. Pada
bagian al-Ahkam al-Syatibi berbicara ten-
tang hukum taklifi dan wad’i. Pada hukum
taklifi, al-Syatibi banyak menguraikan
hukum mubah yang berarti boleh yang
dikaitkan dengan kewenangan manusia
untuk boleh memilih antara berbuat dan
tidak berbuat. Menurutnya perbuatan
manusia yang berkaitan dengan hukum
adalah perbuatan yang dilakukan dengan
sengaja atau mempunyai tujuan tertentu
(bi al-Magésid), dengan mengemukakan
tiga alasan yaitu : setiap perbuatan hukum
harus disertai dengan niat, lahir dari akal
sehat, dan tidak merupakan taklif bima la
yutdq (pembebanan di luar kemampuan
manusia).”*Sedangkan pada hukum wad’i,
al-Syatibi memusatkan perhatiannya pada
hukum asbab (sebab-sebab).

Pada bagian al-Magasid, al-Syatibi
membahas maksud Allah dalam men-
ciptakan syari’ah (maqasid al-Syari’ah)
dan maksud hamba dalam melaksanakan
syari’ah tersebut (magasid al-Mukallaf).
Allah menciptakan syari’ah adalah untuk
menjaga kemaslahatan manusia di dunia
dan akhirat. Jika Allah bermaksud men-
jaga kemaslahatan untuk manusia lewat
syari’at-Nya, maka manusia hendaknya
melaksanakan syari’ah itu demi mencapai
kemaslahatan,”* maka dalam hal ini al-
Syatibi menjadikan perwujudan maslahah
sebagai titik temu antara maksud Allah
dan perbuatan manusia.

Pada bagian al-‘Adillah al-Syéatibi
menguraikan bentuk dan sifat nas yang

ada dalam al-Quran dan sunah, di samping
itu juga mengemukakan peran akal dalam
emahami makna dalil-dalil yang bersifat
absolut. Dalam hal ini akal dapat me-
mahami nilai-nilai universal yang ter-
kandung dalam nas seperti nilai keadilan,
kebaikan, pengampunan, kesabaran dan
kesyukuran pada sesuatu yang diperintah-
kan, begitu juga nilai kezaliman Kke-
jahatan, kekejian, pelanggaran janji yang
terdapat pada sesuatu yang dilarang.

Dari sini dapat dipahami bahwa al-
Syatibi mengakui kemampuan akal dalam
mengetahui nilai baik dan buruk pada
suatu perbuatan. Pada bagian ini pula ia
menunjukkan perbedaan mendasar antara
ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah. Al-
Syatibi  berpendapat bahwa ayat-ayat
Makkiyah bersifat menetapkan pokok-
pokok agama, khususnya pokok-pokok
syari’ah yang meliputi pemeliharaan
agama, jiwa, akal, keturunan dan harta.
Sedangkan ayat-ayat Madaniyah bersifat
merinci dan menyempurnakan.?*

Pada bagian ijtihad, al-Syatibi me-
negaskan bahwa pengetahuan tentang
maslahat sebagai syarat utama seorang
mujtahid.” Kesesuaian antara hasil ijtihad
dan maslahat sebagai tujuan syari’at
menjadi criteria kuatnya ijtihad. Seorang
mukallif (pengikut) hendaknya melaihat
hasil ijtihad mana yang memenuhi kriteria
tersebut, kemudian memegangnya.

Karya ushul fighi al-Syatibi selain
al-Muwafagat adalah al-7’tisdm. Dalam
karya ini al-Syatibi mengemukakan uraian
secara mendalam tentang bid’ah, mulai
dari sumber yang menjadi pegangan
pendukung bid’ah, bid’ah hakiki dan
bid’ah idafi sampai dengan perbedaannya
dengan maslahah mursalah dan istihsan.
Kitab ini diterbitkan oleh Dar al-Manar
dengan bantuan Dar al-Kutub al-
Misriyyah pada tahun 1913 dengan kata
pengantar dari Muhammad Rasyid
Ridha.”®

Adapun al-lIfadat wa al-Irsyadat
adalah sebuah buku yang berisi dua



143 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, him 139-149

kandungan. Al-Ifadat berisi tentang
catatan al-Syatibi dalam berbagai masalah
termasuk yang dihimpun dari guru-guru
dan teman-teman dari kalangan ulama
Spanyol. Al-Irsyadat adalah kumpulan
syair-syair dengan berbagai kandungan.
Al-Ifadat wa al-lrsyadat ini pada tahun
1983 telah diedit oleh Muhammad al-
Ajfan seorang dosen Fakultas Syari’ah
dan Ushuluddin Universitas Tunisia.”’

C. Bentuk ljtihad al-Syatibi

Pengertian ijtihad dalam pandangan
al-Syatibi:

Lo Jdiy Al Flinal 5o sleYl
Pan 1)) s8I Al (3 el

Artinya:
ljtihad adalah pengerahan kesung-
guhan dengan usaha yang optimal
dalam menggali hukum syarak.
Batasan secara istilah yang di-
kemukakan oleh al-Syatibi tampaknya
mengharuskan adanya usaha maksimal
mujtahid, akan tetapi seorang mujtahid
tidak mesti menanggung beban psikologis
dengan perasaan lemahnya kemampuan
yang dimiliki. Terhadap manusia, apapun
usaha yang dilakukannya tetap tidak
berarti kecuali sesuai dengan kemampuan
yang dimiliki, ini sesuai dengan firman
Allah dalam QS. al-Bagarah: 286;

w

Gasd Y ks i ISy

Terjemahnya:
Allah tidak membebani seseorang
melainkan sesuai dengan kemampuan-
nya.?

Menurut al-Syatibi ijtihad ditinjau
dari proses kerjanya dapat dibagi dalam
dua bentuk, pertama ijtihad istinbati yaitu
upaya untuk meneliti ‘illat yang di-
kandung oleh nas, kedua ijtihad tatbiqi
yaitu upaya untuk meneliti suatu masalah
dimana hukum hendak diidentifikasikan

dan diterapkan sesuai dengan ide yang
dikandung oleh nas, ijtihad kedua ini
disebut juga tahqiq al-Manat.*

Pembagian yang dilakukan oleh al-
Syatibi dapat mempermudah untuk me-
mahami mekanisme ijtihad. Dalam ijtihad
istinbati seorang mujtahid memfokuskan
perhatianya pada upaya penggalian ide-ide
yang dikandung oleh nas yang abstrak,
sedangkan dalam ijtihad tatbigi seorang
mujtahid berupaya untuk menerapkan ide-
ide yang abstrak tadi kepada per-
masalahan-permasalahan yang kongkrit.
Jadi objek kajian ijtihad istinbati adalah
nas, sedangkan objek kajian ijtihad tatbiqi
adalah manusia (sebagai pelaku hukum)
dengan dinamika perubahan dan per-
kembangan yang dialami. Jadi ijtihad
tatbigi dapat disebut sebagai upaya
sosialisasi dan penerapan ide-ide nas pada
tataran kehidupan manusia yang senan-
tiasa berkembang dan berubah. Sehingga
wajarlah bila al-Syatibi menyebut sebagai
ijtihad yang tidak akan berhenti sampai
akhir zaman.*

Jadi dalam mekanisme ijtihad antara
ijtihad istinbati dan ijtihad tatbigi me-
miliki hubungan lanjut yang saling
memerlukan. Dalam melaksanakan ijtihad
tatbigi, ijtihad istinbati memegang peranan
yang amat penting karena pengetahuan
tentang esensi dan ide umum suatu nas
tetap menjadi tolok ukur dalam penerapan
hukum. Kekeliruan dalam menetapkan ide
ayat akan melahirkan kekeliruan pula
dalam menilai masalah-masalah baru dan
penerapan hukumnya, artinya ijtihad
tatbigi yang disebut tahqiq al-Manét
harus dikaitkan dengan takhrij al-Manat

dan tangih al-Manéat sebagai ijtihad
istinbati.
Keterkaitan antara dua bentuk

ijtihad tersebut dapat dilihat dalam contoh
yang dikemukakan al-Syatibi yakni firman
Allah QS. al-Talaq: 2

32 sx Ll e e s 2E
DoesaSee Jus 33 iy



144 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, him 139-149

Terjemahnya:
Dan persaksikanlah dengan dua
orang saksi yang adil di antara kamu.

Ayat di atas menunjukkan bahwa
orang yang dapat menjadi saksi adalah
orang Yyang bersifat adil. Kata adil
merupakan kata kunci dalam ayat tersebut.
Dalam melakukan ijtihad seseorang harus
mengetahui dengan teliti sifat adil yang
dimaksud oleh nas al-Quran. Upaya
mengetahui kriteria adil disebut ijtihad
istinbéti. Pada tahap selanjutnya seorang
mujtahid harus meneliti kepada siapa sifat
adil yang ditunjuk oleh nas al-Quran bisa
ditemukan, ini merupakan upaya ijtihad
tatbiqi. Persesuaian kriteria sifat adil yang
dipahami dari al-Quran dengan sifat adil
yang ada dalam diri seseorang perlu
diketahui secara teliti, sehingga al-Quran
sebagai sumber hukum dapat diterapkan.

Apabila  dipahami  lebih  jauh
mekanisme ijtihad dengan contoh di atas
tampak bahwa ijtihad istinbati mempunyai
kaitan yang tidak dapat dipisahkan dengan
keharusan pemahaman magasid al-
Syari’ah. Karena ijtihad istinbati merupa-
kan upaya menggali ide-ide hukum yang
terkandung dalam nas al-Quran dan hadis
yang merupakan khitab al-Syari’. Oleh
sebab itu sebagaimana yang telah dijelas-
kan antara ijtihad istinbati dan ijtihad
tatbigi mempunyai hubungan yang saling
memerlukan. Ini mengisyaratkan adanya
kaitan antara ijtihad tatbiqi dan magasid
al-Syari’ah, walaupun kaitan itu tidak
langsung, yang jelas keterkaitan antara
ijtihad dan maqasid al-Syari’ah tidak
dapat dipisahkan. Untuk melihat urgensi
magasid  al-Syari’ah  dalam ijtihad
menurut al-Syatibi, harus diteliti kembali
pengertian ijtihad yang dikemukakan oleh
al-Syatibi sendiri.

Menurut al-Syatibi ijtihad pada
intinya adalah upaya penggalian hukum
syara’ (idrdk al-Ahkam al-Syar’iyyah)
secara optimal. Upaya penggalian hukum
syarak itu akan berhasil apabila seorang

mujtahid dapat memahami magasid al-
Syari’ah.®

Bagi al-Syatibi derajat ijtihad dapat
dicapai apabila seseorang memiliki dua
Kriteria, pertama dapat memahami
magasid al-Syari’ah secara secara sem-
purna. Apabila seseorang mampu mema-
hami maqgasid al-Syari’ak dalam segala
persoalan dengan rinciannya, berarti ia
telah sampai pada tingkat pemahaman
khalifah-khalifah Nabi dalam mengajar,
berfatwa dan menetapkan hukum sesuai
dengan hukum yang diturunkan Allah.
Kedua, kemampuan menarik kandungan
hukum atas dasar pengetahuan dan pema-
haman maqasid al-Syari’ah itu adalah
dengan bantuan pengetahuan bahasa Arab,
al-Quran dan sunah.*

Kedua kriteria ini menurut al-
Syatibi saling terkait, kriteria kedua
sebagai alat bantu bagi kriteria pertama
yang merupakan tujuan artinya Kriteria
kedua merupakan wasilah bagi kriteria
pertama sebagai tujuan.®* Ungkapan al-
Syatibi dapat disederhanakan: yaitu ijtihad
dapat dilakukan dan berhasil apabila
seseorang dapat memahami magasid al-
Syari’ah dengan sempurna.

Di kalangan ulama selaian al-Syatibi
tidak menyebutkan pengetahuan magasid
al-Syari’ah sebagai syarat (keahlian) bagi
seseorang yang akan melakukan ijtihad.
Lain halnya dengan pandangan al-Syatibi
yang menempatkan maqasid al-Syari’ah
sebagai syarat yang sangat menentukan
keberhasilan suatu ijtihad.

Pengetahuan  dan  pemahaman
magasid al-Syari’ah merupakan aspek
penting dalam melakukan ijtihad. Orang
yang berhenti pada zahir ayat atau
pendekatan lafziyah serta terikat dengan
nas juz’iyah dan mengabaikan maksud-
maksud  pensyari’atan hukum akan
dihadapkan ?ada kekeliruan-kekeliruan
dalam ijtihad.*®

Magasid al-Syari’ah  menjadi
kunci  keberhasilan  mujtahid  dalam
ijtihadnya, karena kepada landasan tujuan



145 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, him 139-149

hukum Islam itulah setiap persoalan
dalam kehidupan manusia dikembalikan
baik terhadap masalah-masalah baru yang
belum ada secara harfiyah dalam wahyu
maupun dalam kepentingan untuk menge-
tahui apakah suatu kasus masih dapat
diterapkan suatu ketentuan hukum atau
tidak karena terjadinya pergeseran-
pergeseran nilai akibat perubahan sosial.*’
Dalam konteks demikian dapat dikatakan
bahwa al-Syatibi menempatkan maqasid
al-Syari’ah dalam persyaratan ta hiliyyah
dan bukan persyaratan takmiliyyah.

Magasid al-Syari’ah dapat dipa-
hami apabila seseorang memenuhi syarat-
syarat sebagai berikut;

1. Memiliki pengetahuan bahasa Arab

Syarat pertama ini bertitik tolak dari
alasan bahwa al-Quran diturunkan oleh
Allah dalam bahasa Arab sebagai-mana
tercantum dalam QS. al-Syuara 192-195.
seseorang yang akan memahami al-Quran
termasuk kandungan magasid al-Syari’ah
-nya menurut al-Syatibi harus memiliki
pengetahuan bahasa Arab termasuk di
dalamnya pengetahuan kebiasaan ke-
biasaan bangsa Arab dalam menggunakan
bahasa mereka.®

2. Memiliki pengetahuan tentang sunah

Pemahaman al-Quran tidak akan
sempurnah hanya dengan pengetahuan
bahasa Arab, antara lain alasannya adalah

tidak semua kata dalam al-Quran
konsisten dengan arti bahasa. Sebahagian
kata-kata mengalami perubahan arti

setelah memperoleh  keterangan dari
sunah. Sebagai contoh kata salat (al-Salat)
secara bahasa berarti do’a, tetapi penger-
tian dimaksudkan oleh Allah dengan kata
salat dalam al-Quran yaitu sebagaimana
yang diperaktekkan umat Islam dari masa
Nabi sampai sekarang, hanya dapat
ditemukan penjelasannya dari Rasulullah
saw. demikian pula institusi hukum yang
lain seperti puasa zakat dan menunaikan
haji.*

Menurut al-Syatibi sunah merupa-
kan sumber kedua ajaran Islam setelah al-
Quran.®® Bagi al-Syatibi posisi kedua
sunah ini dapat dilihat secara rasional dan
tekstual. Secara rasional sunah merupakan
penjabaran dari al-Quran, ini berarti
bahwa sunah sebagai penjabar menempati
posisi lebih rendah dari yang dijabarkan.
Apabila al-Quran yang dalam istilah al-
Syatibi disebut mubayyan tidak ada, maka
hadis sebagai bayan tidak diperlukan.
Akan tetapi jika tidak ada bayan maka
mubayyan tidak hilang.** Di samping itu
al-Quran bersifat gat’i al-Wurld sedang-
kan sunah bersifat zanni al-Wurdd. Al-
Quran yang gat’i harus mendapat tempat
utama dari sunah yang zanni.** Secara
tekstual terdapat hadis yang menjelaskan
kedudukan sunah di samping hadis yang
sangat populer tentang diutusnya Mu’az
bin Jabal sebagai gadi di Yaman. Antara
lain hadis yang dimaksud adalah riwayat
Ibn Ma’ud sebagai berikut;

Artinya:

Barangsiapa yang diminta memutuskan
suatu perkara, maka hendaklah ia
putuskan  berdasarkan  al-Quran.
Apabila perkara itu tidak ditemukan
hukumnya berdasarkan al-Quran maka
hendaklah ia memutuskan berdasarkan
sunah Nabi.

Fungsi sunah cukup penting dalam
memahami al-Quran. Ada tiga fungsi
sunah terhadap al-Quran yang dikem-
bangkan para ulama.** Sebagai berikut;

a. memperkuat hukum vyang telah
ditetapkan oleh al-Quran contohnya:
yang terkait dengan ketetapan hukum
tentang kewajiban mendirikan salat,



146 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, him 139-149

mengeluarkan zakat, puasa Ramadan,
menunaikan ibadah haji dsb.

b. memberi keterangan/bayan terhadap
apa yang telah ditetapkan al-Quran
secara garis besar. Dalam memberikan
penjelasan ada tiga cara memberi
keterangan;

1) memberikan  perincian
yang masih mujmal

2) membatasi kemutlakannya

3) melakukan  spesifikasi  terhadap
hukum yang telah ditetapkan al-

Quran secara umum
c. sebagai penetap atau pencipta hukum

baru yang belum ditetapkan dalam al-
Quran.  Contoh  hadis  tentang
pelarangan seorang suami memadu
isterinya dengan bibi baik dari pihak
ibu maupun dari pihak bapak isteri. Al-
Quran hanya mengatur bahwa suami
tidak dibolehkan memadu isterinya
dengan saudara kandung isterinya.
Firman Allah dalam QS. al-Nisa 23.
Fungsi pertama dan kedua sangat
diperlukan dalam memahami magasid al-

Syari’ah yang termuat dalam al-Quran

sedangkan fungsi ketiga yang posisinya

sebagai sumber hukum dilakukan peng-
galian terhadap maqasid al-Syari’ah yang
dikandungnya.

Pemahaman maqgasid al-Syari’ah
yang terdapat dalam al-Quran sebagai
sumber utama sangat ditentukan oleh
pengetahuan dan pemahaman terhadap
hadis, oleh karena itu kedua sumber itu
tidak dapat dipisahkan.  Al-Syatibi
mengatakan bahwa tidak satu pun per-
masalahan yang ditemukan dalam sunah
kecuali telah disebutkan dalam al-Quran
baik secara ijmal (garis besar) maupun
tafsil  (rinci).® Pernyataan al-Syatibi
tersebut  ingin  menegaskan  bahwa
pemahaman al-Quran menjadi sempurna
apabila dibarengi dengan pengetahuan dan
pemahaman terhadap hadis.*®

ayat-ayat

3. Mengetahui sebab turunnya ayat

Ayat-ayat al-Quran yang turun
dengan latar belakang tertentu hanya
dapat diketahui secara sempurna apabila
latar belakang yang menjadi sebab turun-
nya ayat itu dapat diketahui dengan baik.
Menurut al-Syatibi pengetahuan sebab
turunnya ayat adalah mutlak diperlukan
untuk memahami kandungan al-Quran.*’
Sebab turunnya suatu ayat menurut al-
Syatibi merupakan faktor eksteren yang
cukup menentukan maksud dari suatu
ayat.® Al-Syabuni mengatakan bahwa
mengetahui sebab turunnya suatu ayat
adalah dapat mengetahui hikmah dan
rahasia pensyari’atan suatu hukum.*
Sebagai contoh keterkaitan antara suatu
ayat al-Quran dengan sebab turunnya,
tampak pada QS. al-Ndr: 3

2 53 ,T’

z Zo G e O

C u - L€ . g o~ .~ & &

i 5 ol N Ko ¥ il

50 < 24T 1L (e et -

U'i',‘f)"‘” J& S St
Terjemahnya:

Laki-laki  yang  berzina tidak

mengawini  melainkan  perempuan

yang berzina, atau perempuan yang
musyrik dan perempuan yang berzina
tidak dikawini melainkan oleh laki-
laki yang berzina atau laki-laki
musyrik, dan yang demikian itu
diharamkan atas orang-orang yang
mukmin.

Para ahli tafsir memutuskan bahwa
orang-orang muhajirin yang datang ke
Madinah bersama-sama kaum fakir yang
tidak memiliki harta apapun. Sedangkan
di Madinah terdapat perempuan-perem-
puan lacur yang kaya. Para fakir muhajirin
tampaknya berkeinginan untuk mengawini
mereka sampai diberikan kecukupan harta
oleh Allah. Mereka pun datang meminta
izin kepada Nabi, maka ayat ini diturun-
kan kepada Nabi.**



147 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, him 139-149

Dengan mengetahui sebab turunnya
ayat tersebut dapat dipahami bahwa ayat
tersebut menunjukkan bahwa motovasi
perkawinan tidak hanya ditentukan oleh
factor ekonomi saja, akan tetapi juga
ditentukan oleh faKtor akhlak dan ke-
imanan di antara pasangan yang ingin
melakukan perkwinan.

I11. KESIMPULAN

Dari uraian terdahulu tentang ijtihad
istinbati dan tatbigi menurut al-Syatibi
dalamkitab al-Muwafagat, dapat disimpul-
kan sebagai berikut;

1. ljtihad adalah upaya berpikir secara
optimal dalam mengali hukum dari
sumbernya untuk memperoleh jawaban
terhadap permasalahan hukum yang
muncul dalam masyarakat.

2. ljtihad istinbati adalah upaya menyim-
pulkan hukum dari sumber-sumbernya
(upaya penggalian hukum dari teks-
teks suci). Sedangkan ijtihad tatbiqi
adalah upaya menerapkan hukum itu
secara tepat terhadap suatu kasus
(upaya menerapkan hukum yang digali
dari teks-teks suci tersebut ke objek
hukum).

3. Menurut al-Syatibi seorang mujtahid
tidak boleh menerapkan hukum yang
telah digali dari al-Quran atau sunah
sebagaimana adanya, ia berkewajiban
memberikan pertimbangan berdasarkan
situasi dan kondisi yang mengitari
objek hukum. Apabial hukum yang
dihasilkan dari ijtihadnya itu tidak
cocok diterapkan pada objek hukum
karena penerapan hukum itu membawa
kemudaratan, maka mujtahid harus
mencarikan hukum lain yang lebih
sesuai sehingga kemudaratan bisa
dihilangkan dan kemaslahatan dapat
dicapai.

DAFTAR PUSTAKA

Ajfan, Abu. Min Atsar Fugaha al-Andal(s
Fatwa al-Iméam al-Syatibi. Tunis:
Matba’ah al-Qawakib, 1985.

Bakri, Asafri Jaya. Konsep Magasid
Syari’ah  Menurut al-Syatibi.
Jakarta:  RajaGrafindo  Persada,
1996.

Dahlan, Abd. Azis et all. Ensiklopedi
Hukum Islam. Jilid I, Jakarta:
Ichtiar Baru van Hoeve, 2001.

Daud, Sulaiman Ibn Abi. Sunan Abi

Daud, Jilid 2. Mesir: al-Babi al-
Halabi, 1952.

Hag, Hamka. al-Syatibi Aspek Teologis
Konsep Maslahah dalam Kitab al-
Muwafagat. Jakarta:  Erlangga,
2002.

Hitti, Phillip K. History of Arabs. London:
The McMillan Press, 1974.

Khalid, Mas’ud. Islamic Legal Philosopy.
Islamabad: Islamic Research
Institut, 1977.

al-Maragy, Abdullah Mustafa. al-Fath al-
Mubin. Juz Il. Beirut: Muhammad
Amin Dimaj, 1974.

al-Maus( 'ah al-‘Arabiyah al-
Muyassarah. Mesir: Dar al-Qalam,
1965.

Qardawi, M. Yusuf. al-ljtihdd fi al-

Syari’ah  al-1slamiyah  ma’a al-
Nazarat Tahliliyah fi al-ljtihad al-

Mu’asir.  Alih  bahasa Ahmad
Syatari. Jakarta: Bulan Bintang,
1987.

al-Syabdni. al-Tibyan fi ‘UlGm al-Qur’an.
Beirut: 1390 H.

al-Syatibi, al-Muwafagat fi Ushdl al-
Syari’ah, Jilid 4. Cairo: t.th.

al-Syiba’i, Mustafa. al-Sunnah  wa
Makanatiha fi al-Syari’ah al-1slami.
Dar al-Qaumiyah li al-Tiba’ah wa
al-Nasyr, 1949.



148 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, him 139-149

Woahidi, Ab( al-Husaian ‘Ali Ibn Ahmad.
Asbab al-Nuzdl. Beirut: Dar al-Fikr,
1988.

Zein, Satria Efendi. Maqasid al-Syari’ah
dan Perubahan Sosial (Makalah)
Seminar Reaktualisasi Ajaran Islam
I1l, Departemen Agama, Pebruari
1991.

. Memahami al-Quran sebagai
Sumber Hukum, Vol. 8, Majalah
Pesantren. Jakarta: P3M, 1991.

Catatan Akhir:

'Abd. Azis Dahlan et all, Ensiklopedi
Hukum Islam, Jilid Il (Jakarta: Ichtiar Baru van
Hoeve, 2001), h. 669.

%al-Syatibi, al-Muwafagat fi Ushdl al-
Syari’ah, Jilid 4 (Cairo: t.th.), h. 89.

*Abdullah Mustafa al-Maragy, al-Fath al-
Mubin, Juz Il (Beirut: Muhammad Amin Dimaj,
1974), h. 204.

*Lihat  al-Mausii’ah  al-‘Arabiyah  al-
Muyassarah (Mesir: Dar al-Qalam, 1965), h. 1068.

Abdullah Mustafa al-Maragy, al-Fath al-
Mubin, h. 204.

®Phillip K. Hitti, History of Arabs (London:
The McMillan Press, 1974), h. 549.

"Asafri Jaya Bakri, Konsep Magasid
Syari’ah Menurut al-Syatibi (Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 1996), h. 17.

®Ibid., h. 18.

*Phillip K. Hitti, op. cit., h. 563.

YAbu al-Ajfan, Min Atsar Fugaha al-
Andalds Fatwa al-Imam al-Syatibi  (Tunis:
Matba’ah al-Qawakib, 1985), h. 32.

Y“Tarjamah al-Muallif dalam al-Syatibi al-
I'’tizam, jilid | (Riyad: Maktabah Riyad al-Hadisah,
t.th.), h. 10. dalam Asafri Jaya Bakri, h. 22.

2Abu al-Ajfan, op. cit., h. 36.

BLihat Mustafa al-Maragy, op. cit., Jilid 11,
h. 182.

“Lihat Abu Ajfan, op. cit., h. 33.
Bpid.
®1pid.

YLihat Tarjamah al-Muallif dalam al-
Syatibi al-1'tizam, jilid | (Riyad: Maktabah Riyad
al-Hadisah, t.th.), h. 12, dalam Hamka Hag, al-
Syatib? Aspek Teologis Konsep Maslahah dalam
Kitdb al-Muwafaqgat (Jakarta: Erlangga, 2002), h.
20.

¥ Abu Ajfan, op. cit., h. 43.
BAl-Syatibi, jilid I, h. 24.

“Mas’ud Khalid, Islamic Legal Philosopy
(Islamabad: Islamic Research Institut, 1977), h. 99.
dalam Hamka Hag, h. 21-22.

2L Al-Syatibi, Jilid I, h. 149-150.
Z|bid., h. 331.

Z1bid., Jilid 111, h. 46.

*Ibid., h. 47. dalam Hamka Hagq, h. 27.
#1bid., Jilid 1V., h. 106.

%Abu Ajfan, h. 49.

2 Asfri Jaya Bakri, op. cit., h. 27.
ZA|-Syatibi, Jilid 1V, h. 86.

®Departemen Agama RI., al-Quran dan
Terjemahnya, h. 72.

%Al-Syatibi, Jilid 1V, h. 89.
*1bid.

®Departemen Agama RI., al-Quran dan
Terjemahnya, h. 945.

#Al-Syatibi, Jilid IV, h. 86.
#Al-Syatibi, Jilid 1V, h. 105-107.
*|bid.

*®M. Yusuf Qardawi, al-ljtihad fi al-
Syari’ah al-Islamiyah ma’a al-Nazarat Tahliliyah
fi al-ljtihdd al-Mu’asir, Alih bahasa Ahmad
Syatari (Jakarta: Bulan Bintang, 1987), h. 1.

¥Satrian Effendi M. Zein, Magasid al-
Syari’ah  dan  Perubahan Sosial (Makalah)
Seminar  Reaktualisasi ~ Ajaran  Islam Il
Departemen Agama, Pebruari 1991, h. 1.

8 Al-Syatibi, Jilid 1, h. 65.

¥gatria Efendi M. Zein, Memahami al-
Quran sebagai Sumber Hukum, Vol. 8, Majalah
Pesantren (Jakarta: P3M, 1991), h. 21-22.

“Al-Syatibi, Jilid IV, h. 7. Di kalangan para
ulama di samping berkembang pendapat bahwa
sunah menempati posisi kedua setelah al-Quran
muncul pula pendapat yang melihat sunah
menempati posisi lebih penting dari al-Quran,
sunah adalah penentu terhadap al-Quran, ada dua



149 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 2, Juli 2011, him 139-149

alas an yang dikemukakan oleh pendukung
pandangan ini pertama, keumuman al-Quran
memerlukan penjelasan sunah. Sunah merupakan
penentu. Kedua terdapatnya ayat-ayat yang
memiliki makna alternative. Dalam kaitan ini
sunah memberikan alternatifnya. Lihat Mustafa al-
Syiba’l, al-Sunnah wa Makanatiha fi al-Syari’ah
al-Islami (Dar al-Qaumiyah |i al-Tiba’ah wa al-
Nasyr, 1949), h. 325.

“bid.
“2|bid.

“*Sulaiman Ibn Abi Daud, Sunan Abi Daud,
Jilid 2 (Mesir: al-Babi al-Halabi, 1952), h. 272.

*Hadis tentang rukun Islam, terutama
berkaitan dengan salat zakat dan haji merupakan
penguat QS. al-Bagarah : 83 tentang salat dan
zakat, QS. al-Bagarah: 183 puasa, QS. Ali Imran:
97 haji.

*Al-Syatibi, al-Muwafaqgat, jilid IV, h. 12.

*Walaupun al-Syatibi berpendapat bahwa
sunah tidak dapat dipisahkan dari al-Quran namun
ia  menolak pandangan yang melakukan
pensejajaran sunah dengan al-Quran, apalagi lebih
penting dari al-Quran. Kebutuhan al-Quran
terhadap sunah sebagai penjabaran akhir tidaklah
berarti sunah lebih penting dari al-Quran.

" Al-Syatibi, al-Muwafagat, Jilid 111, h. 12.
*|bid.

*®Al-Syabuni, al-Tibydn fi ‘Ulim al-Qur’dn
(Beirut: 1390 H), h. 27.

*Departemen Agama RI. Al-Quran dan
Terjemahnya, h. 543.

*Abu al-Husaian ‘Ali lbn Ahmad al-
Wahidi, Asbab al-Nuzdl (Beirut: Dar al-Fikr,
1988), h. 211.



