
PENGELOLAAN ZAKAT PERSPEKTIF HUKUM ISLAM 
KONTEMPORER

Abdain
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Palopo 

Email : abdainrahim@gmail.com.

Abstract: Islam provides guidance to its adherents who are facing the problem of social inequality by 
placing tithe as one of the main pillars of Islamic establishment, especially in anticipation of the growth 
of dynamics and economic equality in society. As a source of funds, tithe is potential to be used as capital 
for the construction of the Muslims, and it will be very effective in anticipating the social gap in the 
community. Classical scholars, generally categorize the subject to tithe is cattle, gold, silver, merchandise, 
property excavation, and agricultural products. Today, contemporary ijtihad, one of which is represented 
by the book of Yusuf Qardawi, specify wealth that is subject to tithe, as many models and forms of wealth 
that was born from the increasing of complexity of economic activities. Yusuf Qardawi divide tithe 
into nine categories: tithe of cattle, tithe of gold and silver which includes money, tithe of trade, tithe 
of agricultural output includes farmland, tithe of honey and animal production, tithe of minerals and 
marine products, tithe of plant investment, buildings and others, tithe of livelihood, tithe of services and 
professions, and tithe stocks and bonds.

Abstrak: Islam memberikan tuntunan bagi pemeluknya yang menghadapi masalah kesenjangan 
sosial dengan menempatkan zakat sebagai salah satu tiang penyangga utama berdirinya Islam, 
khususnya dalam mengantisipasi dinamika pertumbuhan dan pemerataan ekonomi di tengah-
tengah masyarakat. Sebagai sumber dana, zakat sangat potensial untuk dijadikan modal bagi 
pembangunan umat Islam, dan akan sangat efektif dalam mengantisipasi kesenjangan sosial 
di tengah-tengah masyarakat. Ulama-ulama klasik pada umumnya mengkategorikan bahwa 
harta yang kena zakat adalah : binatang ternak, emas dan perak, barang dagangan, harta 
galian dan yang terakhir adalah hasil pertanian. Tetapi dalam ijtihad kontemporer yang saat 
ini salah satunya diwakili oleh bukunya Yusuf Qardhawi, beliau merinci banyak sekali model-
model harta kekayaan yang kena zakat, sebanyak model dan bentuk kekayaan yang lahir dari 
semakin kompleknya kegiatan perekonomian. Yusuf Qardhawi membagi katagori zakat ke 
dalam sembilan katagori; zakat binatang ternak, zakat emas dan perak yang juga meliputi 
uang, zakat kekayaan dagang, zakat hasil pertanian meliputi tanah pertanian, zakat madu dan 
produksi hewani, zakat barang tambang dan hasil laut, zakat investasi pabrik, gedung dan 
lain-lain, zakat pencarian, jasa dan profesi dan zakat saham serta obligasi.

Kata Kunci: Pengelolaan Zakat, Hukum Islam, Hukum Islam Kontemporer



69Abdain, Pengelolaan Zakat Perspektif Hukum Islam Kontemporer

I. 	 PENDAHULUAN

Islam mengakui setiap individu sebagai pe
milik apa yang diperolehnya melalui suatu proses 
usaha dalam pengertian yang seluas-luasnya, 
dan berhak untuk menukar miliknya dalam 
batas-batas yang telah ditentukan secara khusus 
dalam hukum Islam. Sistem perekonomian dalam 
Islam tidaklah berdasarkan atas kebebasan hak 
milik perorangan tanpa batas seperti yang ada 
dalam paham kapitalis, juga tidak didasarkan 
atas hak milik bersama sebagaimana terdapat 
dalam paham sosialisme komunisme. Terdapat 
batasan-batasan dan persyaratan-persyaratan 
terhadap hak milik dalam ajaran Islam, yaitu 
dengan sistem keadilan dan sesuai dengan 
hak-hak semua yang terlibat di dalamnya. Hak 
milik perorangan didasarkan pada kebebasan 
individu yang wajar dan kodrati, sedangkan 
kerjasama didasarkan pada kebutuhan dan 
kepentingan bersama.

	 Bagi Islam manfaat dan kebutuhan 
atas dasar materi adalah untuk kesejahteraan 
seluruh umat manusia. Karena terdapat dua 
prinsip utama: Pertama, tak seorang pun 
atau sekelompok orang pun yang berhak 
untuk mengeksploitir orang lain. Kedua, tak 
seorang pun atau sekelompok orang pun boleh 
memisahkan diri dari orang lain dengan tujuan 
untuk membatasi kegiatan ekonomi dikalangan 
mereka saja.1 

	 Pengembangan konsep kerangka 
ekonomi Islam (upaya untuk mengatasi 
kesenjangan sosial) diperlukan adanya sistem 
ekonomi yang di dalamnya terdapat lima nilai 
instrumental (hal-hal pokok) yang strategis 
yang mempengaruhi tingkah laku ekonomi 
seorang muslim, masyarakat dan pembangunan 
ekonomi. Nilai-nilai instrumental tersebut 
adalah: kerjasama ekonomi, jaminan sosial, peran 
negara, pelarangan riba dan pelaksanaan ajaran 
zakat.2 Infak dan sedekah dapat dimasukkan 
dalam sistem ini.

Zakat merupakan salah satu prinsip 
ajaran Islam yang terdapat dalam rukun Islam. 
Posisi zakat ditempatkan sebagai sendi ketiga, 
tiang tengah bangunan Islam, adalah tempat 

bersandar semua perangkat bangunan yang 
berhubungan dengan aspek perekonomian. Ke
wajiban menunaikan zakat tidak dapat dipisah
kan dengan kewajiban menegakkan shalat. 
Keduanya selalu terangkai sebagai indikator 
dominan dalam kegiatan amal ibadah. Jika 
shalat tekanan pelaksanaannya adalah langsung 
kepada Tuhan, maka zakat tekanannya langsung 
pada masyarakat. Firman Allah dalam al-Qur’an 
surah al-Baqarah (2) ayat 110 sebagai berikut:

Terjemahnya:
“Dan laksanakanlah salat dan tunaikan-lah zakat. 
Dan segala kebaikan yang kamu kerjakan untuk 
dirimu, kamu akan mendapatkannya (pahala) di 
sisi Allah. Sesungguhnya Allah Maha Melihat 
apa yang kamu kerjakan.”3

Zakat merupakan suatu ajaran dasar Islam 
yang ampuh dalam menjawab tantangan kon
telasi sosial umat manusia. Ajaran zakat me
wajibkan orang-orang Islam yang mampu untuk 
mengeluarkan sebahagian harta bendanya dan 
disampaikan kepada fakir miskin dan orang lain 
yang berhak menerimanya.

Pemahaman tentang zakat dan pengelo
laannya baik dalam cara pengumpulan mau
pun sistem pendayagunaannya, administrasi 
pengelolaan dan pendekatan terhadap masya
rakat agar terpanggil menunaikan kewajibannya 
membayar zakat, masih memerlukan perbaikan-
perbaikan sehingga zakat dapat menjadi salah 
satu sumber pendapatan negara, untuk sebesar-
besarnya dapat dimanfaatkan bagi kepentingan 
masyarakat. 

Berdasarkan latar belakang masalah dan 
penjelasan yang telah dikemukakan, maka ma
salah pokok yang akan dibahas adalah bagai
mana pengelolaan zakat persepektif hukum 
kontemporer.



70 Jurnal Hukum Diktum, Volume 13, Nomor 1, Januari 2015  68 - 74

II. 	 PEMBAHASAN

A.	 Pengertian Zakat
Ditinjau dari segi etimologi, zakat mem

punyai beberapa arti, yaitu al-Barakah (keber
kahan), al-Nama’ (pertumbuhan dan perkem
bangan), al-Thaharah (kesucian), al-Shalah (baik).4

Pendapat lain mengatakan bahwa zakat 
merupakan akar kata dari za-ka-wa, yang berubah 
menjadi zaka dengan menghilangkan huruf ‘illah 
(sakit) waw yang berarti bertambah dan tumbuh, 
sehingga dapat dikatakan kalu tanaman itu zaka 
artinya tumbuh, sedangkan setiap yang ber
tambah disebut zakat artinya bertambah.5

Menurut terminologi syar’i (fiqh) mem
punyai pemaknaan yang berbeda-beda antara 
satu ulama dengan ulama lainnya, walaupun 
pada prinsipnya sama. Misalnya, al-Hawi dikutip 
oleh al-Nawawi mengatakan bahwa zakat adalah 
nama atau sebutan untuk mengambil dari se
bahagian harta yang tertentu menurut sifat-sifat 
tertentu untuk diberikan kepada golongan-
golongan tertentu pula.6

Al-Syaukani dalam kitabnya Nail al-Awthar, 
mendefinisikan zakat adalah memberikan se
bahagian dari harta yang sudah sampai nisab
nya kepada para fakir dan setaraf dengannya, 
tanpa ada larangan syara’ yang melarang mem
berikan kepadanya.7

Ensiklopedia al-Qur’an, zakat ialah menge
luarkan sebagian harta, diberikan kepada yang 
berhak menerimanya, supaya harta yang tinggal 
menjadi bersih dan orang yang mempunyai 
harta menjadi suci jiwa dan tingkah lakunya.8

Pengertian zakat yang telah disebutkan di 
atas dapat dipahami bahwa hubungan antara 
makna bahasa dengan pengertian istilah, sangat 
nyata dan erat sekali, yaitu bahwa harta yang 
dikeluarkan zakat akan menjadi berkah, tumbuh, 
berkembang dan bertambah, suci dan baik.

B.	 Sumber Zakat
Zakat pada hakikatnya ada dua macam, 

yang keduanya memiliki substansi yang ber
beda, yaitu zakat harta (mal), dan zakat fitrah. 
Zakat harta, al-Qur’an secara global menyata
kan bahwa zakat diambil dari setiap harta yang 

kita miliki, seperti yang tertuang dalam Q.S. at-
Taubah (9): 103

Terjemahnya:
“Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, 
dengan zakat itu kamu membersihkan dan men
sucikan mereka dan mendoalah untuk mereka. 
Sesungguhnya doa kamu itu (menjadi) keten
teraman jiwa bagi mereka. dan Allah Maha men
dengar lagi Maha Mengetahui.9

Al-Qur’an juga menyatakan bahwa zakat di
ambil dari setiap hasil usaha yang baik dan halal, 
seperti digambarkan dalam QS. Al-Baqarah (2): 
267

Terjemahnya:
“Dan berkatalah orang-orang yang mengikuti: 
“Seandainya kami dapat kembali (ke dunia), pasti 
kami akan berlepas diri dari mereka, sebagaimana 
mereka berlepas diri dari kami.” Demikianlah Allah 
memperlihatkan kepada mereka amal perbuatannya 
menjadi sesalan bagi mereka; dan sekali-kali mereka 
tidak akan keluar dari api neraka.10

Kedua ayat tersebut, Ahmad Mustafa al-
Maraghi menyatakan dalam tafsir al-Maraghi 
bahwa perintah Allah untuk orang-orang yang 



71Abdain, Pengelolaan Zakat Perspektif Hukum Islam Kontemporer

beriman untuk mengeluarkan zakatnya dari hasil 
usaha yang terkait, baik yang berupa mata uang, 
barang dagangan, hewan ternak, maupun yang 
berbentuk tanaman, buah-buahan, dan biji-biji
an, dengan syarat dari harta yang baik, terpilih 
dan halal.11

Yusuf Qardawi menyatakan bahwa yang di
maksud dengan harta (amwal) merupakan bentuk 
plural dari kata mal yang berarti segala sesuatu 
yang sangat dinginkan oleh manusia untuk me
nyimpan dan memilikinya.12

Ulama lain, seperti Mustafa Ahmad Zarqa’, 
menyatakan bahwa harta yang wajib dikeluar
kan zakatnya adalah segala harta yang secara 
konkrit bernilai dalam pandangan manusia dan 
dapat digunakan menurut galibnya.13

Sejalan dengan pendapat para ulama ter
sebut, dalam penetapan harta menjadi sumber 
atau obyek zakat yang wajib dikeluarkan zakat 
adalah:
1.	 Uang tunai (alat pembayaran, emas dan perak
2.	 Harta benda perdagangan. Mencakup segala 

sesuatu yang dipersiapkan untuk men
dapatkan keuntungan.

3.	 Hewan ternak, mencakup antara lain: unta, 
sapi dan domba atau kambing dan sebagai
nya.

4.	 Segala macam hasil pertanian
5.	 Hasil tambang yang berasal dari peut bumi 

seperti, besi, logam, dan tembaga dan seba
gainya.14

Pedoman pelaksanaan zakat yang dikeluar
kan oleh Kementerian Agama telah merumus
kan empat butir prinsip sumber atau obyek 
zakat, yaitu:
1.	 Bahwa zakat itu terdapat pada semua harta 

yang mengandung illat kesuburan, atau 
berkembang, baik berkembang dengan sen
dirinya atau dikembangkan dengan jalan 
diternak-kan atau diperdagangkan.

2.	 Bahwa zakat itu dikenakan pada semua jenis 
tumbuh-tumbuhan dan buah-buahan yang 
bernilai ekonomis.

3.	 Bahwa zakat itu terdapat di dalam segala 
harta yang dikeluarkan dari perut bumi, 

bak yang berbentuk cair, maupun yang ber
wujud padat.

4.	 Bahwa gaji, honor dan uang jasa, yang kita 
terima, di dalamnya ada harta zakat yang 
wajib ditunaikan.15

C.	 Pengelolaan Zakat
Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 

tentang pengelolaan zakat dinyatakan bahwa 
pengelolaan zakat bertujuan untuk meningkat
kan efektivitas dan efisiensi pelayanan dalam 
pengelolaan zakat; dan meningkatkan manfaat 
zakat untuk mewujudkan kesejahteraan masya
rakat dan penanggulangan kemiskinan.

Upaya untuk mewujudkan fungsi dan peran 
zakat dalam mensejahterakan masyarakat, maka 
undang-undang pengelolaan zakat yang di
keluarkan oleh pemerintah, pada prinsipnya 
adalah untuk memfasilitasi, memotivasi dan 
mengukuhkan pengelolaan zakat yang dikeluar
kan oleh Badan Amil Zakat atau Lembaga Amil 
Zakat.

Menurut pandangan Islam, pemerintah ber
tanggung jawab terhadap kesejahteraan rakyat
nya, salah satu wujud dari pelaksanaan tanggung 
jawab tersebut adalah menjaga keseimbangan 
agar tidak terdapat jurang pemisah yang dalam 
antara yang kaya dengan yang miskin, dengan 
jalan pengelolaan terhadap dana zakat. 

Tanggung jawab pemeintah mengelola zakat 
dalam Islam berdasarkan kepada isyarat QS. al-
Taubah (9) ayat 103

Terjemahnya:
“Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, 
dengan zakat itu kamu membersihkan dan men
sucikan mereka dan mendoalah untuk mereka. 
Sesungguhnya doa kamu itu (menjadi) keten
teraman jiwa bagi mereka. dan Allah Maha men
dengar lagi Maha Mengetahui.”16



72 Jurnal Hukum Diktum, Volume 13, Nomor 1, Januari 2015  68 - 74

Dr Yusuf Qardhawi menyatakan bahwa se
dikitnya ada beberapa faktor yang mendasari 
keberhasilan suatu lembaga pengelolaan zakat :
1.	 Memperluas cakupan harta wajib zakat 

dengan dalil umum, sebagai strategi dalam 
“fundraising” (penghimpunan dana) yang 
hal tersebut mencakup harta yang nampak 
“dhahirah” dan yang tidak nampak “bathinah” 

2.	 Manajemen yang profesional
3.	 Distribusi yang baik.

Ulama-ulama klasik pada umumnya meng
kategorikan bahwa harta yang kena zakat 
adalah : binatang ternak, emas dan perak, barang 
dagangan, harta galian dan yang terakhir adalah 
hasil pertanian. Tetapi dalam ijtihad kontem
porer yang saat ini salah satunya diwakili oleh 
bukunya Yusuf Qardhawi, beliau merinci banyak 
sekali model-model harta kekayaan yang kena 
zakat, sebanyak model dan bentuk kekayaan 
yang lahir dari semakin kompleksnya kegiatan 
perekonomian.

Yusuf Qardhawi membagi katagori zakat ke 
dalam sembilan katagori; zakat binatang ternak, 
zakat emas dan perak yang juga meliputi uang, 
zakat kekayaan dagang, zakat hasil pertanian 
meliputi tanah pertaanian, zakat madu dan pro
duksi hewani, zakat barang tambang dan hasil 
laut, zakat investasi pabrik, gedung dan lain-
lain, zakat pencarian, jasa dan profesi dan zakat 
saham serta obligasi.

Merujuk ke jumlah katagori tersebut, kita 
akan dapatkan bahwa hasil ijtihad fiqh zakat 
kontemporer jumlahnya hampir dua kali lipat 
katagori harta wajib zakat yang telah diklassi
fikasikan oleh para ulama klasik. Katagori baru 
yang terdapat pada buku tersebut adalah, zakat 
madu dan produksi hewani, zakat investasi 
pabrik, gedung dan lain-lain. Zakat pencarian 
dan profesi serta zakat saham dan obligasi. 
Bahkan Yusuf Qardhawi juga menambah dengan 
zakat hasil laut yang meliputi mutiara dan lain-
lain.17

Seorang pakar ekonomi Islam Mundzer 
Kahf juga mengungkapkan hal senada bahwa: 
Ajaran Islam dengan rinci telah menentukan, 

syarat katagori harta yang harus dikeluarkan 
zakatnya, lengkap dengan tarifnya. Maka 
dengan ketentuan yang jelas tersebut tidak ada 
hal bagi pemerintah (pengelola zakat) untuk 
merubah tarif yang telah ditentukan. Akan 
tetapi pemerintah (pengelola zakat) dapat meng
adakan perubahan dalam struktur harta yang 
wajib dizakati dengan berpegang pada nash-
nash umum yang ada dan pemahaman terhadap 
realita modern.18

Kaidah yang digunakan oleh ulama kon
temporer dalam memperluas katagori harta 
wajib zakat adalah bersandar pada dalil-dalil 
umum, disamping berpegang pada syarat harta 
wajib zakat yaitu tumbuh dan berkembang. Baik 
tumbuh dan berkembang melalui usaha atau 
berdasarkan pada zat harta tersebut yang ber
kembang.19

Dalam zaman modern ini yang ditumbuh
kan dan dikembangkan untuk memperoleh 
hasil yang memiliki nilai ekonomis yang luar 
biasa memang banyak sekali, manusia bukan 
hanya mampu mengekploitasi potensi eksternal 
dirinya tapi manusia modern dapat juga meng
ekploitasi potensi yang ada dalam dirinya 
untuk dikembangkan dan diambil hasilnya dan 
kemudian mengambil untung dari keahliannya 
tersebut seperti para dokter, pengacara, dosen, 
dan lain-lain.

Berdasarkan definisi inilah maka ijtihad kon
temporer khususnya Yusuf Qardhawi mengem
bangkan empat katagori baru pada katagori harta 
yang wajib dizakati. Dan semua katagori baru 
yang muncul dapat dilihat relevansinya dengan 
konteks ekonomi modern.

Peran kemajuan teknologi juga turut ber
peran dalam mengembangtumbuhkan harta ke
kayaan, maka barang-barang yang diproduksi 
melalui proses teknologi tersebut juga tidak 
dapat luput dari kewajiban zakat, baik hal ter
sebut berupa produk pertanian ataupun produk 
peternakan.

Ijtihad-ijtihad kotemporer mengenai zakat 
yang muncul sekarang ini pada dasarnya tetap 
berpedoman pada karya-karya klasik dan pada 
nash-nash yang ada bukan merupakan ijtihad 



73Abdain, Pengelolaan Zakat Perspektif Hukum Islam Kontemporer

yang tanpa dasar. Hal tersebut dapat kita lihat 
pada pembukaan buku fiqh zakat Yusuf Qar
dhawi yang menjelaskan tentang rujukan-
rujukan yang digunakannya dalam ijtihadnya.

Pemberlakuan UU NO 23 th 2011 mengenai 
pengelolaan zakat, diharapkan tidak kaku dalam 
menilai masalah zakat, karena kekakuan atau 
kefanatismean kita hanya mau menggunakan 
satu madzhab fiqh misalnya, justru akan cukup 
menghambat terealisasinya tujuan-tujuan di
syariatkannya zakat yang memiliki dimensi 
ekonomi dan sosial. Ruh ketidakkakuan dan 
menerima ijtihad-ijtihad kontemporer yang ber
dasar pada kaidah-kaidah umum Islam inilah 
yang akan semakin mendorong keefektifan pe
ngelolaan zakat, dan bahkan akan melahirkan 
Undang-undang zakat tambahan yang bukan 
hanya mengurus para pengelolanya saja tetapi 
merumuskan harta-harta yang terkena zakat.

Al-Qur’an secara implisit menyebutkan 
bahwa keterlibatan negara dalam pengelolaan 
zakat sangat diperlukan. Hal ini disebabkan pe
merintah dipandang memiliki ketentuan yang 
lebih dalam hal untuk menghimpun dan menya
lurkan zakat.

Pengelolaan zakat dalam fiqh Islam, disurvei 
oleh Qardhawi sebagai berikut:20

Pertama, pengelolaan zakat adalah bagian 
dari otoritas pemerintah Muslim. Kedua, negara 
harus mempertahankan neraca terpisah untuk 
zakat dari penerimaan dan pengeluaran negara 
lainnya. Ini yang umum dikenal sebagai bail al 
mal yang terpisah untuk zakat. Ketiga, pemerintah 
diizinkan mengumpulkan zakat dari seluruh 
jenis harta. Masyarakat harus menyerahkan zakat 
kepada pemerintah sepanjang pemerintah dapat 
menyalurkan zakat tersebut kepada golongan 
yang telah ditetapkan syariat. Keempat, kega
galan pemerintah mengelola kewajiban zakat 
tidak menghapus tanggung jawab individu dari 
pembayaran zakat. Wajib zakat namun tetap 
harus menilai zakat yang harus dibayarnya dan 
menyalurkannya sebagaimana ketentuan syariah.

III. 	 PENUTUP

A.	 Kesimpulan
1.	 Zakat merupakan harta yang wajib di

keluarkan agar dengan harta tersebut akan 
menjadi berkah, tumbuh, berkembang serta 
bertambah. Zakat pada hakikatnya ada dua 
macam, yang keduanya memiliki substansi 
yang berbeda, yaitu zakat harta (mal), dan 
zakat fitrah. Zakat harta, al-Qur’an secara 
global menyatakan bahwa zakat diambil 
dari setiap harta yang kita miliki, seperti 
yang tertuang dalam Q.S. at-Taubah (9): 103. 
Al-Qur’an juga menyatakan bahwa zakat 
diambil dari setiap hasil usaha yang baik 
dan halal, seperti digambarkan dalam QS. 
Al-Baqarah (2): 267.

2.	 Pengelolaan zakat di negara muslim kon
temporer menjadi sangat beragam. Ter
dapat dua bentuk pengelolaan zakat di 
masyarakat muslim kontemporer. Pertama, 
sistem pembayaran zakat secara wajib 
(obligatory system) seperti di Arab Saudi, 
Sudan, dan Pakistan, serta Malaysia. Ke
dua, sistem pembayaran zakat secara suka
rela (voluntary system) seperti di Kuwait, 
Bangladesh, Yordania, Indonesia, Mesir, 
Afrika Selatan dan negara-negara dimana 
muslim adalah minoritas.

Catatan Akhir :
1 Ismail L. al-Fauqi, Tauhid:Its Implication for Thought and 

Life, (Wahsinton DC: The Internastional Institute of Islamic 
Thuoght, 1982), h. 206-204

2 M. Daud Ali, Sistem Ekonomi Islam Zakat dan Wakaf, 
(Jakarta: UI Press, 1988), h. 9.

3 Kementerian Agama RI., Al-Qur’an dan Terjemahnya 
(Jakarta: PT. Sinergi Pustaka Indonesia, 2012), h.20

4 Majma> al-Lugah al->Arabiyyah, al-Mu’jam al-
Washith, (Mesir: Dar al-Ma’arif, 19720, h. 396 

5 Yusuf Qardhawi, Fiqh al-Zakat, (Beirut: Dar al-Irsyad, 
1969), h. .38 

6 Abu Zakariyah Mahyu al-Din bin Syaraf al-Nawawi, 
al-Majmu’ Syarah al-Muhazzab Jilid V (Beirut: Dar al-Fikr, 
t.th), h. 325.

7 Al-Syaukani, Nail al-Authar, Jilid IV, (Kairo: Mustafa 
al-Babi al-Halabi, t.th.), h. 129. 

8 H. Fachruddin, Ensiklopedia al-Qur’an, (Jakarta: 
Rineka Cipta, 1992), h. 619

9 Kementerian Agama RI., Al-Qur’an dan Terjemahnya 
(Jakarta: PT. Sinergi Pustaka Indonesia, 2012), h. 273

10 Kementerian Agama RI., Al-Qur’an dan Terjemahnya 
(Jakarta: PT. Sinergi Pustaka Indonesia, 2012), h.55



74 Jurnal Hukum Diktum, Volume 13, Nomor 1, Januari 2015  68 - 74

11 Ahmad Mustafa al-Maragi, Tafsir al-Maragi, Jilid I 
(Beirut: Dar al-Fikr, 1984), h. 39

12 Yusud al-Qardawi, Fiqh al-Zakat, (Beirut: Muassasah 
al-Risalah, 1991), h. 126

13 Mustafa Ahmad Zarqa, al-Fiqh al-Islami fi Tsaubihi al-
Jadid, (Damaskus: Jami’ah Damaskus, 1964), h. 118

14 Abdullah Nasih Ulwan, Ahkamu al-Zakat ‘Ala Dhaw al-
Mazahib al-’Arbai’ah, diterjemahkan oleh Abdullah Audah, 
Hukum Zakat dalam Pandangan Empat Mazhab, (Jakarta: Litera 
Antarnusa, 1985), h. 7.

15 Direktorat Pengembangan Zakat dan Wakaf Ditjen 
Bimas Islam dan Penyelenggaraan Haji Depag, Pedoman 
Pengelolaan Zakat, (Jakarta: Depag, 2003), h.

16 Kementerian Agama RI., Al-Qur’an dan Terjemahnya 
(Jakarta: PT. Sinergi Pustaka Indonesia, 2012), h.273

17 Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat,(Alih bahasa Salman 
Harun dkk) Pustaka Lintera AntarNusa, Bogor, 2002)

18 Mundzer Kohf, op.cit, h.37	
19 Ibid
20  Yusuf al-Qardawi, Fiqh al-Zakat, (Beirut: Muassasah 

al-Risalah, 1991), h. 126	

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah Nasih Ulwan, Ahkamu al-Zakat ‘Ala 

Dhaw al-Mazahib al-’Arbai’ah, diterjemahkan 
oleh Abdullah Audah, Hukum Zakat dalam 
Pandangan Empat Mazhab, Jakarta: Litera 
Antarnusa, 1985.

Abu Zakariyah Mahyu al-Din bin Syaraf al-
Nawawi, al-Majmu’ Syarah al-Muhazzab Jilid 
V, Beirut: Dar al-Fikr, t.th

Ahmad Azhar Basyir, Refleksi Atas Persoalan Ke
islaman, cet. ke-3 Bandung: Mizan, 1994

Ahmad Mustafa al-Maragi, Tafsir al-Maragi, Jilid 
I, Beirut: Dar al-Fikr, 1984

Al-Qardlawi, Yusuf,, Hukum Zakat, (Alih bahasa 
Salman Harun dkk) Pustaka Lintera Antar 
Nusa, Bogor, 2002

Al-Syaukani, Nail al-Authar, Jilid IV, (Kairo: 
Mustafa al-Babi al-Halabi, t.th H. Fachruddin, 
Ensiklopedia al-Qur’an, Jakarta: Rineka 
Cipta, 1992.

Direktorat Pengembangan Zakat dan Wakaf 
Ditjen Bimas Islam dan Penyelenggaraan 
Haji Depag, Pedoman Pengelolaan Zakat, 
Jakarta: Depag, 2003

Ensiklopedi Islam, Cet. Ke-5 Jakarta: PT. Ichtiar 
Baru Van Hjoeve, 1994

Fatkhurrahman Jamil, Filsafat Hukum Islam, 
Jakarta: Logos wacana Ilmu,1997

Ibnu Rusyid, Bidāyah al-Mujtāhid wa Nihāyah al-
Muqtashid,cet. ke-2 Mesir: Mustafa al-Babi 
al-Halabi, 1950

Kementerian Agama RI., Al-Qur’an dan Terjemah
nya, Jakarta: PT. Sinergi Pustaka Indonesia, 
2012.

M  .Abdul Mannan, Teori dan Praktek Ekonomi 
Islam, Yogyakarta: PT. Dana Bhakti Prima 
Yasa, 1997

Majma’ al-Lugah al-’Arabiyyah, al-Mu’jam al-
Washith, Mesir: Dar al-Ma’arif, 19720 

Mas’udi, Masdar Farid, Pajak itu Zakat Uang 
Allah untuk kemaslahatan Rakyat, Bandung, 
Mizan, 2005 

Masjfuk Zuhdi, Masail Fiqhiyah, Edisi II cet. VII, 
Malang, 1994, ttp

Muhammad Hadi, Problema Zakat Profesi 
dan Solusinya (Sebuah Tinjauan Sosiologi 
Hukum Islam), Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2010. 

Mustafa Ahmad Zarqa, al-Fiqh al-Islami fi Tsaubihi 
al-Jadid, Damaskus: Jami’ah Damaskus, 1964.

Yusud al-Qardawi, Fiqh al-Zakat, Beirut: Muassasah 
al-Risalah, 1991.

Yūsuf al-Qaradawī, Syari’at Islam Ditantang 
Zaman, terj. Abu Zaky, Surabaya: Pustaka 
Progresif, 1990.

Yusuf al-Qardawi, Fiqh al-Zakat, Beirut: Muassasah 
al-Risalah, 1991 

Yusuf Qardhawi, Fiqh al-Zakat, Beirut: Dar al-
Irsyad, 1969.


