
REKONSTRUKSI HUKUM PIDANA ISLAM
(Upaya Reformulasi Teori Hukuman berdasarkan Legal Reasoning 

Pemidanaan dalam Islam)

Ahmad Faisal
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sultan Amai Gorontalo

Email : ahmady_faiz@yahoo,co.id

Abstract: Cutting off of hands and feet, crucifixion, death penalty and flogging is a typical shape for 
Islamic criminal offence. If it form of punishment imposed, it gives a terrible impression on the public. 
The problem is, whether the ways these penalties are fixed and must be impelemented in accordance with 
instructions verses of the Koran and the Sunnah of the Prophet, or in fact made possible a change in the 
form of punishment which was originally focused on physical abuse to torture that is non-physical. In 
this context required a reconstruction effort. This reconstruction must be interpreted. Arkoun views, the 
reason for the anactment of the law of Islamic criminal law was to determine the causes behind the birth 
of the Islamic criminal law formulation in the form as it is known today.

Abstrak: Kesan mengerikan dari potong tangan dan kaki, penyaliban, hukuman mati dan dera 
yang merupakan bentuk khas bagi pelanggaran jinayah (pidana) Islam, adalah kesan populer 
yang dominan selama ini menyangkut penerapan hukum pidana Islam. Masalahnya, apakah 
cara-cara hukuman semacam itu bersifat tauqifiy yang harus dilaksanakan persis sebagaimana 
bunyi diktum ayat Al-Qur’an dan Sunnah Nabi, atau sesungguhnya dimungkinkan adanya 
perubahan bentuk hukuman yang semula terfokus pada siksaan fisik kepada siksaan baru 
yang bersifat non-fisik. Dalam konteks inilah, diperlukan sebuah upaya rekonstruksi.	
Rekonstruksi dalam konteks ini diartikan sebagai keharusan melakukan pembacaan ulang 
(i’âdah al-qira’âh), meminjam istilah Arkoun terhadap legal reasoning disyariatkannya hukum 
pidana Islam dan untuk mengetahui sebab-sebab yang melatarbelakangi kelahiran formulasi 
hukum pidana Islam dalam bentuknya seperti yang dikenal sekarang.

Kata Kunci: Rekonstruksi, Teori Hukuman, Pidana Islam

I. PENDAHULUAN

Hukum Islam disyariatkan Allah dengan 
tujuan utama untuk melindungi dan mereali
sasikan kemaslahatan umat manusia, baik ke
maslahatan individu maupun kemaslahatan 
kolektif. Kemaslahatan yang ingin diwujudkan 
hukum Islam itu menyangkut seluruh aspek 
kehidupan manusia yang kemudian oleh ahli 
hukum Islam (jurist) diklasifikasi menjadi aspek 
dharuriyat (primer), hajiyat (sekunder) dan 
tahsiniyat (kompelementer).1

Untuk melindungi, menjaga dan menjamin 
kemaslahatan-kemaslahatan tersebut, Islam me
netapkan sejumlah aturan, baik berupa perin
tah maupun larangan, dan dalam hal-hal ter
tentu, aturan itu disertai ancaman hukuman 
jika dilanggar. Perangkat aturan itulah yang ke
mudian dikenal sebagai hukum pidana Islam (al-
fiqh al-jinaiy atau al-tasyri’ al-jina’iy).2

Kesan populer yang dominan selama ini 
menyangkut penerapan hukum pidana Islam 
(semisal hukum potong tangan dan kaki, pe
nyaliban, hukuman mati dan dera) adalah kesan 



187Ahmad Faisal, Rekonstruksi Hukum Pidana Islam ....

mengerikan. Masalahnya kemudian, apakah 
cara-cara hukuman semacam itu bersifat tauqifiy 
yang harus dilaksanakan persis sebagaimana 
bunyi diktum ayat Al-Qur’an dan Sunnah Nabi, 
atau dimungkinkan adanya perubahan bentuk 
hukuman yang semula terfokus pada siksaan 
fisik kepada siksaan baru yang bersifar non-fisik.

Dalam semua sistem hukum pidana, per
hatian paling utama diberikan kepada bentuk 
hukuman yang akan dibebankan kepada pe
langgar hukum. Dengan demikian, studi yang 
dilakukan terhadap teori hukuman ini sesung
guhnya merupakan langkah mendasar untuk 
memahami suatu sistem hukum pidana terten
tu. Dalam kenyataannya, aplikasi suatu sistem 
hukum pidana apapun tidak mungkin dapat 
dijustifikasi tanpa suatu kejelasan bahwa teori 
tentang hukuman yang dibangun di dalam
nya dapat memenuhi tujuan dari sistem hukum 
pidana itu sendiri.

Dalam literatur, tidak banyak kajian yang 
membahas sifat dasar dan tujuan dari aspek 
hukuman dalam hukum pidana Islam. Para ahli 
hukum Islam (jurist), khususnya pada masa klasik 
dan menengah, tampaknya tidak begitu tertarik 
dengan pembahasan semacam ini. Terutama 
dalam hal hukuman had, para ulama tampaknya 
lebih dipengaruhi oleh suatu pemahaman bahwa 
sumber-sumber tekstual sudah memberikan ru
musan yang matang tentang bentuk-bentuk 
hukuman yang mesti diberikan sehingga mereka 
cenderung tidak lagi memikirkan legal reasoning 
yang ada dibalik bentuk hukuman tersebut. 

II. 	 PEMBAHASAN

A.	 Dasar Filosofis Pemidanaan dalam Hukum 
Islam
Dalam hukum Islam, hukuman yang di

ancamkan terhadap tindak pidana itu adakala
nya berupa had dan adakalanya berupa ta’zîr. 
Menurut Abd. Qadir Audah,3 had adalah semua 
jenis hukuman yang telah ditentukan dalam 
Al-Qur’an dan Sunnah. Kalau definisi ini di
perpegangi, maka qishash dan diyat pun masuk 
kategori ini. Selain dari had, qishash dan diyat, 

maka semua pelanggaran pidana lainnya masuk 
kategori ta’zîr.4 Di samping itu, sebagian ulama 
berpendapat masih terdapat satu jenis hukum
an lagi yang ditetapkan hukum pidana Islam, 
yaitu kifârah.5 Oleh karena tulisan ini tidak di
orientasikan pada upaya memahami detail-detail 
hukuman tersebut, maka pembahasan pun tidak 
disinggung secara rinci, kecuali pada beberapa 
bagian yang secara sengaja dibicarakan untuk 
melihat bagaimana seharusnya pemahaman yang 
perlu disosialisasikan sehingga kesan dehumani
sasi yang selama ini melekat pada sistem hukum 
pidana Islam dapat dihilangkan.

Hukum Islam mendasarkan rumusan hu
kuman bagi pelanggaran pidana pada dua aspek 
dasar, yaitu (1) ganti rugi/balasan (retribution); 
dan (2) penjeraan (deterrence).6

Fungsi retributif ini tampaknya dipenga
ruhi oleh ayat-ayat Al-Qur’an sendiri yang 
dalam banyak ayatnya membahas aspek ini.7 
Sebagai alasan rasional dibalik pemberian hu
kuman, maka fungsi ini secara inheren harus 
memenuhi dua unsur, yakni (1) kekerasan suatu 
hukuman, dan (2) keharusan hukuman itu di
berikan kepada pelaku perbuatan kriminal.

Bila dibandingkan dengan bentuk hukum
an dalam sistem hukum pidana lain, tampaknya 
hukum pidana Islam memang menuntunkan 
suatu bentuk hukuman yang paling keras. Me
nurut Muhammad Quthb, kerasnya hukuman 
dalam pidana Islam disebabkan karena pertim
bangan psikologis yakni dalam rangka meme
rangi kecenderungan para kriminalis untuk me
langgar hukum, sehingga pemberian hukuman 
yang keras secara reciprocal merupakan balasan 
terhadap tindak kriminal yang dilakukannya 
untuk membuatnya jera dan tidak mengulangi 
perbuatannya.8

Teori kekerasan hukuman ini sesungguh
nya tidak hanya menjadi isu yang kontroversial 
di kalangan muslim saja. Dalam topik yang se
jenis, para ahli filsafat hukum barat sejak awal 
juga memperdebatkan hal ini.9 Merekapun se
cara teoritis terpecah menjadi dua kubu dengan 
opsinya masing-masing. Beberapa ahli berpen
dapat bahwa yang dibutuhkan pelanggar hukum 



188 Jurnal Hukum Diktum, Volume 13, Nomor 2, Juli 2015  186 -  193

adalah pengobatan (treatment), bukan justru 
hukuman yang berat.10 Artinya, hukuman yang 
diberikan kepada pelaku kriminal tidak seharus
nya berupa siksaan, akan tetapi sekedar meng
obati sakit yang ia derita. Di sisi lain, para ahli 
dengan pandangan yang berbeda memandang 
bahwa hukuman yang berat diperlukan untuk 
mencegah meningkatnya angka kriminalitas 
yang cenderung tinggi. Hukuman bagi pendu
kung pandangan ini dipahami sebagai tujuan 
fungsional.

Aspek kedua yang inheren dalam hukum
an yang retributif adalah keharusan hukuman 
itu diberikan kepada orang yang melakukan tin
dakan pidana. Hal ini dapat dimengerti karena 
suatu hukuman akan kehilangan semangat retri
butifnya jika tidak ditimpakan kepada pelaku
nya.

Fungsi kedua suatu hukuman adalah pen
jeraan (deterrence). Sebagaimana yang dikemu
kakan oleh Blanshard bahwa “...apapun bentuk
nya, hukuman secara umum diharapkan men
jadi penjera dari suatu tindakan kriminal”,11 
maka penjeraan ini menjadi alasan rasional di
jatuhkannya hukuman. Berbeda dengan retri
busi yang cenderung melihat ke belakang sejak 
awal terjadinya perbuatan pidana tersebut, maka 
hukuman penjeraan ini proyeksinya ke depan 
yaitu sebagai tindakan pencegahan agar pe
langgaran itu tidak terulang. Efek penjeraan ini 
mempunyai dua tujuan yaitu tujuan internal dan 
tujuan general. Pada aspek internal, penjeraan 
ini ditujukan kepada si pelaku kejahatan agar 
merasa kapok, sedangkan secara general pen
jeraan diproyeksikan kepada masyarakat umum 
agar takut untuk melakukan tindakan kriminal.

Islam memandang sifat penjeraan meru
pakan hal yang paling utama dalam pemberian 
hukuman. Pandangan seperti ini dapat dili
hat dari beberapa pendapat ulama berkenaan 
dengan tujuan dijatuhkannya suatu hukuman. 
Karena pandangan seperti inilah, maka Maududi 
misalnya mendefinisikan hudud sebagai hukum
an penjeraan yang diciptakan Tuhan untuk 
mencegah manusia melakukan pelanggaran 
hukum.12 Dengan teori penjeraan ini pula, dapat 

dipahami mengapa baberapa hukuman yang di
tuntunkan dalam syari’at Islam harus dilakukan 
di depan publik.

Meskipun demikian, tujuan penjeraan untuk 
menumbuhkan rasa takut ternyata kemudian 
digugat keabsahannya, apalagi jika mengingat 
bahwa hak terlindung dari rasa takut sebagai 
salah satu bentuk hak asasi manusia. Howard 
Jones misalnya berpandangan bahwa adalah naif 
untuk mencegah terulangnya perbuatan kriminal 
itu dengan merangsang rasa takut manusia, 
whether legally correct behavior maintained for such 
reasons in worth having.13

Boleh jadi karena legal reasoning pemberian 
hukuman terhadap pelaku kriminal seperti dike
mukakan di atas dirasa tidak lagi relevan, maka 
di era modern ini terdapat kecenderungan para 
ahli phenology untuk menjadikan sifat reformation 
sebagai alasan pemberian hukuman bagi suatu 
tindak pidana. Bagi para kriminolog, reformasi 
sendiri lebih diartikan sebagai pengobatan (cure). 
Kecenderungan ini didasari pemikiran bahwa 
orang yang melakukan tindakan kriminal tidak 
lagi tepat dipandang sebagai “orang yang 
jelek”, akan tetapi lebih tepat dipandang seba
gai “orang yang sakit.” Karena ia sakit, maka ia 
membutuhkan pertolongan karena …something 
has gone wrong which leads him to react in antisocial 
way in situations which stimulate others to construc
tive actions.14 Kalau ini disepakati, maka hu
kuman-hukuman badaniyah tentu tidak lagi 
relevan dan itupun tidak perlu lagi dilaksanakan 
di depan umum. 

Bagaimana seharusnya sikap Muslim me
nanggapi fenomena ini. Tentu tidak mudah 
menjawab persoalan tersebut dengan jawaban 
yang tuntas apalagi disepakati. Pro dan kontra 
pasti terjadi, apalagi karena alasan religious 
idealisme,15 maka kecenderungan mayoritas ahli 
hukum untuk mempertahankan bentuk-bentuk 
hukuman konvensional yang sudah diatur se
cara ekspilit, menjadi semakin menguat, dan 
karena itu penolakannya untuk melakukan re
konstruksi menurut mereka menjadi beralasan. 
Karena itu, walaupun para jurist percaya pada 
kaedah “al-hukm yaduru ma’a ‘illatih wujûdan wa 



189Ahmad Faisal, Rekonstruksi Hukum Pidana Islam ....

adaman”, tetapi pada tataran praksisnya kaidah 
ini hanya berjalan pada hal-hal yang bersifat 
non-eksplisit. Meskipun demikian, tidaklah ber
arti bahwa kecenderungan pembaruan hukum 
pidana itu tidak disambut sama sekali oleh 
pemikir muslim. Meskipun tidak mayoritas, 
kecenderungan itu tetaplah dirasakan sangat 
relevan terutama dalam rangka pencarian rele
vansi antara Islam dan realitas kemodernan. 
Untuk itu, pemikir seperti Abdullah Ahmed an-
Na’im misalnya, seharusnya mendapat respon 
intelektual yang positif. An-Na’im mendamba
kan adanya keinginan untuk memformat kem
bali bangunan hukum Islam dan disesuaikan 
dengan lingkungan masyarakat modern yang 
plural dan terdiri dari berbagai nilai kultur 
yang dianutnya.16 Ini menurutnya hanya bisa 
dicapai bila umat Islam siap untuk melakukan 
rekonstruksi dan desakralisasi hukum Islam 
dan membawanya sesuai dengan alur sejarah 
manusia itu sendiri, bukan malah melepaskan
nya dari dimensi ruang dan waktu sejarah per
adaban umat manusia.

B.	 Tawaran Rekonstruktif
Harus diakui bahwa dalam memahami 

ajaran Islam, ulama periode klasik lebih menge
depankan pendekatan ta’abbudi (hukum Islam 
diterima apa adanya tanpa komentar). Karena
nya, kausalitas ‘illat hukum dan hikmat tasyri’ 
tidak banyak terungkap sehingga pikiran kaum 
muslim menjadi jumud dan beku. Dalam masa
lah pidana, mereka lebih menekankan aspek 
jawâhir dibanding zawâjir-nya. Hukuman yang 
diberikan hanya dipahami sebagai upaya pene
busan dosa kepada Allah, sehingga bentuk 
hukuman yang paling idealpun adalah apa yang 
telah disebutkan oleh Allah. Karena berpegang 
pada prinsip ini, maka hukuman bagi pencuri 
tidak lain adalah potong tangan, pezina mesti 
dirajam dan seterusnya.

Pembaruan dalam bidang ini dapat di
tempuh dengan jalan sebaliknya, yakni mema
hami hukum Islam dengan pendekatan ta’aqquli. 
Dengan pendekatan ini, ‘illat hukum dan hikmah 
tasyri’ dapat dicerna oleh penalaran umat Islam, 

terutama dalam masalah kemasyaratakan. Karena 
itu, dalam masalah pidana maka seharusnya 
yang lebih dikedepankan adalah aspek zawâjir-
nya. Dengan demikian, hukuman tidak terikat 
dan terpaku pada apa yang tertera dalam nash.

Kajian berikut ini akan penulis orientasi
kan untuk menguatkan asumsi seperti yang di
sebutkan terakhir dengan mengambil contoh 
persoalan hudûd yakni dalam masalah pencurian 
dan perzinahan. Pilihan itu disebabkan karena 
keduanya merupakan tindak pidana yang paling 
sering terjadi serta ancaman hukumannya cukup 
berat.

Berpijak pada pembahasan sebelumnya 
tentang fungsi pemidanaan dan tujuan utama 
pensyari’atan hukum pidana Islam yaitu untuk 
melindungi kepentingan umum, maka dalam 
rangka rethingking dan rekonstruksi ini, dengan 
memperhatikan ayat-ayat Al-Qur’an dan Hadis 
Nabi serta pendapat para ulama, dapatlah di
tegaskan bahwa fungsi pemidanaan adalah 
zawâjir dan jawâbir sekaligus. Akan tetapi, aspek 
zawâjir-nya lebih menonjol dan dominan. Dengan 
demikian, pensyari’atan hukum tersebut menjadi 
ta’aqquli atau ma’qûl ma’nâ. Penegasan seperti itu 
dikuatkan oleh kisah tentang Mâ’iz yang cukup 
populer dan tentang perkosaan yang terjadi pada 
zaman Nabi.

Pada zaman Rasul, pernah terjadi kasus per
kosaan terhadap seorang wanita di tengah kege
lapan subuh. Mendapat perlakuan tidak terpuji, 
wanita tersebut berteriak minta tolong dengan 
suara keras hingga menarik perhatian orang 
banyak. Melihat demikian banyaknya orang 
yang berdatangan, si pemerkosa kabur melarikan 
diri. Namun sebelum orang-orang sampai di 
TKP, seorang laki-laki telah datang lebih dahulu. 
Ketika orang banyak datang dan menanyai 
korban siapa yang memperkosanya, serta merta 
ia menuduh orang yang ada di dekatnya, karena 
hanya dialah satu-satunya yang ada di situ. 
Korban tidak dapat mengenali pemerkosanya 
mengingat keadaan masih gelap. Si laki-laki yang 
dituduh juga tidak dapat membela diri, karena 
tidak dapat menunjukkan bukti-bukti ketidak-
terlibatannya. Akhirnya ia diringkus, lalu diha



190 Jurnal Hukum Diktum, Volume 13, Nomor 2, Juli 2015  186 -  193

dapkan kepada Rasulullah untuk dijatuhi hu
kuman semestinya.

Si pemerkosa, tampaknya selalu mengikuti 
perkembangan. Ketika dengan pasrahnya laki-
laki yang dituduh sebagai pemerkosa hendak 
dan bersedia dijatuhi hukuman, timbullah di lubuk 
hatinya penyesalan yang luar biasa. Terbayang di 
hatinya ia telah berbuat dosa besar, tetapi orang 
lainlah yang menanggung akibat dan deritanya, 
sedangkan ia sendiri aman dan bebas. Terbayang 
pula, andaikata ia tidak segera bertindak dan 
membiarkan proses eksekusi berjalan, ia akan 
berdosa pula karena menyebabkan orang tak ber
salah mendapat hukuman berat.

Dengan kesadaran penuh dan penyesalan 
luar biasa terhadap perbuatannya, ia dengan 
mantap menyerahkan diri kepada Rasulullah 
untuk dijatuhi hukuman. Ia mengaku bahwa 
yang bersalah adalah dirinya, bukan orang yang 
hampir dieksekusi itu. Ia pun menyatakan penye
salannya yang dalam dan berjanji tidak akan 
mengulangi perbuatan tak senonoh tersebut.

Orang yang tertuduh kemudian dilepaskan 
oleh Nabi. Adapun si pelaku, setelah mendengar 
pengakuan dan penyesalannya, Nabi ternyata juga 
membebaskannya. Padahal pada saat itu para 
sahabat telah siap merajamnya. Bahkan dengan 
tegas Umar meminta Nabi untuk merajamnya. 
Akan tetapi, Nabi tetap dengan pendiriannya 
untuk tidak menghukumnya. Dalam pandangan 
Nabi, tidak ada guna dan manfaat menjatuhkan 
hukuman kepada orang yang sudah benar-benar 
sadar dan tobat. Tanpa dihukum pun ia tidak 
akan berbuat atau mengulangi kejahatannya.17 
Kasus tersebut di atas, semakin menguatkan 
pandangan bahwa fungsi pemidanaan adalah 
zawâjîr, yakni berfungsi menyadarkan dan mem
buat orang jera sehingga tidak mau berbuat atau 
mengulangi tindak pidana kejahatan.

Dengan demikian, jenis-jenis hukuman yang 
telah ditetapkan dalam Al-Qur’an dan Sunnah 
tidak harus diterapkan secara harfiah. Tetapi 
jenis dan bentuk hukuman apapun dapat di
benarkan selama dapat berfungsi sebagai zawâjir 
serta mampu mewujudkan tujuan pensyari’at
an hukum pidana Islam. Dan atas dasar ini, 

perumusan hukuman yang sejalan dengan 
kondisi kekinian dapat dibenarkan. Sedang
kan hukuman yang ditetapkan dalam Al-Qur’an 
dan Sunnah hanya dipandang sebagai batas 
maksimal yang perlu diterapkan manakala 
bentuk hukuman lain tidak dapat mewujudkan 
tujuan hukuman tersebut.

Contoh lain adalah tindak pidana pencurian, 
sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Maidah 
(5) : 38 yang menyebutkan bahwa hukuman bagi 
pencuri adalah potong tangan (qath’ul yad).18 
Mengenai hal ini pendapat para ulama terbagi 
dua:

Pertama, hukuman tersebut bersifat ta’abudî, 
karena itu tidak dapat diganti hukuman lain. 
Kedua, hukuman tersebut ma’qûl al-ma’nâ, yakni 
mempunyai maksud dan pengertian yang ra
sional. Karena itu dapat berwujud hukuman 
lain, tidak harus dengan potong tangan.19

Menurut para pendukung pendapat kedua, 
yang dimaksud dengan potong tangan adalah 
mencegah melakukan pencurian. Pencegahan 
tersebut dapat diwujudkan dengan penahanan 
dalam penjara dan sebagainya, tidak mesti 
dengan jalan potong tangan. Dengan demikian, 
ayat tersebut dapat berarti pencuri laki-laki dan 
pencuri perempuan, cegahlah kedua tangannya 
dari mencuri dengan cara yang dapat mewujud
kan pencegahan.

Golongan ini mengemukakan alasan bahwa 
kata memotong (al-qath’u) arti dasarnya adalah 
semata-mata pencegahan (al-man’u). Ada banyak 
riwayat yang dapat menguatkan argumen se
perti itu, diantaranya :

Menurut sebuah riwayat, Rasulullah pernah 
memberi hadiah kepada Aqra’ bin Habis al-
Tamîmî dan Uyainah bin Hisn al-Fazari masing-
masing seratus ekor unta, sedangkan kepada 
‘Abbâs bin Mardâs, Nabi menghadiahkan kurang 
dari seratus ekor unta. Kemudian ‘Abbâs men
dendangkan syair di hadapan Nabi yang meng
utarakan bahwa kedudukan dan perjuangan
nya, jika memang tidak lebih maka tidak dapat 
dipandang kurang dari Aqra’ dan Uyainah. 
Ketika mendengar syair tersebut dibaca ber
ulang-ulang oleh ‘Abbâs, Nabi berkata kepada 



191Ahmad Faisal, Rekonstruksi Hukum Pidana Islam ....

para sahabat: Iqtha’u ‘annî lisânahu (secara har
fiyah berarti: potonglah dari aku lidahnya). Para 
sahabat kemudian memberikan kepada ‘Abbâs 
tambahan hadiah sampai seratus unta, seba
gaimana yang diberikan Nabi kepada ‘Aqra dan 
Uyainah.

Sekiranya kata qatha’a berarti pemotongan, 
tentu para sahabat memotong lidah ‘Abbas. 
Tetapi mereka menanggapi perkataan Nabi tidak 
menurut arti lahirnya, yaitu pemotongan lidah. 
Melainkan memahaminya agar mencegah lidah 
‘Abbâs dari mengoceh dan mengemukakan 
protesnya, dengan mencukupkan bilangan unta 
sampai seratus ekor. Dengan demikian, per
kataan Nabi tersebut tidak diartikan oleh para 
sahabat dengan “potonglah lidahnya,” tetapi di
artikan “cegahlah lidahnya”

Riwayat lain menceritakan bahwa, Lailâ 
Akhiliyah pernah membacakan kasidahnya 
untuk memuji panglima Hajjâj. Hajjâj berkata 
kepada ajudannya: “Iqtha’ ‘annî lisânaha”. Men
dengar perintah itu, ajudan tersebut membawa 
Lailâ ke algojo untuk dipotong lidahnya. Ketika 
dilihatnya algojo mengeluarkan pisau, Lailâ ber
kata: “Bukan itu yang dimaksudkan Hajjâj, te
tapi ia memerintahkan agar engkau memotong 
lidahku dengan hadiah, bukan dengan pisau.” 
Setelah ajudan kembali bertanya kepada pang
lima, ia membenarkan pendapat Lailâ, sehingga 
ajudan tersebut mendapat celaan dari panglima 
karena kebodohannya.

Sekiranya kata qatha’a diartikan memotong 
secara sempit, tidaklah wajar Hajjâj memarahi 
ajudannya. Panglima Hajjâj dan Lailâ terkenal 
sebagai pujangga dan sastrawan Arab pada masa 
Daulah Bani Umayyah dan kata-katanya dapat 
dijadikan rujukan dalam memahami bahasa 
Arab. Sedangkan para ahli bahasa sepakat bahwa 
bahasa Arab pada masa Umayyah dan permu
laan Bani ‘Abbasyiah sampai dengan masa Abû 
Al-‘Athahiyah (sastrawan Arab terkenal yang 
wafat pada 211 H.) dapat dijadikan hujjah.

Di samping itu, menurut Abû Hanîfah, As-
Tsauri, Ahmad dan Ishâq, hukuman atas tindak 
pidana pencurian itu bersifat pilihan, potong 
tangan atau mengembalikan (mengganti) barang 

yang dicuri kepada pemiliknya,20 atau menurut 
ulama lain, menafkahkannya di jalan Allah.21

Dari uraian di atas, dapat dinyatakan bahwa 
sepanjang nash-nash hukum pidana mengan
dung ihtimâl berdasarkan siyâq ayat atau akibat 
lafaznya dianggap musytarak atau muthlaq dan 
sebagainya, maka reinterpretasi dan perubahan 
penafsiran menjadi terbuka, di samping tentunya 
dengan menekankan zawâjir dalam pemidanaan 
serta maqhâsid dan ruh pensyari’atannya. Dengan 
demikian, bentuk dan pelaksanaan hukuman 
menjadi elastis.

III. 	 PENUTUP

Masalah mendasar dalam hal hukum pidana 
Islam ini adalah mengapa dalam kenyataannya 
sekarang hukum pidana Islam di hampir semua 
negara Islam tidak dapat menjadi sistem hukum 
yang hidup? Terkecuali Arab Saudi, mengapa 
negara-negara Islam tidak berhasil mengapli
kasikan sistem hukuman sebagaimana yang di
tetapkan Al-Qur’an dan Sunnah?

Secara garis besar, dalam masyarakat 
muslim saat ini terdapat dua kelompok yang 
pro dan kontra dalam pandangannya mengenai 
sistem hukum pidana Islam. Kelompok yang 
pro senantiasa menuduh kelompok lain sebagai 
pihak yang sudah luntur keimanannya, meng
abaikan syari’at Islam dan terpengaruh oleh 
kerangka pikir Barat. Sedangkan kelompok yang 
kontra selalu menyebut yang pro sebagai kelom
pok yang ketinggalan zaman, sempit pikiran, dan 
juga bahkan barbar.

Menurut hemat penulis, ketidakaplikatifan 
sistem hukum pidana Islam ini sesungguhnya 
lebih disebabkan oleh konstruksi masyarakat 
Muslim itu sendiri yang memang telah berubah 
antara masyarakat di saat rumusan hukuman-
hukuman pidana itu dibangun untuk pertama 
kalinya (formative period), dengan masyarakat 
Muslim modern sekarang. Perbedaan sosiologis 
masyarakat yang hidup pada abad ke 7/8 M 
dengan masyarakat Muslim abad ke 20 M ini 
harus dilihat sebagai penyebab logis tidak terapli
kasikannya sistem hukum pidana Islam tersebut. 



192 Jurnal Hukum Diktum, Volume 13, Nomor 2, Juli 2015  186 -  193

Perkembangan sosial telah merubah rasa 
hukum masyarakat, sehingga sistem hukum 
pidana Islam tidak dapat lagi dirasakan sesuai 
dengan struktur masyarakat kontemporer. Inilah 
yang harus secara adil dipertimbangkan. Dan apa 
yang kita butuhkan sekarang adalah langkah 
metodologis untuk kembali mereformasi ba
ngunan hukum pidana Islam tersebut sesuai 
dengan rasa hukum masyarakat Muslim modern 
tanpa harus meninggalkan nilai-nilai yang 
sudah sejak awal dibangun di dalamnya. 
Langkah ini tentu harus dimulai terlebih 
dahulu dengan merekonstruksi kerangka 
epistemologis masyarakat muslim itu sendiri 
dalam pemahamannya terhadap syariat Islam 
sebagaimana telah diuraikan sebelumnya.	

Catatan Akhir :
1 Abu Hasan al-Mawardi, al-Ahkam al-Sulthaniyat (Cet. 

II; Mesir: Musthafa al-Babiy al-Halabiy, 1966), h. 219. 
2 Ibrahim Hosen LML, “Jenis-Jenis Hukuman dalam 

Hukum Pidana Islam (Reinterpretasi terhadap Pelaksanaan 
Aturan,” dalam Jamal D. Rahman, et.al (eds.), Wacana Baru 
Fiqih Sosial (Cet. I; Bandung: Mizan, 1997), h. 91. 

3 Abd Qadir Audah, al-Tasyri’ al-Jinâî al-Islâmî, Juz I 
(Cet. II; Beirut: Mu’assasah al-Risâlah, 1992), h. 343. 

4 Ibid., h. 634. 
5 Ahmad Fathi al-Bahansi, al-‘Uqûbah fi al-Fiqh al-Islâmî 

(Cet. II; Kairo: Maktabah Dâr al-‘Urûbah, 1961), h. 9. 
6 Mohammed S. El-Awa, Punishment in Islamic Law 

(Indianapolis: American Trust Publications, 1982), h. 2335-. 
7 Lihat misalnya QS. Al-Mâ’idah (5) : 33 dan 38; QS. 

Yûnus (10) : 27. 
8 Muhamad Quthb, Manhaj Tarbiyah al-Islâmiyah 

(Beirut: Dâr al-Fikr, t.th), h. 231234-.
9 Abdullah Ahmed an-Na’im, “Toward an Islamic 

Reformation: Civil Liberties, Human Rights and 
International Law” diterjemahkan oleh Ahmad Suaedy 
dan Amiruddin Arrani dengan judul Dekonstruksi Syari’ah: 
Wacana Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia dan Hubungan 
Internasional dalam Islam (Yogyakarta: LKiS, 1994), h. 208-
218. 

10 C.A. Baylis, “Immorality, Crime and Treatment,” 
dalam E.H. Madden et.al (eds.), Philosophical Perspective of 
Punishment (New York: t.p, 1986), h. 36. 

11 El-Awa, op. cit., h. 29. 
12 Sebagaimana dikutip al-Mawardi, op. cit., h. 221; 

Reuben Levy, The Social Structure of Islam (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1969), h. 331. 

13 Howard Jones, Crime and The Penal System (London: 
University Tutorial Press, 1965), h. 139.

14 El-Awa, op. cit., h. 34. 
15 Religious idealism berarti paham yang menganggap 

bahwa semua bentuk hukuman dalam Al-Qur’an dan 
Hadis tidak dapat berubah karena memang sudah 
merupakan bentuk ideal dari Tuhan. Menurut penganut 

paham ini, alasan legal reasoning tidaklah cukup kuat untuk 
kemudian melakukan perubahan bentuk hukuman dalam 
masalah ini.

16 Lihat an-Na’im, op. cit. h. 203.
17 Ibn al-Qayyim al-Jauziyah, I’lâm al-Muwaqqi’în, Juz I 

(Cet. I: Kairo: Mathba’ah al-Sa’âdah, 1995), h. 370371-.
18 Terjemahannya: “Laki-laki yang mencuri dan 

perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya 
(sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan 
sebagai siksaan dari Allah. Dan Allah Maha Perkasa lagi 
Maha Bijaksana. 

19 Ibrahim Dasuqî al-Syahawî, al-Sariqah (Cet. I; Kairo: 
Maktabah Dâr al-‘Urûbah, 1961), h. 913-; Ibrahim Hosen, 
“Ukhuwah Islamiyah Jangan Menjadi Retak Dikarenakan 
Masalah Khilafiyah” dalam Studi Islamika, VI, 15 (Jakarta: 
IAIN Syarif Hidayatullah, Juli-Desember 1981), h. 1516-. 

20 Fahrul Râzî, al-Tafsîr al-Kabîr (Teheran: Dâr al-Kutub 
al-‘Ilmiah, t.th), Juz XI, h. 228. 

21 Syihâbuddin Sayyid Mahmûd al-Alûsi, Rûh al-Ma’âni 
fî Tafsîr al-Qur’ân al-Adhîm wa Sab’ al-Matsânî, Juz VI (Beirut: 
Dâr al-Ihya al-Turâts al-‘Arabiy, t.th), h. 135. 

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qur’an al-Karim
Al-Alusi, Syihâbuddin Sayyid Mahmûd. Rûh al-

Ma’âni fî Tafsîr al-Qur’ân al-Adhîm wa Sab’ al-
Matsânî, Juz VI, Beirut: Dâr al-Ihya al-Turâts 
al-‘Arabiy, t.th.

Audah, Abd Qadir. al-Tasyri’ al-Jinâî al-Islâmî, 
Juz I, Cet. II; Beirut: Mu’assasah al-Risâlah, 
1992.

El-Awa, Mohammed S. Punishment in Islamic Law, 
Indianapolis: American Trust Publications, 
1982.

Al-Bahansi, Ahmad Fathi. al-‘Uqûbah fi al-Fiqh 
al-Islâmî, Cet. II; Kairo: Maktabah Dâr al-
‘Urûbah, 1961.

Baylis, C.A. “Immorality, Crime and Treatment,” 
dalam E.H. Madden et.al., eds. Philosophical 
Perspective of Punishment, New York: t.p, 
1986. 

Hosen, Ibrahim. “Jenis-Jenis Hukuman dalam 
Hukum Pidana Islam (Reinterpretasi ter
hadap Pelaksanaan Aturan,” dalam Jamal 
D. Rahman, et.al eds. Wacana Baru Fiqih 
Sosial, Cet. I; Bandung: Mizan, 1997. 

_______,“Ukhuwah Islamiyah Jangan Menjadi 
Retak Dikarenakan Masalah Khilafiyah” 
dalam Studi Islamika, VI, 15, Jakarta: IAIN 
Syarif Hidayatullah, Juli-Desember 1981.



193Ahmad Faisal, Rekonstruksi Hukum Pidana Islam ....

Al-Jauziyah, Ibn al-Qayyim. I’lâm al-Muwaqqi’în, 
Juz I, Cet. I: Kairo: Mathba’ah al-Sa’âdah, 
1995.

Jones, Howard. Crime and The Penal System, 
London: University Tutorial Press, 1965.

Levy, Reuben. The Social Structure of Islam, 
Cambridge: Cambridge University Press, 
1969.

Al-Mawardi, Abu Hasan. al-Ahkam al-Sulthaniyat, 
Cet. II; Mesir: Musthafa al-Babiy al-Halabiy, 
1966.

Al-Na’im, Abdullah Ahmed. “Toward an Islamic 
Reformation: Civil Liberties, Human Rights 

and International Law” diterjemahkan 
oleh Ahmad Suaedy dan Amiruddin 
Arrani dengan judul Dekonstruksi Syari’ah: 
Wacana Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia 
dan Hubungan Internasional dalam Islam, 
Yogyakarta: LKiS, 1994. 

Quthb, Muhamad. Manhaj Tarbiyah al-Islâmiyah, 
Beirut: Dâr al-Fikr, t.th.

Al-Razi, Fahrul. al-Tafsîr al-Kabîr, Teheran: Dâr 
al-Kutub al-‘Ilmiah, t.th.

Al-Syahawi, Ibrahim Dasuqî. al-Sariqah, Cet. I; 
Kairo: Maktabah Dâr al-‘Urûbah, 1961.


