
MASLAHAT SEBAGAI METODE IJTIHAD 

DAN TUJUAN UTAMA HUKUM ISLAM 

Muhammad Ali Rusdi 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepare 

Email: alirusdibedong@gmail.com 

Abstract: Maslahat is the main goal in Islam, Allah teaches down the teachings 

especially in the issue of Islamic law cannot be released for the benefit of human 

beings, although there is a difference in the nature of the benefit from the aspect of the 

source of maslahat, but the scholars agree in terms of the main purpose of Islamic law 

is jalb al-mashalih wa daru al-mafasid, how Islamic law can as much as possible 

provide benefits and goodness to humans while eliminating any possibility of damage 

and danger to humans. 

Abstrak: Maslahat merupakan tujuan utama dalam agama Islam, Allah menurunkan 

ajaran terutama dalam masalah hukum Islam tidak bisa dilepaskan untuk kemaslahatan 

manusia, walaupun terjadi perbedaan pada hakikat kemaslahatan dari segi sumber 

maslahat, tetapi ulama bersepakat dalam hal tujuan utama hukum Islam adalah jalb al-

mashalih wa daru al-mafasid, bagaimana hukum Islam dapat sebanyak mungkin 

memberikan manfaat dan kebaikan pada manusia sekaligus menghilangkan segala 

kemungkinan terjadinya kerusakan dan bahaya bagi manusia.  

Kata Kunci: Mursalah, Mulghah, Mu‟tabarah 

I. PENDAHULUAN 

Terjadi perbedaan mendasar 

dikalangan ulama terkait dengan 

keabsahan maslahat dalam hukum Islam, 

perdebatan tersebut didasari pada 

masalah siapakah yang berhak 

menetapkan maslahat, apakah bisa 

ditetapkan oleh Syari’ atau justru 

ditetapkan oleh manusia, bila yang 

menetapkan adalah Syari’ berarti 

maslahat yang hanya yang memiliki dalil 

saja, sedangkan bila yang menetapkan 

adalah manusia, maka kemungkinan 

munculnya subjektivitas manusia akan 

muncul, maksudnya maka kemungkinan 

maslahat akan digiring pada selera 

masing-masing manusia. 

Perdebatan ini menimbulkan diskusi 

yang sangat intens dikalangan penggiat 

hukum Islam, sehingga perlu sekali 

untuk mengkaji masalah dalam berbagai 

prespektif ulama. 

II. PEMBAHASAN

A. Memaknai Konsep Maslahat 

Secara etimologi mashlahah adalah 

turunan dari kata shalaha, shad-lam-ha 

yang berarti (baik) yaitu lawan dari kata 

buruk atau rusak. Kata mashlahah 

adalah singular (mufrad) dari kata 

mashâlih yang merupakan masdar dari 

ashlaha yang bermakna mendatangkan 



152    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168 

kemaslahatan. Sehingga kata 

mashlahah juga diartikan dengan al-

shalâh yaitu kebaikan atau terlepas 

darinya kerusakan.
1
 

Ditinjau dari segi tashrîf atau 

morfologinya, kata mashlahah memiliki 

timbangan  dan makna yang serupa 

dengan kata manfaat (manfa‘ah). Kata 

mashlahah dan manfa‘ah bahkan telah 

menjadi kosa kata bahasa Indonesia, 

dimana kata mashlahah menjadi 

maslahat yang diartikan dengan sesuatu 

yang mendatangkan kebaikan 

(keselamatan dan sebagainya), faedah, 

dan guna. Sehingga kemaslahatan berarti 

kegunaan, kebaikan, manfaat, dan 

kepentingan.
2
 Dengan demikian, dapat 

dinyatakan bahwa mashlahah adalah 

kebalikan dari makna mafsadah yang 

berarti bahaya atau hal-hal yang merusak 

dan membahayakan.
3
 

Ungkapan bahasa Arab 

menggunakan maslahat dalam arti 

manfaat atau perbuatan dan pekerjaan 

yang mendorong serta mendatangkan 

manfaat kepada manusia.
4
 Sedangkan 

dalam arti umum, maslahat diartikan 

sebagai segala sesuatu yang bermanfaat 

bagi manusia, baik dalam arti menarik 

atau menghasilkan seperti menghasilkan 

keuntungan atau kesenangan; atau dalam 

arti menolak atau menghindarkan, 

seperti menolak kemudaratan atau 

kerusakan. Jadi setiap yang mengandung 

manfaat patut disebut maslahat, meski 

manfaat yang dimaksud mengandung 

dua sisi, yaitu mendatangkan kebaikan 

dan menghindarkan bahaya atau 

kerusakan di sisi lain.
5
 

Maslahat secara terminologi, 

didefinisikan dengan rumusan yang 

cukup beragam di kalangan ulama, 

khususnya di kalangan ulama usul fiqh. 

Rumusan definisi maslahat antara lain 

dikemukakan oleh al-Gazâlî, al-THûfî, 

al-Syâthibî, al-Khawârizmî, al-„Izz al-

Dîn bin „Abd al-Salâm, al-Tarakî, dan 

al-Rabî„ah. 

1. Al-Gazâlî (L 1058 M – W 1111 M) 

mendefenisikan bahwa menurut 

asalnya maslahat berarti sesuatu 

yang mendatangkan manfaat 

(keuntungan) dan menghindarkan 

mudarat (bahaya/ kerusakan). 

Namun, hakikatnya adalah ‘al-

muhâfazhah ‘alâ maqsûd al-syar‘i 

(memelihara tujuan syarak). 

Sementara tujuan syarak dalam 

menetapkan hukum terdiri dari lima 

unsur, yaitu: memelihara agama, 

jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Maka semua hal yang memenuhi 

unsur tersebut disebut sebagai 

maslahat, dan sebaliknya hal-hal 

yang menyalahi unsur tersebut 

disebut mafsadat.
6
 

2. Al-Thûfî (L 675 M – W 716 M) 

menjelaskan bahwa maslahat dapat 

ditinjau dengan pendekatan adat, 

selain pendekatan syariat. Dalam 

pendekatan adat, maslahat berarti 

sebab yang mendatangkan kebaikan 

dan manfaat, seperti perdagangan 

yang dapat mendatangkan 

keuntungan. Sedangkan dalam 

pengertian syariat, maslahat adalah 

ibarat dari sebab yang membawa 

kepada syariat dalam bentuk ibadah 

atau adat. Definisi ini dipandang 

sesuai dengan definisi al-Gazâlî 



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Ijtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam      |    153 

bahwa maslahat dalam artian syariat 

sebagai sesuatu yang dapat 

membawa kepada tujuan syariat itu 

sendiri.
7
 

3. Al-Syâthibî (W 1388 M) dalam al-

Muwâfaqât menjelaskan definisi 

maslahat dari dua segi, yaitu dari 

segi terjadinya maslahat dalam 

kenyataan dan dari segi 

tergantungnya tuntutan syariat 

kepada maslahat. 

a. Dari segi terjadinya maslahat 

dalam kenyataan, berarti sesuatu 

yang kembali kepada tegaknya 

kehidupan manusia, sempurna 

hidupnya, tercapai apa yang 

diinginkan oleh syahwat dan 

akalnya secara mutlak. 

b. Dari segi tergantungnya tuntutan 

syariat kepada maslahat, yaitu 

kemaslahatan yang merupakan 

tujuan dari penetapan hukum 

syariat. Untuk menghasilkan 

kemaslahatan itu, Allah menuntut 

manusia untuk melakukan 

sesuatu agar undang-undang dan 

aturannya tetap berjalan lurus 

sebagaimana mestinya.
8
 

4. „Izz al-Dîn „Abd al-„Azîz bin „Abd 

al-Salâm (L 1181 M – W 1262 M) 

dalam kitabnya Qawâ‘id al-Ahkâm 

fî Mashâlih al-Anâm memaparkan 

bahwa maslahat memiliki dua 

bentuk makna, yaitu bentuk hakiki 

dan bentuk majasi. Maslahat dalam 

bentuk hakiki diartikan dengan 

kesenangan dan kenikmatan, 

sedangkan maslahat dalam bentuk 

majasi diartikan dengan sebab-sebab 

yang mendatangkan kesenangan dan 

kenikmatan tersebut. Pemaknaan ini 

didasarkan pada pandangan dasar 

bahwa pada prinsipnya manfaat 

memiliki empat bentuk, yaitu: 

kelezatan dan sebab-sebabnya serta 

kesenangan dan sebab-sebabnya.
9
  

5. Al-Tarakî (L 1917 M – W 1979 M) 

menguraikan bahwa maslahat adalah 

segala sifat yang terdapat dalam 

pengaturan hukum bagi mukalaf 

dalam bentuk penarikan manfaat 

dan penolakan terhadap segala 

macam yang menyebabkan 

kerusakan.
10

 

6. Al-Rabî„ah menyatakan bahwa 

maslahat adalah segala macam 

manfaat yang dimaksudkan oleh 

Sang Pembuat Syariat terhadap 

hamba-Nya untuk menjaga agama, 

diri, akal, keturunan dan harta 

mereka dan menolak apa saja yang 

mengancam atau 

menghilangkannya.
11

 

Mencermati beberapa definisi yang 

dikemukakan ulama di atas, dapat 

disimpulkan bahwa pada dasarnya 

maslahat adalah sesuatu yang dianggap 

baik oleh akal karena mendatangkan 

kebaikan dan menghindarkan bahaya 

atau kerusakan bagi manusia, yang 

sejalan dengan tujuan syariat dalam 

menetapkan hukum. Dari sini dapat 

dipahami bahwa penekanan maslahat 

dalam tinjauan definisi syariat adalah 

rujukan dari maslahat itu sendiri, yaitu 

tujuan syariat. Rujukan atau standar 

inilah yang membedakan antara 

maslahat dalam pengertian umum 

dengan maslahat dalam pengertian 

syariat. Maslahat dalam pengertian 



154    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168 

umum hanya merujuk kepada tujuan 

pemenuhan kebutuhan manusia dan 

berpeluang untuk mengikuti hawa nafsu 

atau syahwat. Sedangkan dalam 

pengertian syariat, maslahat harus 

merujuk kepada tujuan syariat yang 

lima, tanpa mengabaikan pemenuhan 

kebutuhan manusia, yaitu memperoleh 

kesenangan dan kebahagiaan serta 

menghindarkan kesengsaraan. 

Senada dengan hal tersebut, 

Mawardi Djalaluddin memaparkan 

pandangan al-Gazâlî bahwa 

kemaslahatan mesti sejalan dengan 

tujuan syariat, meskipun berkait dengan 

tujuan-tujuan manusia, karena 

kemaslahatan manusia tidak selamanya 

didasarkan pada kehendak syariat, 

karena seringkali didasarkan pada 

kehendak naluri subjektif atau berdasar 

hawa nafsu. Mawardi Djalaluddin 

mencontohkan bahwa di zaman Jahiliah 

para wanita tidak mendapatkan harta 

pusaka, dengan alasan bahwa dalam 

pandangan orang Arab sebelum Islam, 

hal tersebut dianggap maslahat. Dalam 

tradisi Arab pra Islam, kaum lelaki 

merupakan tulang punggung dalam 

melindungi, memelihara, berperang serta 

meneruskan kepemimpinan dalam 

kelompok mereka, sementara wanita 

hanya sekadara pemuas nafsu. Sehingga 

menyogok, menipu, mengambil hak 

orang lain, berzina, bergonta-ganti teman 

wanita, meminum arak, dianggap 

maslahat oleh sebagian orang. Akan 

tetapi, hal-hal tersebut tidak sejalan 

dengan syariat, maka tidak dapat 

dinamakan maslahat. Hal ini 

dikarenakan standar maslahat adalah 

syariat, bukan selera atau kehendak 

manusia yang bersifat pribadi dan sangat 

relatif.
12

 

Adanya pembatasan pada tujuan 

syariat sebagai dasar maslahat, tidak 

berimplikasi pada lahirnya dikotomi 

antara maslahat yang bersifat duniawi 

dan ukhrawi. Karena pada dasarnya, hal 

apapun yang terkait kehidupan manusia 

baik itu duniawi maupun ukhrawi, 

selama berada pada konteks memelihara 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, 

maka itu disebut maslahat. Dan 

seterusnya, setiap usaha untuk mencegah 

segala bentuk kemudaratan yang 

berkaitan dengan lima aspek tersebut 

juga dinamakan maslahat. Oleh karena 

itu, al-Syâthibî memperingatkan bahwa 

semestinya tujuan utama mencari 

kemaslahatan dan menolak kemudaratan 

adalah demi tercapainya kebahagiaan 

hidup di dunia dan akhirat.
13

 

Orientasi duniawi dan ukhrawi yang 

melekat pada maslahat dalam syariat 

Islam tersebut merupakan intisari 

perbedaan antara hukum Islam dengan 

hukum konvensional.
14

 Pernyataan „Izz 

al-Dîn „Abd al-„Azîz bin „Abd al-Salâm 

menegaskan hal ini dalam pernyataannya 

bahwa “Kemaslahatan adalah untuk 

dunia dan akhirat. Jika kemaslahatan itu 

lenyap, maka rusaklah keduanya. Dan 

jika mafsadah telah muncul, maka 

hancurlah penghuninya”.
15

 

Definisi maslahat dalam terminologi 

syariat adalah segala sesuatu yang 

berimplikasi kepada kebaikan dan 

manfaat atau menolak bahaya yang 

dimaksudkan oleh Syâri‘ untuk umat, 

baik untuk kepentingan dunia maupun 



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Ijtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam      |    155 

akhirat, baik bersifat umum maupun 

khusus, baik berupa materi maupun non-

materi. 

Definisi maslahat berdasarkan 

tinjauan syariat sebagaimana dijelaskan 

di atas, membuktikan keistimewaan 

maslahat syariat dibandingkan dengan 

maslahat secara umum atau 

keistimewaan hukum Islam 

dibandingkan dengan hukum 

konvensional. Keistimewaan maslahat 

syariat dibandingkan dengan maslahat 

secara umum, sebagaimana dijelaskan 

Yûsuf Hâmid yaitu sebagai berikut: 

1. Standar ukuran dalam maslahat 

adalah petunjuk syariat, bukan 

semata akal manusia, karena akal 

manusia tidak sempurna, bersifat 

relatif dan subjektif, selalu dibatasi 

waktu dan tempat, serta selalu 

terpengaruh lingkungan dan hawa 

nafsu. 

2. Adanya pembatasan antara maslahat 

dan mafsadah dalam pandangan 

syariat tidak terbatas untuk 

kepentingan dunia saja tetapi juga 

untuk akhirat; tidak hanya 

kepentingan temporal sesaat tetapi 

kepentingan sepanjang masa. 

3. Maslahat dalam arti syariat tidak 

terbatas pada rasa enak dan tidak 

enak dalam konteks fisik jasmani 

saja, tetapi juga enak dan tidak enak 

dalam konteks mental-spiritual atau 

secara ruhaniyah. 

4. Maslahat syariat adalah asas dan inti 

dari maslahat-maslahat lainnya. 

Sehingga maslahat agama harus 

didahulukan, dan jika perlu 

mengorbankan yang lain dalam 

rangka menjaga dan 

mempertahankan maslahat agama.
16

 

Sa„îd Ramadhân al-Bûtî (L 1929 M 

– W 2013 M) mengemukakan alasan 

keistimewaan maslahat syariat 

dibandingkan dengan maslahat 

konvensional, sebagai berikut:  

1. Pengaruh dan kesan kemaslahatan 

hukum Islam tidak terbatas 

waktunya di dunia, tetapi 

memberikan pengaruh positif pada 

kehidupan akhirat. Hal ini 

disebabkan oleh karena syariat 

Islam diciptakan untuk kebahagian 

dunia dan akhirat. 

2. Cakupan kemaslahatan hukum Islam 

tidak hanya berdimensi dan 

berorientasi materi saja, tetapi juga 

berdimensi ruhani dalam kehidupan 

manusia. 

3. Dalam hukum Islam, kemaslahatan 

agama merupakan asas bagi 

kemaslahatan lain. Oleh karena itu, 

jika terjadi pertentangan antara dua 

kemaslahatan, maka kemaslahatan 

agama tidak boleh dikesampingkan 

atau dikorbankan.
17

 

Perbedaan pendapat di kalangan 

ulama terkait dengan definisi maslahat 

hanya bersifat redaksional, inti dan 

maksudnya sama yakni maslahat itu 

seirama dan relevan dengan tindakan 

syarak yang sasaran utamanya untuk 

mewujudkan terjaganya pemeliharaan 

agama, jiwa, akal, keturunan/ 

kehormatan, dan harta.  

 

B. Bentuk - Bentuk Maslahat 

Para ulama ushul fiqh 

mengemukakan beberapa pembagian 



156    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168 

maslahat berdasarkan tinjauan yang 

berbeda, sehingga pembagian maslahat 

pada dasarnya dapat ditinjau dari 

beberapa segi, yaitu: segi kualitas dan 

kepentingannya, kandungan maslahat, 

perubahan maslahat, dan konteks 

legalitas formal. 

1. Maslahat berdasarkan kualitas dan 

kepentingan kemaslahatan 

Pada dasarnya, pembagian maslahat 

berdasarkan kualitas dan kepentingan 

kemaslahatan adalah pembagian yang 

sekaligus berimplikasi pada tingkatan 

prioritas maslahat itu sendiri. Para ulama 

membagi maslahat berdasarkan kualitas 

dan kepentingan kepada tiga tingkatan, 

yaitu: 

a. Al-mashlahah al-dharûriyyah, yaitu 

kemaslahatan yang berhubungan 

dengan kebutuhan pokok manusia, 

baik terkait dengan dunia maupun 

terkait akhirat. Kemaslahatan dalam 

hal ini adalah al-muhâfazhah al-

khamsah atau al-mashâlîh al-

khamsah yang mencakup: 

memelihara agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Dalam 

menjaga maslahat yang bersifat 

dharûrî (primer), diperoleh dengan 

dua hal yaitu: mempertahankan 

eksistensi kemaslahatan yang sudah 

ada (jalb al-mashâlih); dan 

mengantisipasi atau mencegah hal 

yang dapat merusak atau 

menghilangkan potensi (dar’u al-

mafâsid), atau dalam ungkapan al-

Syâthibî, jânib al-wujûd dan jânib 

al-‘adam.
18

 

1) Memelihara agama. Salah satu 

fitrah atau naluri kemanusiaan 

yang tidak dapat dipungkiri dan 

sangat dibutuhkan oleh manusia 

adalah kebutuhan memeluk 

agama. Dalam rangka 

memenuhi fitrah dan naluri 

tersebut, maka Allah swt. 

mensyariatkan agama yang 

wajib dipelihara dan dijaga oleh 

setiap orang dalam segala hal, 

baik dalam hal akidah, ibadah, 

maupun muamalah. Dari segi 

al-wujûd, memelihara agama 

ditempuh misalnya dengan 

syariat salat, puasa, zakat, dan 

haji. Sedangkan dari segi al-

‘adam, disyariatkan jihad dan 

memerangi orang murtad. 

2) Memelihara jiwa. Hak hidup 

juga merupakan hak paling 

asasi bagi manusia. Dalam 

rangka menjaga kemaslahatan 

dan keselamatan jiwa serta 

kehidupan manusia, maka Allah 

swt. mensyariatkan berbagai 

hukum yang terkait dengan hal 

tersebut. Dari segi al-wujûd, 

Islam misalnya mensyariatkan 

makan, minum, berpakaian, dan 

bertempat tinggal. Sedangkan 

dari segi al-‘adam, di dalam 

Islam dikenal hukum kisas, diat, 

dan kafarat. Semua syariat 

tersebut dalam rangka 

mempertahankan kehidupan 

manusia. 

3) Memelihara akal. Tidak dapat 

dipungkiri bahwa akal 

merupakan satu faktor penentu 

utama bagi seseorang dalam 

menjalani kehidupannya, 



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Ijtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam      |    157 

sehingga Allah swt. menjadikan 

pemeliharaan akal sebagai salah 

satu hal dharûrî. Dari segi al-

wujûd, menjaga akal 

diwujudkan misalnya dengan 

menambah dan memperluas 

ilmu dan wawasan. Sedangkan 

dari segi al-‘adam, Allah swt. 

melarang meminum minuman 

keras, karena bisa mengganggu 

atau merusak fungsi akal dan 

hidup manusia. 

4) Memelihara keturunan. 

Berketurunan adalah masalah 

pokok bagi manusia dalam 

menjaga kelangsungannya di 

muka bumi. Dari segi al-wujûd, 

Islam mensyariatkan banyak 

hal, mulai dari menjaga 

pandangan terhadap lawan jenis 

sampai kepada syariat nikah, 

persusuan, dan nafkah. 

Sedangkan dari segi al-‘adam, 

Islam melarang perzinaan, dan 

hal terkait seperti menuduh 

zina, serta segala konsekuensi 

hukumnya.  

5) Memelihara harta benda. Harta 

benda juga merupakan faktor 

yang sangat menentukan dalam 

kehidupan manusia, karena 

manusia tidak dapat hidup tanpa 

harta. Dari segi al-wujûd, Islam 

mensyariatkan untuk 

mendapatkan harta dengan cara 

bermuamalah sesuai syariat, 

misalnya berusaha atau 

berbisnis untuk mendapatkan 

keuntungan. Sedangkan dari 

segi al-‘adam, Islam melarang 

pencurian dengan ancaman 

hukuman dan konsekuensinya.
19

 

b. Al-mashlahah al-hâjiyyah, yaitu 

kemaslahatan yang dibutuhkan 

dalam menyempurnakan kebutuhan 

pokok atau mendasar sebelumnya 

yang berbentuk keringanan untuk 

mempertahankan dan memelihara 

kebutuhan dasar manusia. Dalil akan 

hal ini adalah bahwa agama 

dibangun atas prinsip dasar untuk 

mencegah kesulitan dan kesukaran 

serta mendatangkan kemudahan.
20

 

Persoalan hâjiyyât (sekunder) 

menjadi salah satu lapangan dalam 

pembahasan maslahat, yaitu dalam 

menjaga pemenuhan dan 

penyempurnaan kebutuhan asasi.
21

 

Dalam rangka mewujudkan 

maslahat sekunder ini, Allah swt. 

mensyariatkan banyak hal dalam 

berbagai bidang, termasuk ibadah, 

muamalah, dan lain-lain, yang 

semuanya untuk menunjang 

kebutuhan mendasar al-mashâlih al-

khamsah. Dalam kaitan ibadah, 

misalnya Islam memberi keringanan 

meringkas salat (salat jamak, salat 

qasar), dan opsi berbuka puasa bagi 

orang yang sedang musafir. Dalam 

bidang muamalah, antara lain Islam 

membolehkan berburu binatang, 

melakukan jual beli pesanan (baî‘ 

al-salam), bekerja sama dalam 

pertanian (muzâra‘ah)
22

 dan 

perkebunan (musâqah)
23

. 

c. Al-mashlahah al-tahsîniyyah, yaitu 

kemaslahatan yang bersifat 

pelengkap berupa keleluasaan yang 

dapat melengkapi kemaslahatan 



158    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168 

sebelumnya. Tahsîniyyah juga 

berhubungan dengan al-mashâlih al-

khamsah, meski tahsîniyyah 

merupakan kebutuhan manusia yang 

tidak sampai kepada kebutuhan 

dharûrî, juga tidak sampai kepada 

kebutuhan hâjî, namun kebutuhan 

ini perlu dipenuhi dalam rangka 

memberi kesempurnaan dan 

keindahan bagi hidup manusia. Al-

Syâthibî mengistilahkan hal-hal 

tahsîniyyah ini dengan makârim al-

akhlâq.
24

 Dalam pandangan Ibn 

„Âsyûr, tahsîniyyah termasuk faktor 

penunjang dalam mencapai 

kehidupan pribadi yang bahagia 

serta tatanan kehidupan 

bermasyarakat yang elok, aman dan 

tenteram, yang turut mencerminkan 

keindahan akhlak Nabi saw. dan 

agama Islam secara umum. 

Kaitannya dengan hal ini misalnya, 

Islam menganjurkan memakan 

makanan yang bergizi, berpakaian 

yang bagus dengan menutup aurat, 

melakukan amalan-amalan sunnah 

sebagai ibadah tambahan, sampai 

pada hal-hal detail terkait adat 

masyarakat, baik itu adat yang 

berlaku universal seperti berbusana 

yang sopan, maupun adat yang 

berlaku lokal seperti urusan 

memanjangkan jenggot.
25

 

 

Ketiga bentuk maslahat di atas, 

secara berurutan menggambarkan 

tingkatan peringkat kekuatan masing-

masing. Artinya, terdapat aturan 

tersendiri dalam menentukan sikap 

dalam memberikan prioritas terhadap 

kemaslahatan tersebut. Maslahat al-

dharûriyyah tidak sama nilainya dengan 

maslahat al-hâjiyyah  dan al-tahsîniyyah. 

Oleh karena itu, jika terjadi benturan 

kepentingan antara satu kemaslahatan 

dengan kemaslahatan lainnya, maka 

kemaslahatan al-dharûriyyah harus lebih 

diprioritaskan dan didahulukan daripada 

kemaslahatan al-hâjiyyah, dan 

kemaslahatan al-hâjiyyah harus 

diprioritaskan dan didahulukan daripada 

kemaslahatan al-tahsîniyyah. Hal ini 

terjadi karena unsur-unsur yang terdapat 

dalam al-dharûriyyah menjadi dasar 

acuan maqâshid dalam menggapai 

kemaslahatan dunia dan akhirat, 

sementara dua komponen lainnya 

berkapasitas sebagai pelengkap dan 

penyempurna.
26

 Skala prioritas yang 

sama juga berlaku dalam persoalan al-

dharûriyyât al-khamsah atau al-

mashâlih al-khamsah, maka secara 

berurutan: memelihara agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta, juga 

merupakan tingkatan skala prioritas jika 

terjadi perbenturan kepentingan dari hal-

hal tersebut. 

2. Maslahat berdasar kandungannya. 

Berdasar kandungan maslahat atau 

hubungannya dengan umat atau individu 

tertentu, ulama ushul fiqh membagi dua 

macam maslahat, yaitu al-mashlahah al-

‘âmmah atau al-mashlahah al-kulliyyah 

dan al-mashlahah al-khâshshah atau al-

mashlahah al-juz‘iyyah. 

a. Al-mashlahah al-‘âmmah atau al-

mashlahah al-kulliyyah, yaitu 

kemaslahatan umum yang 

menyangkut kepentingan orang 

banyak. Contoh dari maslahat umum 



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Ijtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam      |    159 

adalah menjaga agama agar tidak 

lenyap, menjaga umat untuk tidak 

tercarai berai, menjaga dua tanah 

haram yaitu Makkah dan Madina, 

agar tidak dikuasai non muslim, 

menjaga al-Qur‟an agar tidak hilang 

atau berubah dengan cara menjaga 

para penghafal al-Qur‟an dan 

mushaf, menjaga hadis-hadis Nabi 

saw. agar tidak tercampur dengan 

hadis palsu, dan maslahat lainnya 

yang melibatkan orang banyak.
27

 

Kemaslahatan umum tidak 

selamanya berarti kepentingan untuk 

semua orang, akan tetapi terkadang 

berbentuk kepentingan mayoritas umat 

saja. Misalnya, ulama membolehkan 

membunuh penyebar bid„ah yang dapat 

merusak akidah umat, karena 

menyangkut kepentingan orang 

banyak.
28

 

b. Al-mashlahah al-khâshshah atau al-

mashlahah al-juz‘iyyah, yaitu 

maslahat yang bersifat individu atau 

kepentingan segelintir orang. 

Maslahat ini terdiri dari tiga 

pembagian, yaitu: qath‘iyyah, 

zhanniyyah, dan wahmiyyah. 

1)  Qath‘iyyah adalah yang 

ditunjukkan oleh dalil yang 

bersifat absolut dan tidak dapat 

ditakwil lagi. Misalnya firman 

Allah dalam QS Âli „Imrân/3: 97 

tentang kewajiban berhaji kepada 

orang yang mampu saja. 

Termasuk dalam hal ini maslahat 

yang berdasar pada petunjuk akal 

sehat terhadap hal yang 

berimplikasi sangat besar 

maslahatnya kepada manusia atau 

sebaliknya menimbulkan 

kerusakan yang sangat 

berbahaya, seperti halnya 

membunuh orang-orang yang 

enggan membayar zakat pada 

masa khalifah Abû Bakar ra. 

2) Zhanniyyah adalah yang 

ditunjukkan oleh dalil yang 

bersifat relatif, seperti yang 

ditunjukkan dalam sebuah hadis: 

 لا يقضي القاضي وهى غضبان

(hendaklah seorang hakim tidak 

memutuskan suatu perkara dalam 

keadaan marah). Termasuk dalam 

hal ini, maslahat yang berdasar 

pada petunjuk dugaan akal, 

seperti pada contoh kasus 

menjadikan anjing sebagai 

penjaga rumah pada saat domisili 

dalam situasi mencekam.
29

 

3) Wahmiyyah adalah berdasar pada 

adanya tanda-tanda maslahat dan 

kebaikan, namun ternyata 

mendatangkan mudarat. Misalnya 

mengisap zat-zat berupa opium, 

kokain, dan heroin, dimana ada 

anggapan bahwa dengan 

menghisapnya bisa menjadi obat, 

padahal tidak mendatangkan 

kebaikan melainkan mudarat.
30

 

3. Maslahat berdasarkan perubahan 

maslahat 

Menurut Mushthafâ al-Syalabî, 

seorang guru besar ushul fiqh di 

Universitas al-Azhar Kaior, terdapat dua 

bentuk maslahat berdasarkan segi 

perubahan maslahat, yaitu al-mashlahah 

al-tsâbitah dan al-mashlahah al-

mutagayyirah. 



160    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168 

a) Al-mashlahah al-tsâbitah, yaitu 

kemaslahatan yang bersifat tetap 

dan tidak akan berubah sampai akhir 

zaman. Misalnya kewajiban ritual 

ibadah, seperti salat, puasa, zakat, 

dan haji. 

b) Al-mashlahah al-mutagayyirah, 

yaitu kemaslahatan yang berubah-

ubah sesuai dengan perubahan 

tempat, waktu, dan subjek hukum. 

Kemaslahatan seperti ini berkaitan 

dengan permasalahan muamalah dan 

adat kebiasaan, seperti dalam 

masalah makanan yang berbeda-

beda antara satu daerah dan daerah 

lainnya. Menurut Mushthafâ al-

Syalabî, pembagian ini penting 

dalam kaitannya untuk memberikan 

gambaran batasan kemaslahatan 

yang bisa berubah dan kemaslahatan 

yang tidak bisa berubah.
31

 

4. Maslahat berdasarkan konteks 

legalitas formal 

Standarisasi keserasian atau 

keselarasan anggapan baik dari akal 

dengan tujuan syariat dalam menetapkan 

hukum atau ukuran munâsib maslahat 

dengan tujuan Syâri‘ dalam menetapkan 

syariat, melahirkan pembagian maslahat 

dalam konteks sah tidaknya sebuah 

maslahat, yang terdiri dari al-mashlahah 

al-mu‘tabarah, al-mashlahah al-mulgâh, 

dan al-mashlahah al-maskût ‘anhâ.
32

 

a. Al-mashlahah al-mu‘tabarah, 

yaitu maslahat yang mendapatkan 

petunjuk dari syâri‘, baik secara 

langsung maupun tidak langsung, 

bahwa ada maslahat yang 

menjadi alasan dalam 

menetapkan sebuah hukum. Dari 

segi langsung dan tidak langsung 

petunjuk (dalil) terhadap suatu 

maslahat, al-mashlahah al-

mu‘tabarah terbagi dua yaitu al-

munâsib al-mu’atstsir dan al-

munâsib al-mulâ’im.
33

 

1) al-munâsib al-mu’atstsir, yaitu ada 

petunjuk langsung dari Syâri‘ 

(pembuat syariat) yang 

memerhatikan maslahat tersebut. 

Maksudnya, ada petunjuk syariat 

dalam bentuk nas atau ijmak yang 

menetapkan bahwa maslahat itu 

dijadikan alasan dalam menetapkan 

hukum. Contoh dalil nas yang 

menunjuk langsung kepada 

maslahat, misalnya tidak baiknya 

mendekati perempuan yang sedang 

haid dengan alasan bahwa haid itu 

adalah penyakit. Hal ini disebut 

maslahat karena menjauhkan diri 

dari kerusakan atau penyakit. Alasan 

akan adanya penyakit itu yang 

dikaitkan dengan larangan mendekat 

perempuan, disebut munâsib. Hal ini 

dilegitimasi oleh QS al-Baqarah/2: 

222 tentang perintah menjauhi 

perempuan haid.
34

 

Contoh dalil dalam bentuk 

ijmak yang menunjuk langsung 

kepada maslahat, misalnya 

menetepkan adanya perwalian bapak 

terhadap harta anaknya dengan ‘illat 

belum dewasa. Adanya hubungan 

belum dewasa dengan hukum 

perwalian adalah maslahat atau 

munâsib.
35

 

2) Al-munâsib al-mulâ’im, yaitu 

maslahat yang tidak ada petunjuk 

langsung dari syariat baik dalam 



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Ijtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam      |    161 

bentuk nas maupun ijmak tentang 

perhatian syariat terhadap maslahat 

tersebut, melainkan secara tidak 

langsung ada. Maksudnya, 

meskipun syariat secara langsung 

tidak menetapkan suatu keadaan 

menjadi alasan untuk menetapkan 

hukum, namun ada petunjuk syariat 

bahwa keadaan itulah yang 

ditetapkan syariat sebagai alasan 

untuk hukum yang semisal. 

Umpamanya: 

- Berlanjutnya perwalian bapak 

atas gadisnya dengan alasan anak 

gadisnya itu belum dewasa. 

Belum dewasa menjadi alasan 

bagi hukum yang sejenisnya, 

yaitu perwalian dalam harta milik 

anak kecil. 

- Bolehnya jamak salat bagi orang 

yang muqim (penduduk 

berdomisili) karena hujan. 

Keadaan hujan memang tidak 

pernah  dijadikan alasan untuk 

hukum jamak salat, namun 

syariat melalui ijmak menetapkan 

keadaan  yang sejenis dengan 

hujan, yaitu safar (dalam 

perjalanan) menjadi alasan untuk 

bolehnya jamak salat. 

- Menetapkan keadaan dingin 

menjadi alasan untuk halangan 

salat berjamaah. Tidak ada 

petunjuk dari syariat yang 

menetapkan dingin itu sebagai 

alasan untuk tidak ikut salat 

berjamaah. Namun ada petunjuk 

syariat bahwa keadaan yang sama 

subsntansinya dengan dingin, 

yaitu perjalanan yang dijadikan 

syariat sebagai alasan bagi 

hukum yang sejenis untuk 

meninggalkan salat berjamaah, 

yaitu jamak salat. Dingin 

memiliki substansi yang sama 

yang sama dengan perjalanan 

yaitu substansi menyulitkan; 

sedangkan meninggalkan salat 

berjamaah sejenis dengan jamak 

salat, yaitu sama-sama rukhshah 

(keringanan) hukumnya.
36

 

Pemaparan tersebut, tampak 

bahwa pada bentuk maslahat 

yang dalilnya tidak langsung itu 

masih ada perhatian syariat 

kepada maslahat tersebut, 

meskipun sangat kecil. 

b. Al-mashlahah al-mulgâh, atau 

maslahat yang ditolak, adalah 

maslahat yang pada dasarnya 

dianggap baik oleh akal, tetapi tidak 

diperhatikan oleh syariat, bahkan 

ada petunjuk syariat yang 

menolaknya.
37

 Hal ini berarti bahwa 

akal menganggapnya baik dan 

sejalan dengan syariat, namun 

ternyata syariat menetapkan hukum 

yang berbeda dengan apa yang 

dikehendaki oleh maslahat itu. 

Contohnya: 

- Seorang raja atau orang kaya 

yang melakukan pelanggaran 

hukum, yaitu mencampuri 

istrinya di siang hari bulan 

Ramadan. Untuk orang tersebut, 

sanksi yang paling baik adalah 

berpuasa dua bulan berturut-

turut, karena cara inilah  yang 

diperkirakan akan membuat jera 

kepadanya untuk melakukan 



162    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168 

pelanggaran. Pertimbangan ini 

memang masuk akal, bahkan 

sejalan dengan tujuan Syâri‘ 

dalam menetapkan hukum, yaitu 

memberi efek jera kepada 

hamba-Nya untuk melakukan 

pelanggaran. Namun anggapan 

akal tersebut, ternyata tidak 

demikian menurut Syâri‘, yang 

justru membuat hukum yang 

berbeda dengan itu, yaitu 

mewajibkan memerdekakan 

hamba sahaya, meskipun sanksi 

ini dinilai kurang relevan untuk 

membuat jera kepada orang kaya 

atau orang berpangkat.
 38

 

Kaitannya dengan itu, al-Laits bin 

Sa„ad (seorang ahli fiqh mazhab Malikî 

di Spanyol) pernah menetapkan 

hukuman puasa dua bulan berturut-turut 

kepada seorang penguasa Spanyol kala 

itu, yang melakukan hubungan seksual 

dengan istrinya di siang hari bulan 

Ramadan. Ulama memandang hukum 

tersebut bertentangan dengan hadis 

Rasulullah saw.,
39

 karena bentuk 

hukuman dalam hadis harus diterapkan 

secara berurut. Apabila tidak mampu 

memerdekakan hamba sahaya, baru 

dikenakan hukuman puasa dua bulan 

berturut-turut. Karenanya, ulama usul 

fiqh memandang bahwa mendahulukan 

hukuman puasa dua bulan berturut-turut 

dari hukuman memerdekakan hamba 

sahaya merupakan maslahat yang 

bertentangan dengan kehendak syariat, 

sehingga dianggap maslahat yang ditolak 

syariat.
40

 

- Melarang atau enggan menjual 

anggur dengan alasan takut 

anggurnya akan dikonsumsi atau 

diproduksi menjadi minuman 

memabukkan. Atau membuka 

bisnis jual beli di dalam rumah 

yang sulit untuk diakses dengan 

alasan menghindari zina. Kedua 

maslahat yang dimaksud dalam 

kedua contoh tersebut adalah 

maslahat mulgât atau tertolak dan 

tidak sesuai dengan prinsip 

maslahat dan syariat.
41

 

- Di masa sekarang, masyarakat 

telah mengakui emansipasi wanita 

untuk menyamakan derajat wanita 

dengan laki-laki. Atas dasar itu, 

akal menganggap baik atau 

menganggap maslahat untuk 

menyamakan hak perempuan 

dengan laki-laki dalam 

memperoleh harta warisan. Hal ini 

juga dianggap sejalan dengan 

tujuan ditetapkannya hukum waris 

oleh Allah swt. untuk memberikan 

hak waris kepada perempuan 

sebagaimana yang berlaku kepada 

laki-laki. Namun Allah swt. 

ternyata menetapkan hukum yang 

berbeda dengan apa yang dikira 

baik oleh akal, yang menetapkan 

hak anak laki-laki dua kali lipat 

dari hak anak perempuan 

sebagaimana ditegaskan dalam QS 

al-Nisâ/4: 11, dan penegasan Allah 

swt. tentang hak waris saudara 

laki-laki sebesar dua kali hak 

saudara perempuan sebagaimana 

ditegaskan dalam QS al-Nisâ‟/4: 

176.
42

 

c. Al-mashlahah al-maskût ‘anhâ, 

yaitu maslahat yang didiamkan oleh 



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Ijtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam      |    163 

syariat dimana keberadaannya tidak 

didukung oleh syariat dan tidak pula 

dibatalkan atau ditolak oleh syariat 

dengan dalil yang terperinci. 

Maslahat dalam bentuk ini terbagi 

dua, yaitu: 

1) Al-mashlahah al-garîbah, 

yaitu maslahat yang asing atau 

sama sekali tidak ada 

dukungan dari syariat, baik 

secara detail maupun umum. 

Al-Syâthibî mengatakan 

bahwa maslahat seperti ini 

tidak ditemukan dalam 

praktik, meskipun ada dalam 

teori.
43

 

2) Al-mashlahah al-mursalah 

atau oleh beberapa ulama lain 

diberi istilah berbeda, 

misalnya al-munâsib al-

mursal,
44

 istishlâh,
45

 dan 

istidlâl al-mursal
46

 yaitu 

maslahat yang tidak diakui 

oleh dalil syariat atau nas 

secara spesifik, akan tetapi 

didukung oleh sejumlah 

makna nas (al-Qur‟an dan 

hadis Nabi saw.). Maslahat 

yang dimaksud adalah 

maslahat yang secara umum 

ditunjuk oleh al-Qur‟an dan 

hadis, namun tidak dapat 

dirujuk langsung kepada suatu 

ayat atau hadis baik melalui 

proses bayânî maupun ta‘lîlî, 

melainkan hanya dirujuk 

kepada prinsip umum 

kemaslahatan yang dikandung 

oleh sejumlah nas.
47

 

Kemungkinan dengan alasan bahwa 

melihat kenyataan al-mashlahah al-

garîbah tidak demikian urgen untuk 

menjadi bagian dari klasifikasi, maka 

terdapat pola klasifikasi lain yang secara 

lebih cermat tidak menganggap al-

mashlahah al-maskût ‘anhâ sebagai 

klasifikasi yang berbanding dengan al-

mashlahah al-mu‘tabarah dan al-

mashlahah al-mulgâh, maka al-

mashlahah al-mursalahlah yang 

langsung dijadikan klasifikasi tersendiri 

bersama kedua klasifikasi tersebut. Hal 

inilah yang dipaparkan oleh Muammar 

Bakry dalam Fiqh Prioritas yang 

membagi maslahat berdasarkan konteks 

legalitas formal kepada tiga klasifikasi 

yaitu al-mashlahah al-mu‘tabarah, al-

mashlahah al-mursalah, dan al-

mashlahah al-mulgâh.
48

 

Muammar Bakry memberikan 

catatan tersendiri dalam hal prioritas 

terkait ketiga klasifikasi tersebut. 

Muammar Bakry menekankan bahwa 

jika terjadi perebutan kepantingan di 

antara maslahat tersebut dalam skala 

urutan (tafâdhul), yang paling utama 

didahulukan adalah maslahat mu‘tabar. 

Dia mencontohkan kasus dâm 

(penyembelihan hewan) bagi jamaah haji 

yang diganti dengan sedekah kepada 

fakir miskin, dengan alasan antara lain 

bahwa daging yang disembelih pada saat 

itu banyak tidak disalurkan sebagaimana 

mestinya, sehingga mengakibatkan 

pemborosan. Tindakan mengantisipasi 

pemborosan dan pendistribusian daging 

yang tidak layak adalah langkah dalam 

mewujudkan maslahat mursalah, namun 

jika dilakukan justru akan mencederai 

maslahat mu‘tabarah yakni tujuan 



164    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168 

pertama dan utama dari dâm yaitu 

penyembelihan dan pengaliran darah 

hewan sebagaimana dilegalisasi oleh QS 

al-Baqarah/2: 196 dan QS al-Hajj/22: 37. 

Oleh karena mewujudkan maslahat 

mu‘tabarah lebih utama daripada 

maslahat mursalah, maka dâm tetap 

harus berupa penyembelihan hewan di 

tanah haram, dan didistribusikan secara 

profesional agar meminimalisasi 

kemungkinan mafsadat yang 

ditimbulkannya.
49

 

Alasan mendahulukan maslahat 

mu‘tabarah antara lain; maslahat ini 

didukung oleh dalil syariah, karena ‘illah 

maslahat ini dinyatakan dalam teks yang 

mana tidak terjadi pada maslahat 

mursalah kecuali sebatas didukung oleh 

maqâshid al-syarî‘ah.
50

 Hanya saja, 

Muammar Bakry memberikan catatan 

khusus bahwa kaidah ini digunakan jika 

antara maslahat mursalah tidak lebih 

tinggi nilainya daripada maslahat 

mu‘tabarah, sebagaimana yang terjadi 

pada kasus tidak diberlakukannya 

hukum potong tangan oleh „Umar. 

Sehingga jika maslahat lebih tinggi dari 

nas, maka yang didahulukan adalah 

maslahat. Hal ini berdasar pada kaidah: 

إذا تعارضت المصلحة مع النص ترجح المصلحة 

المقطىع بها إذا كانت ضرورية ويرجح النص إذا 

 كانت تحسينية

Artinya: 

Apabila maslahah bertentangan 

dengan nas, maka maslahah yang 

memiliki posisi dharû.riyyah lebih 

unggul, dan nas lebih unggul jika 

posisi maslahah hanya sekadar 

tahsîniyyah.
51

  

 

III. PENUTUP 

Maslahat adalah sesuatu yang 

dianggap baik oleh akal karena 

mendatangkan kebaikan dan 

menghindarkan bahaya atau kerusakan 

bagi manusia, yang sejalan dengan 

tujuan syariat dalam menetapkan hukum. 

Dari sini dapat dipahami bahwa 

penekanan maslahat dalam tinjauan 

definisi syariat adalah rujukan dari 

maslahat itu sendiri, yaitu tujuan syariat. 

Rujukan atau standar inilah yang 

membedakan antara maslahat dalam 

pengertian umum dengan maslahat 

dalam pengertian syariat. 

Maslahat dapat ditinjau dari 

berbagai aspek ada dari segi kualitas dan 

kepentingannya yang mengarahkan 

kepada masalah dalam bentuk primer, 

sekunder dan trisier, sementara dari segi 

kandungan yang mengarahkan kepada 

kemaslahatan umum yang menyangkut 

kepentingan orang banyak dan 

kemaslahatan khusus yang menyangkut 

kepentingan individu, sedangkan dalam 

tinjauan perubahan maslahat maka 

dimaksudkan konteks sah tidaknya 

sebuah maslahat yaitu al-mashlahah al-

tsâbitah dan al-mashlahah al-

mutagayyirah., dan konteks legalitas 

formal. 

 

Catatan Akhir: 
1
Ahmad bin Fâris bin Zakariyyâ, Mu‘jam 

Maqâyîs al-Lugah, Juz III (Bairût: Dâr al-Fikr, 

1979), h. 303; Muhammad bin Mukrim bin 

Manzhûr, Lisân al-‘Arab, Juz II (Bairût: Dâr 

SHâdir, 1414 H), h. 516; Abû „Abdillâh Zain al-

Dîn Muhammad bin Abû Bakr al-Râzî, Mukhtâr 

al-SHihâh (Bairût: al-Maktabah al-„Ashriyyah, 

1999), h. 178.  

 
1
Departemen Pendidikan dan 



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Ijtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam      |    165 

Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(Edisi II; Jakarta: Balai Pustaka, 1996), h. 634. 

 
1
Muhammad Mawardi Djalaluddin, al-

Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum 

Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa 

Permasalahan Fiqh (Yogyakarta: Kota 

Kembang, 2009), h. 25.  
1
Abdul Aziz Dahlan,, dkk., Ensiklopedi 

Hukum Islam, Jilid IV (Jakarta: PT Ichtiar Baru 

van Hoeve, 2001), h. 1143. 
1
Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid II 

(Jakarta: Kencana, 2009), h. 345.  
1
Abû Hâmid Muhammad Ibn Muhammad 

al-Gazâlî, al-Mustashfâ (Bairût: Dâr al-Kutub al-

„Ilmiyyah, 1993), h. 174.  
1
Najm al-Dîn al-THûfî, Risâlah fî Ri‘âyah 

al-Mashlahah (Libanon: al-Dâr al-Mashdariyyah 

al-Lubnâniyyah, 1993), h. 25; Yûsuf Hâmid al-

„Âlim, al-Maqâshid al-‘Âmmah li al-Syarî‘ah al-

Islâmiyyah (Riyâdh: al-Dâr al-„Âlamiyyah li al-

Kutub al-Islâmî, 1994), h. 138. 
1
Abû Ishâq al-Syâthibî, al-Muwâfakât fî 

Ushûl al-Ahkâm, Juz II (Bairût: al-Maktabah al-

Taufiqîyah, 2004), h. 44-46. 
1
„Izz al-Dîn „Abd al-„Azîz bin „Abd al-

Salâm al-Dimasyqî,  Qawâ‘id al-Ahkâm fî 

Mashâlih al-Anâm, Juz I (al-Qâhirah: Maktabah 

al-Kulliyyât al-Azhariyyah, 1991), h. 14. 
1
Sa„ad bin Nāsir al-Syassyarī, al-

Mashlahah ‘inda al-Hanâbilah (t.tp.: t.p.,t.th.), h. 

2. 
1
Sa„ad bin Nāsir al-Syassyarī, al-

Mashlahah ‘inda al-Hanâbilah, h. 3. 
1
Muhammad Mawardi Djalaluddin,  al-

Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum 

Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa 

Permasalahan Fiqh, h. 27-28. 
1
Abû Ishâq al-Syâtibî, al-Muwâfakât fî 

Ushûl al-Ahkâm, Juz II,  h. 63. 
1
Muhammad Mawardi Djalaluddin,  al-

Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum 

Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa 

Permasalahan Fiqh, h. 29-30. 
1
„Izz al-Dîn „Abd al-„Azîz bin „Abd al-

Salâm al-Dimasyqî,  Qawâ‘id al-Ahkâm fî 

Mashâlih al-Anâm, Juz I, h. 4. 
1
Lihat: Yûsuf Hâmid al-„Âlim, al-Maqâshid 

al-‘Âmmah li al-Syarî‘ah al-Islâmiyyah, h. 140-

146. 
1
Muhammad Sa„îd Ramadhân al-Bûthî, 

Dhawâbith al-Mashlahah fî al-Syarî‘ah al-

Islâmiyyah (Bairût: Muassasah al-Risâlah, t.th.), 

h. 44-60.  
1
Dalam ungkapan al-Syâthibî: 1) 

murâ‘âtihâ min jânib al-wujûd; dan 2) 

murâ‘âtihâ min jânib al-‘adami. Lihat: Abû 

Ishâq al-Syâthibî, al-Muwâfakât fî Ushûl al-

Ahkâm, Juz II,  h. 18. 
1
Ahmad Abû Rahmah, al-Mashlahah al-

Mursalah fî Ahkâm al-Siyâsah al-Syar‘iyyah fî 

‘Ahd al-Nabiyyi saw. (Gaza: al-Jâmi„ah al-

Islâmiyyah Gaza, 2010), h. 12-14; Abû Ishâq al-

Syâthibî, al-Muwâfakât fî Ushûl al-Ahkâm, Juz 

II, h. 18-20. 
1
Hal ini ditegaskan dalam beberapa ayat al-

Qur‟an, misalnya QS. al-Baqarah/2: 185, QS. al-

Mâ‟idah/5: 6, dan QS. al-Hajj/22: 78.  
1
Nâjî al-Suwaid, Fiqh al-Muwâzanât baina 

al-Nazhariyyah wa al-Tathbîq (Bairût: Dâr al-

Kutub al-„Ilmiyyah, t.th.), h. 88.  
1
Muzâra‘ah adalah kontrak yang 

ditandatangani antara pemilik tanah dengan 

pihak lain yang akan menjalankan proyek 

penanaman dan penjagaan tanaman. Hasil yang 

diperoleh dari kongsi antara kedua belah pihak 

bergantung pada kesepakatan kongsi.  
1
Musâqah adalah kontrak antara pemilik 

tanaman dengan pihak lain yang akan melakukan 

proyek pemeliharaan, penjagaan dan segala kerja 

yang diperlukan. Sebagai balasannya pihak 

kedua akan mengambil kadar tertentu daripada 

hasil yang diperoleh. 
1
Abû Ishâq al-Syâthibî, al-Muwâfakât fî 

Ushûl al-Ahkâm, Juz II, h. 22. 
1
Muhammad Thâhîr bin „Âsyûr, Maqâshid 

al-Syarî‘ah al-Islâmiyyah (Cet. II; Urdun: Dâr 

al-Nafâ‟is, 2001), h. 307-308. 
1
Muammar Bakry, Fiqh Prioritas; 

Konstruksi Metodologi Hukum Islam dan 

Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam 

(Jakarta: Pustaka Mapan, 2009), h. 109-110. 
1
Muhammad THâhîr bin „Âsyûr, Maqâshid 

al-Syarî‘ah al-Islâmiyyah, h. 313.  
1
Muhammad Mawardi Djalaluddin,  al-

Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum 

Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa 



166    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168 

Permasalahan Fiqh, h. 33-34. 
1
Muhammad Thâhîr bin „Âsyûr, Maqâshid 

al-Syarî‘ah al-Islâmiyyah, h. 315.  
1
Muhammad THâhîr bin „Âsyûr, Maqâshid 

al-Syarî‘ah al-Islâmiyyah, h. 315. 
1
Abdul Aziz Dahlan, dkk., Ensiklopedi 

Hukum Islam, Jilid IV, h. 1145.  
1
„Abd al-Karîm Zaidân, al-Wajîz fî Ushûl 

al-Fiqh (Bairût: Muassasah al-Risâlah, 1987), h. 

276. 
1
„Abd al-Wahhâb Khallâf, ‘Ilm Ushûl al-

Fiqh wa Khulâshah Târîkh al-Tasyrî‘ (Mesir: 

Mathba„ah al-Madanî, t.th.), h. 83. 
1
„Abd al-Karîm Zaidân, al-Wajîz fî Ushûl 

al-Fiqh, h. 208-209; „Abd al-Wahhâb Khallâf, 

‘Ilm Ushûl al-Fiqh (al-Qâhirah: Maktabah al-

Da„wah, t.th.), h. 71. 
1
Amir Syarifuddin, Usul Fiqh, Jilid II, h. 

351-352.  
1
Amir Syarifuddin, Usul Fiqh, Jilid II, h. 

352-353.  
1
Abû Hâmid Muhammad bin Muhammad 

al-Gazâlî, al-Mustashfâ , h. 174. 
1
Amir Syarifuddin, Usul Fiqh, Jilid II, h. 

353-354.  
1
Hadis ini adalah hadis yang menjelaskan 

tentang hukuman bagi orang yang berhubungan 

seksual di siang hari Ramadan. Di dalam hadis 

disebutkan hukumannya secara berurutan adalah 

memerdekakan budak, berpuasa dua bulan 

berturut-turut, atau member makan 60 orang 

fakir miskin. Lihat: Muhammad bin Ismâ„îl al-

Bukhârî, SHahîh al-Bukhârî, Juz III (t.tp.: Dâr 

Thûq al-Najâh, 1422 H), h. 32; Muslim bin al-

Hajjâj, Shahîh Muslim, Juz II (Bairût: Dâr Ihyâ 

al-Turâts al-„Arabî, t.th.), h. 782. 
1
Muhammad Mawardi Djalaluddin,  al-

Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum 

Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa 

Permasalahan Fiqh, h. 42-43. 
1
„Alâ al-Dîn „Alî bin Sulaimân al-Mardâwî, 

al-Tahbîr Syarh al-Tahrîr fî Ushûl al-Fiqh, Juz 

VII (Riyâdh: Maktabah al-Rusyd, 2000), h. 3394.  
1
Ahmad Abû Rahmah, al-Mashlahah al-

Mursalah fî Ahkâm al-Siyâsah al-Syar‘iyyah fî 

‘Ahd al-Nabiyyi saw., h. 18. 
1
Ahmad bin Mahmûd bin „Abd al-Wahhâb 

al-Syanqîthî, al-Washf al-Munâsib li Syar‘ al-

Hukmi (Madinah al-Munawwarah, 1415 H), h. 

283.  
1
Taqy al-Dîn „Alî bin „Abd al-Kâfî al-

Subkî, al-Ibhâj fî Syarh al-Minhâj, Juz III 

(Bairût: Dâr al-Kutub al-„Ilmiyyah, 1995), h. 

177; „Abd al-Karîm Zaidân, al-Wajîz fî Ushûl al-

Fiqh, h. 211. 
1
„Abdullah bin Ahmad bin Muhammad bin 

Qudâmah, Raudhah al-Nâzhir wa Jannah al-

Manâzhir fî Ushûl al-Fiqh ‘alâ Mazhab al-Imâm 

Ahmad ibn Hanbal, Juz I (t.tp.: Muassasah al-

Rayyân li al-THibâ„ah wa al-Nasyr wa al-Tauzî„, 

2002), h. 178. 
1
Badr al-Dîn Muhammad bin „Abdullah al-

Zarkasyî, al-Bahr al-Muhîth fî Ushûl al-Fiqh, 

Juz VIII (t.tp.: Dâr al-Kutaibî, 1994), h. 83.  
1
Muhammad Mawardi Djalaluddin,  al-

Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum 

Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa 

Permasalahan Fiqh, h. 45. 
1
Muammar Bakry, Fiqh Prioritas; 

Konstruksi Metodologi Hukum Islam dan 

Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam, h. 

111. 
1
Muammar Bakry, Fiqh Prioritas; 

Konstruksi Metodologi Hukum Islam dan 

Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam, h. 

112-113. 
1
Muammar Bakry, Fiqh Prioritas; 

Konstruksi Metodologi Hukum Islam dan 

Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam, h. 

113.  
1
Muammar Bakry, Fiqh Prioritas; 

Konstruksi Metodologi Hukum Islam dan 

Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam, h. 

114.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

„Âlim, Yûsuf Hâmid al-. al-Maqâshid 

al-‘Âmmah li al-Syarî‘ah al-

Islâmiyyah, Riyâdh: al-Dâr al-

„Âlamiyyah li al-Kutub al-Islâmî, 

1994. 

„Âsyûr, Muhammad Thâhîr bin. 

Maqâshid al-Syarî‘ah al-

Islâmiyyah,  Urdun: Dâr al-



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Ijtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam      |    167 

Nafâ‟is, 2001. 

Bakry, Muammar. Fiqh Prioritas; 

Konstruksi Metodologi Hukum 

Islam dan Kompilasi Kaidah 

Prioritas Hukum Islam, Jakarta: 

Pustaka Mapan, 2009. 

Bukhârî, Muhammad bin Ismâ„îl al-. 

Shahîh al-Bukhârî, t.tp.: Dâr 

Thûq al-Najâh, 1422 H. 

Bûthî, Muhammad Sa„îd Ramadhân al-. 

Dhawâbith al-Mashlahah fî al-

Syarî‘ah al-Islâmiyyah, Bairût: 

Muassasah al-Risâlah, t.th.  

Dahlan, Abdul Aziz. dkk., Ensiklopedi 

Hukum Islam, Jakarta: PT Ichtiar 

Baru van Hoeve, 2001. 

Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan, Kamus Besar 

Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai 

Pustaka, 1996. 

Djalaluddin, Muhammad Mawardi. al-

Mashlahah al-Mursalah dan 

Pembaruan Hukum Islam; Suatu 

Kajian terhadap Beberapa 

Permasalahan Fiqh, Yogyakarta: 

Kota Kembang, 2009.  

Gazâlî, Abû Hâmid Muhammad Ibn 

Muhammad al-. al-Mustashfâ, 

Bairût: Dâr al-Kutub al-

„Ilmiyyah, 1993.  

Hajjâj, Muslim bin al-. Shahîh Muslim, 

Bairût: Dâr Ihyâ al-Turâts al-

„Arabî, t.th. 

Khallâf, „Abd al-Wahhâb. ‘Ilm Ushûl al-

Fiqh wa Khulâshah Târîkh al-

Tasyrî‘, Mesir: Mathba„ah al-

Madanî, t.th. 

Manzhûr, Muhammad bin Mukrim bin. 

Lisân al-‘Arab, Bairût: Dâr 

SHâdir, 1414 H. 

Mardâwî,  „Alâ al-Dîn „Alî bin Sulaimân 

al-. al-Tahbîr Syarh al-Tahrîr fî 

Ushûl al-Fiqh, Riyâdh: Maktabah 

al-Rusyd, 2000.  

Qudâmah,  „Abdullah bin Ahmad bin 

Muhammad bin. Raudhah al-

Nâzhir wa Jannah al-Manâzhir fî 

Ushûl al-Fiqh ‘alâ Mazhab al-

Imâm Ahmad ibn Hanbal, t.tp.: 

Muassasah al-Rayyân li al-

Thibâ„ah wa al-Nasyr wa al-

Tauzî„, 2002. 

Rahmah, Ahmad Abû. al-Mashlahah al-

Mursalah fî Ahkâm al-Siyâsah al-

Syar‘iyyah fî ‘Ahd al-Nabiyyi 

saw., Gaza: al-Jâmi„ah al-

Islâmiyyah Gaza, 2010. 

Râzî, Abû „Abdillâh Zain al-Dîn 

Muhammad bin Abû Bakr al-. 

Mukhtâr al-Shihâh. Bairût: al-

Maktabah al-„Ashriyyah, 1999.  

Salâm al-Dimasyqî,  „Izz al-Dîn „Abd al-

„Azîz bin „Abd al-.  Qawâ‘id al-

Ahkâm fî Mashâlih al-Anâm, al-

Qâhirah: Maktabah al-Kulliyyât 

al-Azhariyyah, 1991. 

Subkî, Taqy al-Dîn „Alî bin „Abd al-Kâfî 

al-. al-Ibhâj fî Syarh al-Minhâj, 

Bairût: Dâr al-Kutub al-

„Ilmiyyah, 1995.  

Suwaid, Nâjî al-. Fiqh al-Muwâzanât 

baina al-Nazhariyyah wa al-

Tathbîq, Bairût: Dâr al-Kutub al-

„Ilmiyyah, t.th.  

Syanqîthî, Ahmad bin Mahmûd bin „Abd 

al-Wahhâb al-. al-Washf al-

Munâsib li Syar‘ al-Hukmi, 

Madinah al-Munawwarah, 1415 

H.  

Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh, Jakarta: 



168    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168 

Kencana, 2009.  

Syassyarī, Sa„ad bin Nāsir al-. al-

Mashlahah ‘inda al-Hanâbilah, 

t.tp.: t.p.,t.th. 

Syâthibî, Abû Ishâq al-. al-Muwâfakât fî 

Ushûl al-Ahkâm, Bairût: al-

Maktabah al-Taufiqîyah, 2004. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Thûfî, Najm al-Dîn al-. Risâlah fî 

Ri‘âyah al-Mashlahah. Libanon: 

al-Dâr al-Mashdariyyah al-

Lubnâniyyah, 1993. 

Zaidân,  „Abd al-Karîm. al-Wajîz fî 

Ushûl al-Fiqh, Bairût: Muassasah 

al-Risâlah, 1987. 

Zaidân,  „Abd al-Karîm. al-Wajîz fî 

 

 

 
   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	2 Ali Rusdi

