MASLAHAT SEBAGAI METODE IJTIHAD
DAN TUJUAN UTAMA HUKUM ISLAM

Muhammad Ali Rusdi
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepare
Email: alirusdibedong@gmail.com

Abstract: Maslahat is the main goal in Islam, Allah teaches down the teachings
especially in the issue of Islamic law cannot be released for the benefit of human
beings, although there is a difference in the nature of the benefit from the aspect of the
source of maslahat, but the scholars agree in terms of the main purpose of Islamic law
is jalb al-mashalih wa daru al-mafasid, how Islamic law can as much as possible
provide benefits and goodness to humans while eliminating any possibility of damage
and danger to humans.

Abstrak: Maslahat merupakan tujuan utama dalam agama Islam, Allah menurunkan
ajaran terutama dalam masalah hukum Islam tidak bisa dilepaskan untuk kemaslahatan
manusia, walaupun terjadi perbedaan pada hakikat kemaslahatan dari segi sumber
maslahat, tetapi ulama bersepakat dalam hal tujuan utama hukum Islam adalah jalb al-
mashalih wa daru al-mafasid, bagaimana hukum Islam dapat sebanyak mungkin
memberikan manfaat dan kebaikan pada manusia sekaligus menghilangkan segala
kemungkinan terjadinya kerusakan dan bahaya bagi manusia.

Kata Kunci: Mursalah, Mulghah, Mu’tabarah

I. PENDAHULUAN masing-masing manusia.
Terjadi perbedaan mendasar Perdebatan ini menimbulkan diskusi
dikalangan ulama terkait dengan yang sangat intens dikalangan penggiat

keabsahan maslahat dalam hukum Islam, hukum Islam, sehingga perlu sekali

perdebatan tersebut didasari pada untuk mengkaji masalah dalam berbagai
masalah ~ siapakah ~ yang  berhak prespektif ulama.

menetapkan maslahat, apakah bisa

ditetapkan oleh Syari’ atau justru Il. PEMBAHASAN

ditetapkan oleh manusia, bila yang A. Memaknai Konsep Maslahat
menetapkan adalah  Syari’  berarti Secara etimologi mashlahah adalah

maslahat yang hanya yang memiliki dalil
saja, sedangkan bila yang menetapkan
adalah manusia, maka kemungkinan
munculnya subjektivitas manusia akan
muncul, maksudnya maka kemungkinan
maslahat akan digiring pada selera

turunan dari kata shalaha, shad-lam-ha
yang berarti (baik) yaitu lawan dari kata
buruk atau rusak. Kata mashlahah
adalah singular (mufrad) dari kata
mashélih yang merupakan masdar dari
ashlaha yang bermakna mendatangkan



152 | Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168

kemaslahatan. Sehingga kata
mashlahah juga diartikan dengan al-
shalah vyaitu kebaikan atau terlepas
darinya kerusakan.

Ditinjau dari segi tashrif atau
morfologinya, kata mashlahah memiliki
timbangan dan makna yang serupa
dengan kata manfaat (manfa‘ah). Kata
mashlahah dan manfa‘ak bahkan telah
menjadi kosa kata bahasa Indonesia,
dimana kata mashlahah  menjadi
maslahat yang diartikan dengan sesuatu
yang mendatangkan kebaikan
(keselamatan dan sebagainya), faedah,
dan guna. Sehingga kemaslahatan berarti
kegunaan, kebaikan, manfaat, dan
kepentingan.” Dengan demikian, dapat
dinyatakan bahwa mashlahah adalah
kebalikan dari makna mafsadah yang
berarti bahaya atau hal-hal yang merusak
dan membahayakan.®

Ungkapan bahasa Arab
menggunakan maslahat dalam arti
manfaat atau perbuatan dan pekerjaan
yang mendorong serta mendatangkan
manfaat kepada manusia.® Sedangkan
dalam arti umum, maslahat diartikan
sebagai segala sesuatu yang bermanfaat
bagi manusia, baik dalam arti menarik
atau menghasilkan seperti menghasilkan
keuntungan atau kesenangan; atau dalam
arti menolak atau menghindarkan,
seperti  menolak kemudaratan atau
kerusakan. Jadi setiap yang mengandung
manfaat patut disebut maslahat, meski
manfaat yang dimaksud mengandung
dua sisi, yaitu mendatangkan kebaikan
dan  menghindarkan  bahaya atau
kerusakan di sisi lain.”

Maslahat secara  terminologi,

didefinisikan dengan rumusan Yyang

cukup beragam di kalangan ulama,

khususnya di kalangan ulama usul figh.

Rumusan definisi maslahat antara lain

dikemukakan oleh al-Gazali, al-THUff,

al-Syathibi, al-Khawarizmi, al-‘Izz al-

Din bin ‘Abd al-Salam, al-Taraki, dan

al-Rabi‘ah.

1. Al-Gazali (L 1058 M — W 1111 M)
mendefenisikan  bahwa menurut
asalnya maslahat berarti sesuatu
yang mendatangkan manfaat
(keuntungan) dan menghindarkan
mudarat  (bahaya/  kerusakan).
Namun, hakikatnya adalah ‘al-
muhdfazhah ‘ald magsid al-syar‘i
(memelihara tujuan syarak).
Sementara tujuan syarak dalam
menetapkan hukum terdiri dari lima
unsur, Yyaitu: memelihara agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta.
Maka semua hal yang memenuhi
unsur tersebut disebut sebagai
maslahat, dan sebaliknya hal-hal
yang menyalahi unsur tersebut
disebut mafsadat.®

2. AI-Thofi (L 675 M — W 716 M)
menjelaskan bahwa maslahat dapat
ditinjau dengan pendekatan adat,
selain pendekatan syariat. Dalam
pendekatan adat, maslahat berarti
sebab yang mendatangkan kebaikan
dan manfaat, seperti perdagangan
yang dapat mendatangkan
keuntungan.  Sedangkan  dalam
pengertian syariat, maslahat adalah
ibarat dari sebab yang membawa
kepada syariat dalam bentuk ibadah
atau adat. Definisi ini dipandang
sesuai dengan definisi al-Gazalt



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Jjtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam | 153

bahwa maslahat dalam artian syariat
sebagai  sesuatu yang  dapat
membawa kepada tujuan syariat itu
sendiri.’
Al-Syathibi (W 1388 M) dalam al-
Muwéafagat menjelaskan definisi
maslahat dari dua segi, yaitu dari
segi terjadinya maslahat dalam
kenyataan dan dari seqi
tergantungnya  tuntutan  syariat
kepada maslahat.

a. Dari segi terjadinya maslahat
dalam kenyataan, berarti sesuatu
yang kembali kepada tegaknya
kehidupan manusia, sempurna
hidupnya, tercapai apa yang
diinginkan oleh syahwat dan
akalnya secara mutlak.

b. Dari segi tergantungnya tuntutan
syariat kepada maslahat, yaitu
kemaslahatan yang merupakan
tujuan dari penetapan hukum
syariat.  Untuk  menghasilkan
kemaslahatan itu, Allah menuntut
manusia  untuk  melakukan
sesuatu agar undang-undang dan
aturannya tetap berjalan lurus
sebagaimana mestinya.®

‘Izz al-Din ‘Abd al-‘Aziz bin ‘Abd

al-Salam (L 1181 M — W 1262 M)

dalam kitabnya Qawd ‘id al-Ahkam

fi Mashalih al-Andm memaparkan
bahwa maslahat memiliki dua
bentuk makna, yaitu bentuk hakiki
dan bentuk majasi. Maslahat dalam
bentuk hakiki diartikan dengan
kesenangan dan kenikmatan,
sedangkan maslahat dalam bentuk
majasi diartikan dengan sebab-sebab
yang mendatangkan kesenangan dan

kenikmatan tersebut. Pemaknaan ini
didasarkan pada pandangan dasar
bahwa pada prinsipnya manfaat
memiliki empat bentuk, yaitu:
kelezatan dan sebab-sebabnya serta
kesenangan dan sebab-sebabnya.’

5. Al-Taraki (L 1917 M — W 1979 M)
menguraikan bahwa maslahat adalah
segala sifat yang terdapat dalam
pengaturan hukum bagi mukalaf
dalam bentuk penarikan manfaat
dan penolakan terhadap segala

macam yang menyebabkan
kerusakan.™
6. Al-Rabi‘ah menyatakan bahwa

maslahat adalah segala macam
manfaat yang dimaksudkan oleh
Sang Pembuat Syariat terhadap
hamba-Nya untuk menjaga agama,
diri, akal, keturunan dan harta
mereka dan menolak apa saja yang
mengancam atau
menghilangkannya.'!

Mencermati beberapa definisi yang
dikemukakan ulama di atas, dapat
disimpulkan bahwa pada dasarnya
maslahat adalah sesuatu yang dianggap
baik oleh akal karena mendatangkan
kebaikan dan menghindarkan bahaya
atau kerusakan bagi manusia, Yyang
sejalan dengan tujuan syariat dalam
menetapkan hukum. Dari sini dapat
dipahami bahwa penekanan maslahat
dalam tinjauan definisi syariat adalah
rujukan dari maslahat itu sendiri, yaitu
tujuan syariat. Rujukan atau standar
inilah  yang  membedakan antara
maslahat dalam pengertian umum
dengan maslahat dalam pengertian
syariat. Maslahat dalam pengertian



154 | Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168

umum hanya merujuk kepada tujuan
pemenuhan kebutuhan manusia dan
berpeluang untuk mengikuti hawa nafsu
atau syahwat. Sedangkan  dalam
pengertian  syariat, maslahat harus
merujuk kepada tujuan syariat yang
lima, tanpa mengabaikan pemenuhan
kebutuhan manusia, yaitu memperoleh
kesenangan dan kebahagiaan serta
menghindarkan kesengsaraan.

Senada dengan hal tersebut,
Mawardi  Djalaluddin ~ memaparkan
pandangan al-Gazali bahwa
kemaslahatan mesti sejalan dengan
tujuan syariat, meskipun berkait dengan
tujuan-tujuan manusia, karena
kemaslahatan manusia tidak selamanya
didasarkan pada kehendak syariat,
karena seringkali didasarkan pada
kehendak naluri subjektif atau berdasar
hawa nafsu. Mawardi Djalaluddin
mencontohkan bahwa di zaman Jahiliah
para wanita tidak mendapatkan harta
pusaka, dengan alasan bahwa dalam
pandangan orang Arab sebelum Islam,
hal tersebut dianggap maslahat. Dalam
tradisi Arab pra Islam, kaum lelaki
merupakan tulang punggung dalam
melindungi, memelihara, berperang serta
meneruskan ~ kepemimpinan  dalam
kelompok mereka, sementara wanita
hanya sekadara pemuas nafsu. Sehingga
menyogok, menipu, mengambil hak
orang lain, berzina, bergonta-ganti teman
wanita, meminum arak, dianggap
maslahat oleh sebagian orang. Akan
tetapi, hal-hal tersebut tidak sejalan
dengan syariat, maka tidak dapat
dinamakan maslahat. Hal ini
dikarenakan standar maslahat adalah

syariat, bukan selera atau kehendak
manusia yang bersifat pribadi dan sangat
relatif."

Adanya pembatasan pada tujuan
syariat sebagai dasar maslahat, tidak
berimplikasi pada lahirnya dikotomi
antara maslahat yang bersifat duniawi
dan ukhrawi. Karena pada dasarnya, hal
apapun yang terkait kehidupan manusia
baik itu duniawi maupun ukhrawi,
selama berada pada konteks memelihara
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta,
maka itu disebut maslahat. Dan
seterusnya, setiap usaha untuk mencegah
segala bentuk kemudaratan yang
berkaitan dengan lima aspek tersebut
juga dinamakan maslahat. Oleh karena
itu, al-Syathibi memperingatkan bahwa
semestinya  tujuan utama mencari
kemaslahatan dan menolak kemudaratan
adalah demi tercapainya kebahagiaan
hidup di dunia dan akhirat.®

Orientasi duniawi dan ukhrawi yang
melekat pada maslahat dalam syariat
Islam  tersebut merupakan intisari
perbedaan antara hukum Islam dengan
hukum konvensional.** Pernyataan ‘Izz
al-Din ‘Abd al-‘Aziz bin ‘Abd al-Salam
menegaskan hal ini dalam pernyataannya
bahwa “Kemaslahatan adalah untuk
dunia dan akhirat. Jika kemaslahatan itu
lenyap, maka rusaklah keduanya. Dan
jika mafsadah telah muncul, maka
hancurlah penghuninya”. 1

Definisi maslahat dalam terminologi
syariat adalah segala sesuatu Yyang
berimplikasi  kepada kebaikan dan
manfaat atau menolak bahaya yang
dimaksudkan oleh Sydri‘ untuk umat,
baik untuk kepentingan dunia maupun



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Jjtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam | 155

akhirat, baik bersifat umum maupun
Khusus, baik berupa materi maupun non-
materi.

Definisi  maslahat  berdasarkan
tinjauan syariat sebagaimana dijelaskan
di atas, membuktikan keistimewaan
maslahat syariat dibandingkan dengan

maslahat secara umum atau
keistimewaan hukum Islam
dibandingkan dengan hukum

konvensional. Keistimewaan maslahat

syariat dibandingkan dengan maslahat

secara umum, sebagaimana dijelaskan

Yasuf Hamid yaitu sebagai berikut:

1. Standar ukuran dalam maslahat
adalah  petunjuk syariat, bukan
semata akal manusia, karena akal
manusia tidak sempurna, bersifat
relatif dan subjektif, selalu dibatasi
waktu dan tempat, serta selalu
terpengaruh lingkungan dan hawa
nafsu.

2. Adanya pembatasan antara maslahat
dan mafsadah dalam pandangan
syariat  tidak terbatas  untuk
kepentingan dunia saja tetapi juga
untuk  akhirat;  tidak  hanya
kepentingan temporal sesaat tetapi
kepentingan sepanjang masa.

3. Maslahat dalam arti syariat tidak
terbatas pada rasa enak dan tidak
enak dalam konteks fisik jasmani
saja, tetapi juga enak dan tidak enak
dalam konteks mental-spiritual atau
secara ruhaniyah.

4. Maslahat syariat adalah asas dan inti
dari  maslahat-maslahat lainnya.
Sehingga maslahat agama harus
didahulukan, dan jika  perlu
mengorbankan yang lain dalam

rangka menjaga dan
mempertahankan maslahat agama.®

Sa‘id Ramadhan al-Bati (L 1929 M

— W 2013 M) mengemukakan alasan

keistimewaan maslahat Syariat

dibandingkan dengan maslahat
konvensional, sebagai berikut:

1. Pengaruh dan kesan kemaslahatan
hukum  Islam  tidak terbatas
waktunya  di  dunia, tetapi
memberikan pengaruh positif pada
kehidupan  akhirat.  Hal  ini
disebabkan oleh karena syariat
Islam diciptakan untuk kebahagian
dunia dan akhirat.

2. Cakupan kemaslahatan hukum Islam
tidak hanya berdimensi dan
berorientasi materi saja, tetapi juga
berdimensi ruhani dalam kehidupan
manusia.

3. Dalam hukum Islam, kemaslahatan
agama merupakan asas bagi
kemaslahatan lain. Oleh karena itu,
jika terjadi pertentangan antara dua
kemaslahatan, maka kemaslahatan
agama tidak boleh dikesampingkan
atau dikorbankan.'’

Perbedaan pendapat di kalangan
ulama terkait dengan definisi maslahat
hanya bersifat redaksional, inti dan
maksudnya sama yakni maslahat itu
seirama dan relevan dengan tindakan
syarak yang sasaran utamanya untuk
mewujudkan terjaganya pemeliharaan
agama, jiwa, akal, keturunan/
kehormatan, dan harta.

B. Bentuk - Bentuk Maslahat
Para ulama ushul figh
mengemukakan beberapa pembagian



156 | Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168

maslahat berdasarkan tinjauan yang
berbeda, sehingga pembagian maslahat
pada dasarnya dapat ditinjau dari
beberapa segi, yaitu: segi kualitas dan
kepentingannya, kandungan maslahat,
perubahan maslahat, dan konteks
legalitas formal.

1. Maslahat berdasarkan kualitas dan
kepentingan kemaslahatan
Pada dasarnya, pembagian maslahat

berdasarkan kualitas dan kepentingan
kemaslahatan adalah pembagian yang
sekaligus berimplikasi pada tingkatan
prioritas maslahat itu sendiri. Para ulama
membagi maslahat berdasarkan kualitas
dan kepentingan kepada tiga tingkatan,
yaitu:

a. Al-mashlahah al-dhardriyyah, yaitu
kemaslahatan yang berhubungan
dengan kebutuhan pokok manusia,
baik terkait dengan dunia maupun
terkait akhirat. Kemaslahatan dalam
hal ini adalah al-muhafazhah al-
khamsah atau al-mashalih al-
khamsah yang mencakup:
memelihara agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Dalam
menjaga maslahat yang bersifat
dhardri (primer), diperoleh dengan
dua hal vyaitu: mempertahankan
eksistensi kemaslahatan yang sudah
ada (jalb al-mashalih); dan
mengantisipasi atau mencegah hal
yang dapat merusak atau
menghilangkan potensi (dar’'u al-
mafasid), atau dalam ungkapan al-
Syathibi, janib al-wujdd dan janib
al- ‘adam.*®

1) Memelihara agama. Salah satu
fitrah atau naluri kemanusiaan

2)

3)

yang tidak dapat dipungkiri dan
sangat dibutuhkan oleh manusia
adalah  kebutuhan  memeluk
agama. Dalam rangka
memenuhi fitrah dan naluri
tersebut, maka Allah swit.
mensyariatkan agama yang
wajib dipelihara dan dijaga oleh
setiap orang dalam segala hal,
baik dalam hal akidah, ibadah,
maupun muamalah. Dari segi
al-wujad, memelihara agama
ditempuh  misalnya dengan
syariat salat, puasa, zakat, dan
haji. Sedangkan dari segi al-
‘adam, disyariatkan jihad dan
memerangi orang murtad.

Memelihara jiwa. Hak hidup
juga merupakan hak paling
asasi bagi manusia. Dalam
rangka menjaga kemaslahatan
dan keselamatan jiwa serta
kehidupan manusia, maka Allah
swt. mensyariatkan berbagai
hukum yang terkait dengan hal
tersebut. Dari segi al-wujid,
Islam misalnya mensyariatkan
makan, minum, berpakaian, dan
bertempat tinggal. Sedangkan
dari segi al-‘adam, di dalam
Islam dikenal hukum kisas, diat,
dan kafarat. Semua syariat

tersebut dalam rangka
mempertahankan kehidupan
manusia.

Memelihara akal. Tidak dapat

dipungkiri bahwa akal
merupakan satu faktor penentu
utama bagi seseorang dalam
menjalani kehidupannya,



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Jjtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam | 157

sehingga Allah swt. menjadikan
pemeliharaan akal sebagai salah
satu hal dhardri. Dari segi al-
wujad, menjaga akal
diwujudkan misalnya dengan
menambah dan memperluas
ilmu dan wawasan. Sedangkan
dari segi al-‘adam, Allah swt.
melarang meminum minuman
keras, karena bisa mengganggu
atau merusak fungsi akal dan
hidup manusia.

4) Memelihara keturunan.
Berketurunan adalah masalah
pokok bagi manusia dalam
menjaga kelangsungannya di
muka bumi. Dari segi al-wujad,
Islam mensyariatkan banyak
hal, mulai dari menjaga
pandangan terhadap lawan jenis
sampai kepada syariat nikah,
persusuan, dan nafkah.
Sedangkan dari segi al- ‘adam,
Islam melarang perzinaan, dan
hal terkait seperti menuduh
zina, serta segala konsekuensi
hukumnya.

5) Memelihara harta benda. Harta
benda juga merupakan faktor
yang sangat menentukan dalam
kehidupan manusia, karena
manusia tidak dapat hidup tanpa
harta. Dari segi al-wujad, Islam
mensyariatkan untuk
mendapatkan harta dengan cara
bermuamalah sesuai Ssyariat,
misalnya berusaha atau
berbisnis untuk mendapatkan
keuntungan. Sedangkan dari
segi al-‘adam, Islam melarang

pencurian dengan ancaman
hukuman dan konsekuensinya.™

Al-mashlahah al-h&jiyyah, vyaitu
kemaslahatan  yang  dibutuhkan
dalam menyempurnakan kebutuhan
pokok atau mendasar sebelumnya
yang berbentuk keringanan untuk
mempertahankan dan memelihara
kebutuhan dasar manusia. Dalil akan
hal ini adalah bahwa agama
dibangun atas prinsip dasar untuk
mencegah kesulitan dan kesukaran
serta mendatangkan kemudahan.?®
Persoalan  hjiyyat  (sekunder)
menjadi salah satu lapangan dalam
pembahasan maslahat, yaitu dalam
menjaga pemenuhan dan
penyempurnaan kebutuhan asasi.?!
Dalam rangka mewujudkan
maslahat sekunder ini, Allah swt.
mensyariatkan banyak hal dalam
berbagai bidang, termasuk ibadah,
muamalah, dan lain-lain, yang
semuanya untuk menunjang
kebutuhan mendasar al-mashalih al-
khamsah. Dalam kaitan ibadah,
misalnya Islam memberi keringanan
meringkas salat (salat jamak, salat
gasar), dan opsi berbuka puasa bagi
orang yang sedang musafir. Dalam
bidang muamalah, antara lain Islam
membolehkan berburu binatang,
melakukan jual beli pesanan (bai*
al-salam), bekerja sama dalam
pertanian  (muzdra‘ah)®  dan
perkebunan (musagah)?.

Al-mashlahah al-tahsiniyyah, yaitu
kemaslahatan yang bersifat
pelengkap berupa keleluasaan yang
dapat melengkapi kemaslahatan



158 | Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168

sebelumnya.  Tahsiniyyah  juga
berhubungan dengan al-mashalih al-
khamsah, meski tahsiniyyah
merupakan kebutuhan manusia yang
tidak sampai kepada kebutuhan
dhardri, juga tidak sampai kepada
kebutuhan haji, namun kebutuhan
ini perlu dipenuhi dalam rangka
memberi kesempurnaan dan
keindahan bagi hidup manusia. Al-
Syéathibi  mengistilahkan  hal-hal
tahsiniyyah ini dengan makarim al-
akhlag.** Dalam pandangan lbn
‘Asyur, tahsiniyyah termasuk faktor
penunjang dalam mencapai
kehidupan pribadi yang bahagia
serta tatanan kehidupan
bermasyarakat yang elok, aman dan
tenteram, yang turut mencerminkan
keindahan akhlak Nabi saw. dan
agama Islam  secara  umum.
Kaitannya dengan hal ini misalnya,
Islam  menganjurkan  memakan
makanan yang bergizi, berpakaian
yang bagus dengan menutup aurat,
melakukan amalan-amalan sunnah
sebagai ibadah tambahan, sampai
pada hal-hal detail terkait adat
masyarakat, baik itu adat yang
berlaku universal seperti berbusana
yang sopan, maupun adat yang
berlaku  lokal seperti  urusan
memanjangkan jenggot.”®

Ketiga bentuk maslahat di atas,
secara  berurutan menggambarkan
tingkatan peringkat kekuatan masing-
masing.  Artinya, terdapat aturan
tersendiri  dalam menentukan sikap
dalam memberikan prioritas terhadap

kemaslahatan tersebut. Maslahat al-
dhardriyyah tidak sama nilainya dengan
maslahat al-hgjiyyah dan al-tahsiniyyah.
Oleh karena itu, jika terjadi benturan
kepentingan antara satu kemaslahatan
dengan kemaslahatan lainnya, maka
kemaslahatan al-dhardriyyah harus lebih
diprioritaskan dan didahulukan daripada
kemaslahatan al-hajiyyah, dan
kemaslahatan al-hajiyyah harus
diprioritaskan dan didahulukan daripada
kemaslahatan al-tahsiniyyah. Hal ini
terjadi karena unsur-unsur yang terdapat
dalam al-dharQriyyah menjadi dasar
acuan magashid dalam menggapai
kemaslahatan  dunia dan akhirat,
sementara dua komponen lainnya
berkapasitas sebagai pelengkap dan
penyempurna.”® Skala prioritas yang
sama juga berlaku dalam persoalan al-
dhardriyyat  al-khamsah  atau al-
mashalih al-khamsah, maka secara
berurutan: memelihara agama, jiwa,
akal, Kketurunan, dan harta, juga
merupakan tingkatan skala prioritas jika
terjadi perbenturan kepentingan dari hal-
hal tersebut.

2. Maslahat berdasar kandungannya.
Berdasar kandungan maslahat atau
hubungannya dengan umat atau individu
tertentu, ulama ushul figh membagi dua
macam maslahat, yaitu al-mashlahah al-
‘ammah atau al-mashlahah al-kulliyyah
dan al-mashlahah al-kh&shshah atau al-
mashlahah al-juz ‘iyyah.
a. Al-mashlahah al-‘dmmah atau al-

mashlahah  al-kulliyyah,  vaitu
kemaslahatan umum yang
menyangkut  kepentingan  orang

banyak. Contoh dari maslahat umum



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Jjtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam | 159

adalah menjaga agama agar tidak
lenyap, menjaga umat untuk tidak
tercarai berai, menjaga dua tanah
haram yaitu Makkah dan Madina,
agar tidak dikuasai non muslim,
menjaga al-Qur’an agar tidak hilang
atau berubah dengan cara menjaga
para penghafal al-Qur’an dan
mushaf, menjaga hadis-hadis Nabi
saw. agar tidak tercampur dengan
hadis palsu, dan maslahat lainnya
yang melibatkan orang banyak.”’

Kemaslahatan umum tidak
selamanya berarti kepentingan untuk
semua orang, akan tetapi terkadang
berbentuk kepentingan mayoritas umat
saja. Misalnya, ulama membolehkan
membunuh penyebar bid‘ah yang dapat

merusak akidah umat, karena
menyangkut kepentingan orang
banyak.?

b. Al-mashlahah al-khashshah atau al-
mashlahah  al-juz ‘iyyah,  yaitu
maslahat yang bersifat individu atau
kepentingan segelintir  orang.
Maslahat ini terdiri dari tiga
pembagian,  vaitu:  gath ‘iyyah,
zhanniyyah, dan wahmiyyah.

1) Qath ‘iyyah adalah yang
ditunjukkan oleh dalil yang
bersifat absolut dan tidak dapat
ditakwil lagi. Misalnya firman
Allah dalam QS Ali ‘Imran/3: 97
tentang kewajiban berhaji kepada
orang yang mampu  saja.
Termasuk dalam hal ini maslahat
yang berdasar pada petunjuk akal
sehat  terhadap hal  yang
berimplikasi sangat besar

maslahatnya kepada manusia atau

sebaliknya menimbulkan
kerusakan yang sangat
berbahaya, seperti halnya
membunuh  orang-orang yang

enggan membayar zakat pada
masa khalifah Ab( Bakar ra.

2) Zhanniyyah adalah yang
ditunjukkan oleh dalil yang
bersifat relatif, seperti yang
ditunjukkan dalam sebuah hadis:
R e
(hendaklah seorang hakim tidak
memutuskan suatu perkara dalam
keadaan marah). Termasuk dalam
hal ini, maslahat yang berdasar
pada petunjuk dugaan akal,
seperti pada contoh  kasus
menjadikan  anjing  sebagai
penjaga rumah pada saat domisili
dalam situasi mencekam.?

3) Wahmiyyah adalah berdasar pada
adanya tanda-tanda maslahat dan
kebaikan, namun ternyata
mendatangkan mudarat. Misalnya
mengisap zat-zat berupa opium,
kokain, dan heroin, dimana ada
anggapan bahwa dengan
menghisapnya bisa menjadi obat,
padahal tidak mendatangkan
kebaikan melainkan mudarat.*

3. Maslahat berdasarkan perubahan
maslahat

Menurut  Mushthafa  al-Syalabr,

seorang guru besar ushul figh di
Universitas al-Azhar Kaior, terdapat dua
bentuk maslahat berdasarkan segi
perubahan maslahat, yaitu al-mashlahah
al-tsébitah  dan al-mashlahah al-
mutagayyirah.



160

a)

b)

| Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168

Al-mashlahah al-tsébitah, vaitu
kemaslahatan yang bersifat tetap
dan tidak akan berubah sampai akhir
zaman. Misalnya kewajiban ritual
ibadah, seperti salat, puasa, zakat,
dan haji.

Al-mashlahah al-mutagayyirah,
yaitu kemaslahatan yang berubah-
ubah sesuai dengan perubahan
tempat, waktu, dan subjek hukum.
Kemaslahatan seperti ini berkaitan
dengan permasalahan muamalah dan
adat kebiasaan, seperti dalam
masalah makanan yang berbeda-
beda antara satu daerah dan daerah
lainnya. Menurut Mushthafa al-
Syalabi, pembagian ini penting
dalam kaitannya untuk memberikan
gambaran batasan kemaslahatan
yang bisa berubah dan kemaslahatan
yang tidak bisa berubah.*!

Maslahat  berdasarkan  konteks
legalitas formal
Standarisasi keserasian atau

keselarasan anggapan baik dari akal
dengan tujuan syariat dalam menetapkan
hukum atau ukuran munasib maslahat
dengan tujuan Sydri‘ dalam menetapkan
syariat, melahirkan pembagian maslahat
dalam konteks sah tidaknya sebuah
maslahat, yang terdiri dari al-mashlahah
al-mu ‘tabarah, al-mashlahah al-mulgéh,
dan al-mashlahah al-maskiit ‘anha.*

a. Al-mashlahah al-mu ‘tabarah,
yaitu maslahat yang mendapatkan
petunjuk dari sydri‘, baik secara
langsung maupun tidak langsung,
bahwa ada maslahat yang
menjadi alasan dalam
menetapkan sebuah hukum. Dari

1)

2)

segi langsung dan tidak langsung
petunjuk (dalil) terhadap suatu
maslahat, al-mashlahah  al-
mu ‘tabarah terbagi dua yaitu al-
munasib al-mu atstsir dan al-
munasib al-muld 'im.>
al-munésib al-mu atstsir, yaitu ada

petunjuk langsung dari  Sydri’
(pembuat syariat) yang
memerhatikan maslahat tersebut.

Maksudnya, ada petunjuk syariat
dalam bentuk nas atau ijmak yang
menetapkan bahwa maslahat itu
dijadikan alasan dalam menetapkan
hukum. Contoh dalil nas yang
menunjuk langsung kepada
maslahat, misalnya tidak baiknya
mendekati perempuan yang sedang
haid dengan alasan bahwa haid itu
adalah penyakit. Hal ini disebut
maslahat karena menjauhkan diri
dari kerusakan atau penyakit. Alasan
akan adanya penyakit itu yang
dikaitkan dengan larangan mendekat
perempuan, disebut munasib. Hal ini
dilegitimasi oleh QS al-Bagarah/2:
222 tentang perintah menjauhi
perempuan haid.**

Contoh dalil dalam bentuk
ijmak yang menunjuk langsung
kepada maslahat, misalnya

menetepkan adanya perwalian bapak
terhadap harta anaknya dengan ‘illat
belum dewasa. Adanya hubungan
belum dewasa dengan hukum

perwalian adalah maslahat atau
munasib.*
Al-munésib  al-muld’im,  yaitu

maslahat yang tidak ada petunjuk
langsung dari syariat baik dalam



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Jjtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam | 161

bentuk nas maupun ijmak tentang
perhatian syariat terhadap maslahat
tersebut, melainkan secara tidak
langsung ada. Maksudnya,
meskipun syariat secara langsung
tidak menetapkan suatu keadaan
menjadi alasan untuk menetapkan
hukum, namun ada petunjuk syariat
bahwa keadaan itulah  yang
ditetapkan syariat sebagai alasan
untuk  hukum yang  semisal.

Umpamanya:

- Berlanjutnya perwalian bapak
atas gadisnya dengan alasan anak
gadisnya itu belum dewasa.
Belum dewasa menjadi alasan
bagi hukum yang sejenisnya,
yaitu perwalian dalam harta milik
anak kecil.

- Bolehnya jamak salat bagi orang
yang mugim (penduduk
berdomisili) karena  hujan.
Keadaan hujan memang tidak
pernah dijadikan alasan untuk
hukum jamak salat, namun
syariat melalui ijmak menetapkan
keadaan yang sejenis dengan
hujan, vyaitu safar (dalam
perjalanan) menjadi alasan untuk
bolehnya jamak salat.

- Menetapkan  keadaan  dingin
menjadi alasan untuk halangan
salat berjamaah. Tidak ada
petunjuk dari syariat yang
menetapkan dingin itu sebagai
alasan untuk tidak ikut salat
berjamaah. Namun ada petunjuk
syariat bahwa keadaan yang sama
subsntansinya dengan dingin,
yaitu perjalanan yang dijadikan

b.

syariat sebagai alasan bagi
hukum vyang sejenis untuk
meninggalkan salat berjamaah,
yaitu jamak salat. Dingin
memiliki substansi yang sama
yang sama dengan perjalanan
yaitu  substansi  menyulitkan;
sedangkan meninggalkan salat
berjamaah sejenis dengan jamak
salat, yaitu sama-sama rukhshah
(keringanan) hukumnya.*
Pemaparan tersebut, tampak
bahwa pada bentuk maslahat
yang dalilnya tidak langsung itu

masih ada perhatian syariat

kepada maslahat  tersebut,

meskipun sangat kecil.
Al-mashlahah  al-mulgah, atau
maslahat yang ditolak, adalah
maslahat yang pada dasarnya

dianggap baik oleh akal, tetapi tidak
diperhatikan oleh syariat, bahkan
ada  petunjuk  syariat  yang
menolaknya.®” Hal ini berarti bahwa
akal menganggapnya baik dan
sejalan dengan syariat, namun
ternyata syariat menetapkan hukum
yang berbeda dengan apa yang
dikehendaki oleh maslahat itu.
Contohnya:
Seorang raja atau orang kaya
yang melakukan pelanggaran
hukum,  yaitu  mencampuri
istrinya di siang hari bulan
Ramadan. Untuk orang tersebut,
sanksi yang paling baik adalah
berpuasa dua bulan berturut-
turut, karena cara inilah yang
diperkirakan akan membuat jera
kepadanya untuk melakukan



162 | Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168

pelanggaran. Pertimbangan ini
memang masuk akal, bahkan
sejalan dengan tujuan Sydri‘
dalam menetapkan hukum, yaitu
memberi efek jera kepada
hamba-Nya untuk melakukan
pelanggaran. Namun anggapan
akal tersebut, ternyata tidak
demikian menurut Sydri, yang
justru membuat hukum yang
berbeda dengan itu, vyaitu
mewajibkan memerdekakan
hamba sahaya, meskipun sanksi
ini dinilai kurang relevan untuk
membuat jera kepada orang kaya
atau orang berpangkat. *

Kaitannya dengan itu, al-Laits bin
Sa‘ad (seorang ahli figh mazhab Maliki
di  Spanyol) pernah  menetapkan
hukuman puasa dua bulan berturut-turut
kepada seorang penguasa Spanyol kala
itu, yang melakukan hubungan seksual
dengan istrinya di siang hari bulan
Ramadan. Ulama memandang hukum
tersebut bertentangan dengan hadis
Rasulullah  saw.*® karena bentuk
hukuman dalam hadis harus diterapkan
secara berurut. Apabila tidak mampu
memerdekakan hamba sahaya, baru
dikenakan hukuman puasa dua bulan
berturut-turut. Karenanya, ulama usul
figh memandang bahwa mendahulukan
hukuman puasa dua bulan berturut-turut
dari hukuman memerdekakan hamba
sahaya merupakan maslahat yang
bertentangan dengan kehendak syariat,
sehingga dianggap maslahat yang ditolak
syariat.*°

- Melarang atau enggan menjual
anggur dengan alasan takut

anggurnya akan dikonsumsi atau
diproduksi  menjadi  minuman
memabukkan. Atau membuka
bisnis jual beli di dalam rumah
yang sulit untuk diakses dengan
alasan menghindari zina. Kedua
maslahat yang dimaksud dalam
kedua contoh tersebut adalah
maslahat mulgéat atau tertolak dan
tidak sesuai dengan  prinsip
maslahat dan syariat.**

- Di masa sekarang, masyarakat
telah mengakui emansipasi wanita
untuk menyamakan derajat wanita
dengan laki-laki. Atas dasar itu,
akal menganggap baik atau

menganggap  maslahat  untuk
menyamakan hak  perempuan
dengan laki-laki dalam

memperoleh harta warisan. Hal ini
juga dianggap sejalan dengan
tujuan ditetapkannya hukum waris
oleh Allah swt. untuk memberikan
hak waris kepada perempuan
sebagaimana yang berlaku kepada
laki-laki.  Namun Allah  swit.
ternyata menetapkan hukum yang
berbeda dengan apa yang dikira
baik oleh akal, yang menetapkan
hak anak laki-laki dua kali lipat
dari  hak anak  perempuan
sebagaimana ditegaskan dalam QS
al-Nisé/4: 11, dan penegasan Allah
swt. tentang hak waris saudara
laki-laki sebesar dua kali hak
saudara perempuan sebagaimana
ditegaskan dalam QS al-Nisa’/4:
176.%
c. Al-mashlahah al-maskit  ‘anhd,
yaitu maslahat yang didiamkan oleh



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Jjtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam | 163

syariat dimana keberadaannya tidak
didukung oleh syariat dan tidak pula
dibatalkan atau ditolak oleh syariat

dengan

dalil  yang terperinci.

Maslahat dalam bentuk ini terbagi
dua, yaitu:

1)

2)

Al-mashlahah al-garibah,
yaitu maslahat yang asing atau
sama sekali tidak ada
dukungan dari syariat, baik
secara detail maupun umum.
Al-Syathibi mengatakan
bahwa maslahat seperti ini
tidak ditemukan dalam
praktik, meskipun ada dalam
teori.®?

Al-mashlahah al-mursalah
atau oleh beberapa ulama lain
diberi istilah berbeda,
misalnya  al-munasib  al-
mursal,** istishlah,"®  dan
istidlal  al-mursal®®  yaitu
maslahat yang tidak diakui
oleh dalil syariat atau nas
secara spesifik, akan tetapi
didukung  oleh  sejumlah
makna nas (al-Qur’an dan
hadis Nabi saw.). Maslahat
yang dimaksud adalah
maslahat yang secara umum
ditunjuk oleh al-Qur’an dan
hadis, namun tidak dapat
dirujuk langsung kepada suatu
ayat atau hadis baik melalui
proses bayani maupun ta ‘lili,
melainkan ~ hanya  dirujuk
kepada prinsip umum
kemaslahatan yang dikandung
oleh sejumlah nas.*’

Kemungkinan dengan alasan bahwa

melihat kenyataan al-mashlahah al-
garibah tidak demikian urgen untuk
menjadi bagian dari klasifikasi, maka
terdapat pola klasifikasi lain yang secara
lebih cermat tidak menganggap al-
mashlahah al-maskit ‘anhd sebagai
klasifikasi yang berbanding dengan al-

mashlahah  al-mu ‘tabarah  dan  al-
mashlahah  al-mulgdh, maka al-
mashlahah al-mursalahlah yang

langsung dijadikan klasifikasi tersendiri
bersama kedua klasifikasi tersebut. Hal
inilah yang dipaparkan oleh Muammar
Bakry dalam Figh Prioritas yang
membagi maslahat berdasarkan konteks
legalitas formal kepada tiga klasifikasi
yaitu al-mashlahah al-mu ‘tabarah, al-
mashlahah  al-mursalah, dan al-
mashlahah al-mulgah.*®

Muammar  Bakry = memberikan
catatan tersendiri dalam hal prioritas
terkait  ketiga klasifikasi  tersebut.
Muammar Bakry menekankan bahwa
jika terjadi perebutan kepantingan di
antara maslahat tersebut dalam skala
urutan (tafadhul), yang paling utama
didahulukan adalah maslahat mu ‘tabar.
Dia  mencontohkan  kasus  dam
(penyembelihan hewan) bagi jamaah haji
yang diganti dengan sedekah kepada
fakir miskin, dengan alasan antara lain
bahwa daging yang disembelih pada saat
itu banyak tidak disalurkan sebagaimana
mestinya, sehingga  mengakibatkan
pemborosan. Tindakan mengantisipasi
pemborosan dan pendistribusian daging
yang tidak layak adalah langkah dalam
mewujudkan maslahat mursalah, namun
jika dilakukan justru akan mencederai
maslahat  mu ‘tabarah yakni  tujuan



164 | Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168

pertama dan utama dari dam vyaitu
penyembelihan dan pengaliran darah
hewan sebagaimana dilegalisasi oleh QS
al-Bagarah/2: 196 dan QS al-Hajj/22: 37.
Oleh karena mewujudkan maslahat
mu ‘tabarah  lebih  utama daripada
maslahat mursalah, maka dam tetap
harus berupa penyembelihan hewan di
tanah haram, dan didistribusikan secara
profesional agar meminimalisasi
kemungkinan mafsadat yang
ditimbulkannya.*®
Alasan  mendahulukan  maslahat
mu ‘tabarah antara lain; maslahat ini
didukung oleh dalil syariah, karena ‘illah
maslahat ini dinyatakan dalam teks yang
mana tidak terjadi pada maslahat
mursalah kecuali sebatas didukung oleh
magashid al-syari‘ah.®® Hanya saja,
Muammar Bakry memberikan catatan
khusus bahwa kaidah ini digunakan jika
antara maslahat mursalah tidak lebih
tinggi nilainya daripada maslahat
mu ‘tabarah, sebagaimana yang terjadi
pada kasus tidak diberlakukannya
hukum potong tangan oleh ‘Umar.
Sehingga jika maslahat lebih tinggi dari
nas, maka yang didahulukan adalah
maslahat. Hal ini berdasar pada kaidah:
daladl zayi pall e daladl Cua jlad 1)
B gl s Ay CilS 1Y) g g shaiall
Artinya:
Apabila  maslahah  bertentangan
dengan nas, maka maslahah yang
memiliki posisi dharG.riyyah lebih
unggul, dan nas lebih unggul jika
posisi maslahah hanya sekadar
tahsiniyyah.>

I1l. PENUTUP

Maslahat adalah sesuatu yang
dianggap baik oleh akal karena
mendatangkan kebaikan dan

menghindarkan bahaya atau kerusakan
bagi manusia, yang sejalan dengan
tujuan syariat dalam menetapkan hukum.
Dari sini dapat dipahami bahwa
penekanan maslahat dalam tinjauan
definisi syariat adalah rujukan dari
maslahat itu sendiri, yaitu tujuan syariat.
Rujukan atau standar inilah yang
membedakan antara maslahat dalam

pengertian umum dengan maslahat
dalam pengertian syariat.
Maslahat dapat ditinjau  dari

berbagai aspek ada dari segi kualitas dan
kepentingannya yang mengarahkan
kepada masalah dalam bentuk primer,
sekunder dan trisier, sementara dari segi
kandungan yang mengarahkan kepada
kemaslahatan umum yang menyangkut
kepentingan  orang  banyak  dan
kemaslahatan khusus yang menyangkut
kepentingan individu, sedangkan dalam
tinjauan perubahan maslahat maka
dimaksudkan konteks sah tidaknya
sebuah maslahat yaitu al-mashlahah al-
tsdbitah  dan  al-mashlahah  al-
mutagayyirah., dan konteks legalitas
formal.

Catatan Akhir:

'Ahmad bin Faris bin Zakariyya, Mu jam
Magayis al-Lugah, Juz 11l (Bairdt: Dér al-Fikr,
1979), h. 303; Muhammad bin Mukrim bin
Manzhdr, Lisan al-‘Arab, Juz Il (Bair(t: Dar
SHadir, 1414 H), h. 516; Ab{ ‘Abdillah Zain al-
Din Muhammad bin Abl Bakr al-Razi, Mukhtar
al-SHihah (Bairdt: al-Maktabah al-‘Ashriyyah,
1999), h. 178.

'Departemen Pendidikan dan



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Jjtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam | 165

Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia
(Edisi I1; Jakarta: Balai Pustaka, 1996), h. 634.

"Muhammad Mawardi Djalaluddin, al-
Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum
Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa
Permasalahan  Figh  (Yogyakarta:  Kota
Kembang, 2009), h. 25.

'Abdul Aziz Dahlan, dkk., Ensiklopedi
Hukum Islam, Jilid IV (Jakarta: PT Ichtiar Baru
van Hoeve, 2001), h. 1143.

'Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 1l
(Jakarta: Kencana, 2009), h. 345.

'Abli Hamid Muhammad Ibn Muhammad
al-Gazali, al-Mustashfa (BairQt: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1993), h. 174.

!Najm al-Din al-THOfi, Risdlah fi Ri‘dyah
al-Mashlahah (Libanon: al-Dér al-Mashdariyyah
al-Lubnaniyyah, 1993), h. 25; Ydsuf Hamid al-
‘Alim, al-Magashid al- ‘dmmah li al-Syari‘ah al-
Islamiyyah (Riyadh: al-Dar al-*Alamiyyah li al-
Kutub al-Islami, 1994), h. 138.

'Abl Ishaq al-Syathibf, al-Muwafakat fi
Ushdl al-Ahkam, Juz Il (BairQt: al-Maktabah al-
Taufigiyah, 2004), h. 44-46.

“Izz al-Din ‘Abd al-‘Aziz bin ‘Abd al-
Salam al-Dimasyql,  Qawd‘id al-Ahkdm fi
Mashalih al-Aném, Juz | (al-Qéahirah: Maktabah
al-Kulliyyat al-Azhariyyah, 1991), h. 14.

'Sa‘ad bin Nasir al-Syassyari, al-
Mashlahah ‘inda al-Hanabilah (t.tp.: t.p.,t.th.), h.
2.

'Sa‘ad bin Nasir al-Syassyari, al-
Mashlahah ‘inda al-Hanabilah, h. 3.

"Muhammad Mawardi Djalaluddin,  al-
Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum
Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa
Permasalahan Figh, h. 27-28.

'Abl Ishaq al-Syatibi, al-Muwafakat fi
Ushdl al-Ahkam, Juz I1, h. 63.

Muhammad Mawardi Dijalaluddin, al-
Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum
Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa
Permasalahan Figh, h. 29-30.

YIzz al-Din ‘Abd al-‘Aziz bin ‘Abd al-
Salam al-Dimasyql,  Qawd‘id al-Ahkdm fi
Mashalih al-Anam, Juz I, h. 4.

Lihat; Y0suf Hamid al-*Alim, al-Magashid
al- Ammah li al-Syari‘ah al-1slamiyyah, h. 140-

146.

"Muhammad Sa‘idd Ramadhan al-B{thi,
Dhawabith al-Mashlahah fi al-Syari‘ah al-
Islamiyyah (BairQt: Muassasah al-Risélah, t.th.),
h. 44-60.

'Dalam  ungkapan  al-Syathibl: 1)
murd ‘dtihd  min  janib al-wujid; dan 2)
murd ‘dtihd min janib al-‘adami. Lihat: AbQ
Ishaq al-Syathibi, al-Muwafakat fi Ushdl al-
Ahkam, Juz Il, h. 18.

'Ahmad Abl Rahmah, al-Mashlahah al-
Mursalah fi Ahk&dm al-Siyasah al-Syar ‘iyyah fi
‘Ahd al-Nabiyyi saw. (Gaza: al-Jami‘ah al-
Islamiyyah Gaza, 2010), h. 12-14; AbQ Ishaq al-
Syathibi, al-Muwafakat fi Ushdl al-Ahkém, Juz
I, h. 18-20.

'Hal ini ditegaskan dalam beberapa ayat al-
Qur’an, misalnya QS. al-Bagarah/2: 185, QS. al-
Ma’idah/5: 6, dan QS. al-Hajj/22: 78.

'Najt al-Suwaid, Figh al-Muwazanat baina
al-Nazhariyyah wa al-Tathbig (BairGt: Dar al-
Kutub al-‘Tlmiyyabh, t.th.), h. 88.

"luzdra‘ah  adalah  kontrak  yang
ditandatangani antara pemilik tanah dengan
pihak lain yang akan menjalankan proyek
penanaman dan penjagaan tanaman. Hasil yang
diperoleh dari kongsi antara kedua belah pihak
bergantung pada kesepakatan kongsi.

"Musagah adalah kontrak antara pemilik
tanaman dengan pihak lain yang akan melakukan
proyek pemeliharaan, penjagaan dan segala kerja
yang diperlukan. Sebagai balasannya pihak
kedua akan mengambil kadar tertentu daripada
hasil yang diperoleh.

'Ab0 Ishaq al-Syathibi, al-Muwéafakat fi
Ushdl al-Ahkam, Juz 11, h. 22.

"Muhammad Thahir bin ‘Asydr, Magashid
al-Syari‘ah al-1slamiyyah (Cet. Il; Urdun: Dar
al-Nafa’is, 2001), h. 307-308.

"Muammar  Bakry, Figh  Prioritas;
Konstruksi Metodologi Hukum Islam dan
Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam
(Jakarta: Pustaka Mapan, 2009), h. 109-110.

"Muhammad THahir bin ‘Asytr, Magashid
al-Syari‘ah al-1slamiyyah, h. 313.

"Muhammad Mawardi Djalaluddin,  al-
Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum
Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa



166 | Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168

Permasalahan Figh, h. 33-34.

'Muhammad Thahir bin ‘Asytr, Magashid
al-Syari‘ah al-1slamiyyah, h. 315.

"Muhammad THahir bin ‘Asyir, Magashid
al-Syari‘ah al-1slamiyyah, h. 315.

'Abdul Aziz Dahlan, dkk., Ensiklopedi
Hukum Islam, Jilid IV, h. 1145.

LAbd al-Karim Zaidan, al-Wajiz fi Ushdl
al-Figh (Bairdt: Muassasah al-Risalah, 1987), h.
276.

“Abd al-Wahhab Khallaf, ‘Iim Ushil al-
Figh wa Khulashah Tarikh al-Tasyri‘ (Mesir:
Mathba‘ah al-Madant, t.th.), h. 83.

L“Abd al-Karim Zaidan, al-Wajiz fi Ushl
al-Figh, h. 208-209; ‘Abd al-Wahhab Khallaf,
7Im Ushdl al-Figh (al-Q&hirah: Maktabah al-
Da‘wah, t.th.), h. 71.

L Amir Syarifuddin, Usul Figh, Jilid 11, h.
351-352.

YAmir Syarifuddin, Usul Figh, Jilid 11, h.
352-353.

'Abli Hamid Muhammad bin Muhammad
al-Gazali, al-Mustashfa , h. 174.

L Amir Syarifuddin, Usul Figh, Jilid 11, h.
353-354.

'Hadis ini adalah hadis yang menjelaskan
tentang hukuman bagi orang yang berhubungan
seksual di siang hari Ramadan. Di dalam hadis
disebutkan hukumannya secara berurutan adalah
memerdekakan budak, berpuasa dua bulan
berturut-turut, atau member makan 60 orang
fakir miskin. Lihat: Muhammad bin Isma‘il al-
Bukhari, SHahth al-Bukhari, Juz Il (t.tp.: Dar
Thig al-Najah, 1422 H), h. 32; Muslim bin al-
Hajjaj, Shahih Muslim, Juz Il (BairQt: Dar lhya
al-Turéts al-Arabi, t.th.), h. 782.

"Muhammad Mawardi Djalaluddin,  al-
Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum
Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa
Permasalahan Figh, h. 42-43.

'<Ala al-Din ‘Ali bin Sulaiméan al-Mardaw,
al-Tahbir Syarh al-Tahrir fi Ushdl al-Figh, Juz
VIl (Riyadh: Maktabah al-Rusyd, 2000), h. 3394.

!Ahmad Abl Rahmah, al-Mashlahah al-
Mursalah fi Ahkdm al-Siyasah al-Syar ‘iyyah fi
‘Ahd al-Nabiyyi saw., h. 18.

'Ahmad bin Mahmad bin ‘Abd al-Wahhab
al-Syanqitht, al-Washf al-Mundsib li Syar‘ al-

Hukmi (Madinah al-Munawwarah, 1415 H), h.
283.

Tagy al-Din ‘Ali bin ‘Abd al-Kafi al-
Subki, al-Ibhdj fi Syarh al-Minhaj, Juz Il
(Bairdt: Déar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995), h.
177; ‘Abd al-Karim Zaidan, al-Wajiz fi Ushdl al-
Figh, h. 211.

L Abdullah bin Ahmad bin Muhammad bin
Qudamah, Raudhah al-Nazhir wa Jannah al-
Manézhir fi Ushdl al-Figh ‘ald Mazhab al-Imém
Ahmad ibn Hanbal, Juz I (t.tp.: Muassasah al-
Rayyan li al-THiba‘ah wa al-Nasyr wa al-Tauzi,
2002), h. 178.

'Badr al-Din Muhammad bin ‘Abdullah al-
Zarkasyi, al-Bahr al-Muhith fi Ushdl al-Figh,
Juz VIII (t.tp.: Dér al-Kutaibi, 1994), h. 83.

"Muhammad Mawardi Djalaluddin,  al-
Mashlahah al-Mursalah dan Pembaruan Hukum
Islam; Suatu Kajian terhadap Beberapa
Permasalahan Figh, h. 45.

"Muammar  Bakry, Figh Prioritas;
Konstruksi  Metodologi  Hukum Islam dan
Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam, h.
111.

"Muammar Bakry, Figh  Prioritas;
Konstruksi Metodologi Hukum Islam dan
Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam, h.
112-113.

"Muammar  Bakry, Figh Prioritas;
Konstruksi  Metodologi Hukum Islam dan
Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam, h.
113.

"Muammar  Bakry, Figh Prioritas;
Konstruksi Metodologi Hukum Islam dan
Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam, h.
114.

DAFTAR PUSTAKA

‘Alim, Yasuf Hamid al-. al-Magashid
al- Ammah li  al-Syari‘ah al-
Islamiyyah, Riyadh: al-Dar al-
‘Alamiyyah li al-Kutub al-Islamf,

1994.
‘AsyGr, Muhammad Thahir bin.
Magashid al-Syari‘ah al-

Islamiyyah, Urdun: Dar al-



Muhammad Ali Rusdi, Maslahat sebagai Metode Jjtihad dan Tujuan Utama Hukum Islam | 167

Nafa’is, 2001.

Muammar. Figh Prioritas;
Konstruksi Metodologi  Hukum
Islam dan Kompilasi Kaidah
Prioritas Hukum Islam, Jakarta:
Pustaka Mapan, 2009.

Bukhari, Muhammad bin Isma‘il al-.
Shahih al-Bukhari, ttp.: Dar
Thag al-Najah, 1422 H.

Bithi, Muhammad Sa‘id Ramadhan al-.
Dhawabith al-Mashlahah fi al-
Syari‘ah al-1slamiyyah, Bair(t:
Muassasah al-Risalah, t.th.

Dahlan, Abdul Aziz. dkk., Ensiklopedi
Hukum Islam, Jakarta: PT Ichtiar
Baru van Hoeve, 2001.

Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan, @ Kamus  Besar
Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai
Pustaka, 1996.

Djalaluddin, Muhammad Mawardi. al-
Mashlahah  al-Mursalah  dan
Pembaruan Hukum Islam; Suatu
Kajian  terhadap  Beberapa
Permasalahan Figh, Yogyakarta:
Kota Kembang, 2009.

Gazéli, Abld Hamid Muhammad Ibn
Muhammad al-. al-Mustashfa,
Bair0t: Dar al-Kutub  al-
‘[Imiyyah, 1993.

Hajjaj, Muslim bin al-. Shahith Muslim,
Bair(t: Dar lhya al-Turats al-
‘Arabi, t.th.

Khallaf, ‘Abd al-Wahhab. ‘Ilm Ushiil al-
Figh wa Khulashah Tarikh al-
Tasyri, Mesir: Mathba‘ah al-
Madant, t.th.

Manzhdr, Muhammad bin Mukrim bin.
Lisan al-‘4rab, Bair(t: Dar
SHadir, 1414 H.

Bakry,

Mardawi, ‘Ala al-Din ‘Ali bin Sulaiman
al-. al-Tahbir Syarh al-Tahrir fi
Ushal al-Figh, Riyadh: Maktabah
al-Rusyd, 2000.

Qudamah, ‘Abdullah bin Ahmad bin
Muhammad bin. Raudhah al-
Nazhir wa Jannah al-Manazhir fi
Ushal al-Figh ‘ala Mazhab al-
Imam Ahmad ibn Hanbal, t.tp.:

Muassasah al-Rayyan i al-
Thiba‘ah wa al-Nasyr wa al-
Tauzi‘, 2002.

Rahmah, Ahmad Abd. al-Mashlahah al-
Mursalah fi Ahkam al-Siyasah al-
Syar‘iyyah fi ‘Ahd al-Nabiyyi
saw., Gaza: al-Jami‘ah al-
Islamiyyah Gaza, 2010.

Razi, Abd ‘Abdillah Zain al-Din
Muhammad bin Abl Bakr al-.
Mukhtér al-Shihah. Bairdt: al-
Maktabah al-‘Ashriyyah, 1999.

Saldm al-Dimasyqi, ‘Izz al-Din ‘Abd al-
‘Aziz bin ‘Abd al-. Qawa ‘id al-
Ahkém fi Mashélih al-Anam, al-
Qéhirah: Maktabah al-Kulliyyéat
al-Azhariyyah, 1991.

Subki, Taqy al-Din ‘Ali bin ‘Abd al-Kaft
al-. al-Ibhgj fi Syarh al-Minhgj,
BairGt: Dar al-Kutub  al-
‘IImiyyah, 1995.

Suwaid, Naji al-. Figh al-Muwazanat
baina al-Nazhariyyah wa al-
Tathbiq, Bair(t: Dar al-Kutub al-
‘IImiyyah, t.th.

Syanqithi, Ahmad bin Mahmid bin ‘Abd
al-Wahhab al-. al-Washf al-
Munasib i Syar’ al-Hukmi,
Madinah al-Munawwarah, 1415
H.

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh, Jakarta:



168 | Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 151 - 168

Kencana, 2009.

Syassyari, Sa‘ad bin Nasir al-. al-
Mashlahah ‘inda al-Hanabilah,
t.tp.: t.p.,t.th.

Syathibi, Abd Ishaq al-. al-Muwafakat fi
Ushdl al-Ahkam, Bairat: al-
Maktabah al-Taufigiyah, 2004.

Thafi, Najm al-Din al-. Risalah fi
Ri‘dyah al-Mashlahah. Libanon:
al-Dar  al-Mashdariyyah  al-
Lubnaniyyah, 1993.

‘Abd al-Karim. al-Wajiz fi
Ushal al-Figh, Bair(t: Muassasah
al-Risalah, 1987.

Zaidan, ‘Abd al-Karim. al-Wajiz fi

Zaidan,



	2 Ali Rusdi

