
IMPLEMENTASI HUKUM ISLAM DALAM PEMIKIRAN MU’TAZILAH  

Muliati 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepare 

Email: sesady.muliati@gmail.com 

Abstract: In modern times and the advancement of science and technology, the rational 

Mutazilah teachings have begun to re-emerge among Muslims especially among the 

intelectual counity. Unknowingly they have had the same or close understandings of the 

Mutazila teachings. Having such ideals does not exclude them from Islam. 

Abstrak:. Di zaman modern dan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, 

ajaran-ajaran Mutazilah yang bersifat rasional itu telah mulai muncul 

kembali di kalangan umat Islam terutama di kalangan kaum terpelajar. 

Secara tak sadar mereka telah mempunyai paham-paham yang sama atau 

dekat dengan ajaran-ajaran Mutazilah. Mempunyai paham-paham yang 

demikian tidaklah membuat mereka ke luar dari Islam.  

Kata Kunci: Hukum Islam, Mu‟tazilah, Teologi 

I. PENDAHULUAN 

Agak aneh kiranya kalau dikatakan  

bahwa dalam Islam, sebagai agama, 

persoalan yang pertama-tama muncul  

adalah dalam bidang politik dan bukan 

dalam bidang teologi. Tetapi persoalan 

politik ini segera meningkat menjadi 

persoalan teologi. Agar hal ini menjadi 

jelas perlulah kita terlebih dahulu 

kembali sejenak ke dalam sejarah Islam, 

tegasnya ke dalam fase perkembangan 

yang pertama, khususnya masa 

pemerintahan Ali bin Abi Talib.   

Pertempuran yang terjadi 

dikenal dengan perang Siffin. 

Perang ini diakhiri dengan tahkim 

(arbitrase), tapi tahkim ternyata 

tidak menyelesaikan masalah, 

bahkan menyebabkan timbulnya 

golongan ketiga, al-Khawarij, 

orang-orang yang keluar dari 

barisan Ali. Akibatnya di ujung 

pemerintahan Ali bin Abi Thalib, 

umat Islam terpecah menjadi tiga 

kekuatan politik, yaitu Muawiyah, 

Syi‟ah dan Khawārij, inilah cikal 

bakal lahirnya  paham-paham 

dalam Islam. 

Setelah Usman wafat, 

masyarakat beramai-ramai 

membaiat Ali bin Abi Thalib 

sebagai khalifah. Ali memerintah 

hanya enam tahun. Selama masa 

pemerintahannya ia menghadapi 

berbagai pergolakan. Tidak ada 

sedikitpun masa pemerintahan 

dapat dikatakan stabil, setelah 

menduduki jabatan khalifah, Ali 

memecat para gubernur yang 

diangkat oleh Usman. Dia juga 



   Muliati, Implementasi Hukum Islam dalam Pemikiran Mu’tazilah     |    219 

 

menarik kembali tanah yang 

dihadiahkan Usman kepada 

negara, dan memakai kembali 

sistem distribusi  pajak tahunan di 

antara orang-orang Islam 

sebagaimana pernah ditetapkan 

Umar. 

Ali bin Abi Thalib 

menghadapi pemberontakan 

Thalhah, Zubair, dan Aisyah. 

Alasan mereka, Ali tidak mau 

menghukum para pembunuh 

Usman dan mereka menuntut bela 

terhadap darah Usman yang telah 

ditumpahkan secara zalim. Ali 

sebenarnya ingin menghindari 

perang. Dia mengirim surat 

kepada Thalhah dan Zubair agar 

mau berunding untuk 

menyelesaikan  perkara itu secara 

damai. Namun ajakannya ditolak. 

Akhirnya terjadilah pertempuran 

yang dikenal dengan perang 

Jamal. (Unta). Zubair dan Thalhah 

terbunuh dan Aisyah ditawan dan 

dikirim kembali ke Madinah. 

Selesai perang Jamal, Ali 

harus menghadapi aksi makar dari 

Muawiyah ibn Abi Sufyan yang 

menuntut agar segera menindak 

terhadap pembunuh Usman ibn 

Affan dan meminta „Alī lengser 

dari jabatan khalifah. Aksi makar 

itu muncul karena sebelumnya 

„Alī memecat Muawiyah dari 

jabatan Gubernur Syiria. Akibat 

teror yang terus menerus 

dilakukan Muawiyah, „Alī beserta 

pasukannya  memeranginya di 

daerah Siffin, Irak.  

Akibat bersikeras Muawiyah 

yang tidak bisa diajak berdamai, 

maka Ali memeranginya. Dalam 

pertempuran itu, Pasukan 

Muawiyah mulai melemah dan 

mendekati kekalahan. Melihat 

tanda-tanda kekalahan akan 

menimpanya, penasihat Muawiyah 

ibn Abi Sufyan yang bernama Amr 

ibn Ash menyarangkan untuk 

melakukan perundingan dengan 

terlebih dahulu mengangkat 

lembaran mushaf Al-Qur‟an. 

Melihat pasukan musuh 

mengangkat  mushaf  Al-Qur‟an, 

sebagian pengikut Ali  

terpengaruh sehingga memintanya 

agar menerima tawaran tahkim.
1
 

Ali mengetahui itu sebagai tipu 

muslihat, sehingga tidak 

meresponnya. Ali malah terus 

menyemangati pasukannya. Ali 

mengatakan, saya lebih tahu dari 

pada kalian, saya mengetahui 

mereka dari kecil sampai dewasa, 

mereka adalah anak-anak dan laki-

laki dewasa yang jelek. Mereka 

meminta untuk ber-tahkim kepada 

kitab Allah padahal, demi Allah 

mereka mengangkat mushaf itu 

hanyalah untuk tipu muslihat saja, 

ujar „Alī.
2
 

Namun desakan dari Mis‟ar 

Fadki At-Tamimi, Zaid Husain 

Ath-Thai, dan para ahli qura
3
 

dalam pasukan Ali terus mendesak 

dan mengancam akan 

meperlakukan Ali bin Abi Thalib 

seperti yang terjadi pada Utsman 

ibn Affan. Dengan terpaksa „Alī 



220    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 218 - 228    

 

mengikuti permintaan mereka.  

Muawiyah mengutus Amr ibn 

Ash sebagai juru runding dan Abū 

Musa al-Asyʻarī mewakili pihak 

Ali bin Abi Thalib. Keduanya 

melakukan perundingan di 

Daumah Al-jandal, selama enam 

bulan (Shafar-Ramadhan 37 H). 

Persoalan yang dibahas adalah 

tuntutan atas kematian Usman ibn 

Affan dan juga dibahas untuk 

menyatukan umat Islam dengan 

terlebih dahulu menurunkan kedua 

pimpinan Islam yang bertikai dan 

mengangkat pimpinan umat Islam 

dengan jalan musyawarah. 

Atas dasar senioritas, Abu 

Musa menjadi orang pertama yang 

naik kemimbar  dan menurunkan 

Ali dari tampuk khalifah Islam. 

Kemudian, Amr ibn Ash dengan 

tanpa diduga langsung 

mengukuhkan Muawiyah sebagai 

khalifah Islam tanpa 

menurunkannya terlebih dahulu, 

hal ini mengecewakan bagi 

pendukung Ali bin Abi Thalib. 

Pertempuran yang terjadi 

dikenal dengan perang Siffin. 

Perang ini diakhiri dengan tahkim 

(arbitrase), tapi tahkim ternyata 

tidak menyelesaikan masalah, 

bahkan menyebabkan timbulnya 

golongan ketiga, al-Khawārij, 

orang-orang yang keluar dari 

barisan „Alī. Akibatnya di ujung 

pemerintahan Ali bin Abi Thalib 

umat Islam terpecah menjadi tiga 

kekuatan politik, yaitu Muawiyah, 

Syī‟ah dan Khawārij, inilah cikal 

bakal lahirnya  paham-paham  

dalam Islam.  

Pergolakan yang terjadi pada 

masa pemerintahan Khulafaur 

Rasyidin ini memberikan 

konstribusi terhadap terbentuknya 

kelompok-kelompok paham 

keagamaan yang masing-masing 

menganggap kelompok mereka 

yang paling berkuasa dan benar 

dalam memahami dan 

mempraktekkan ajaran Islam. 

Dalam agama Islam di kenal 

adanya paham-paham atau firqah-

firqah antara lain: Syi‟ah, 

Khawarij, Murji‟ah, Muʻtazilah, 

Qadarīyah, Jabariyah ,Asy‟ariyah, 

Maturidiyah, dan Ahlusunnah wal 

Jamaah. Firqah bisa diartikan 

sekte.    

Berdasarkan uraian latar 

belakang di atas, maka yang 

menjadi rumusan masalah pokok 

dalam kajian ini adalah Paham 

Mu‟tazilah. 

 

II. PEMBAHASAN 

A. Sejarah Lahir Mu’tazilah 

Aliran Mu‟tazilah adalah aliran 

pikiran Islam yang terbesar dan tertua, 

yang telah memainkan peranan yang 

sangat penting orang yang hendak 

mengetahui filasafat Islam yang 

sesungguhnya dan berhubungan dengan 

agama dan sejarah pemikiran Islam 

haruslah menggali buku-buku yang 

dikarang Mu‟tazilah, bukan yang 

dikarang oleh orang-orang yang lazim 

disebut filosof Islam, seperti Ibnu Sina 

dan Ibnu Rusydi.
4
 



   Muliati, Implementasi Hukum Islam dalam Pemikiran Mu’tazilah     |    221 

 

Kaum Mu‟tazialah adalah golongan 

yang membawa persoalan-persoalan 

teologi yang lebih mendalam dan 

bersifat filosofis daripada persoalan-

persoalan yang dibawa kaum Khawarij 

dan Murjiah. Dalam pembahasan banyak 

memakai akal sehingga mereka 

mendapat nama “kaum Rasionalis 

Islam”
5
  

Kaum Muʻtazilah adalah 

golongan yang membawa 

persoalan-persoalan teologi yang 

lebih mendalam dan bersifat 

filosofis dari pada persoalan-

persoalan yang dibawa kaum 

Khawārijdan Murji‟ah. Dalam 

pembahasan, mereka banyak 

memakai akal sehingga mereka 

mendapat nama “kaum 

rasionalisme Islam”.
6
 Perkataan 

Muʻtazilah berasal dari kata 

i’tazala, artinya menyisihkan diri. 

Berbeda pendapat orang tentang 

sebab-musabab timbulnya firqoh 

Muʻtazilah itu.  

Dinamakan golongan 

Muʻtazilah, karena washil 

memisahkan dirinya karena 

berlainan pendapat dengan 

gurunya Al-hasan al-Bisri, tentang 

masalah orang Islam yang 

melakukan dosa besar, yang belum 

taubat sebelum meninggal. 

Golongan ini sendiri tidak mau 

dinamakan Muʻtazilah, mereka 

mengakui dirinya golongan 

pembela keadilan dan ketauhidan.
7
 

Versi lain menjelaskan,  

seorang ulama tabi‟in yang 

terkenal bernama Imam Hasan al-

Basri (w. 110 H) yang 

menyelenggarakan majelis 

pengajarannya di masjid kota 

Basrah. Di antara muridnya yang 

terbilang pandai ialah Waṣil ibn 

Aṭa‟ (w. 131 H) Suatu hari Imam 

Hasan al-Basri ini menerangkan 

bahwa seorang Islam   yang telah 

beriman kepada Allah swt., dan 

Rasulnya, kemudian orang itu 

melakukan dosa besar, lalu orang 

itu meninggal sebelum bertaubat, 

menurut Imam Hasan al-Basri 

orang itu tetap muslim. Hanya saja 

Muslim yang durhaka (ma’ṣiyat). 

Di akhirat kelak, dia dimasukkan 

kedalam neraka untuk sementara 

waktu guna menerima hukuman 

atas perbuatan dosanya itu. 

Sampai batas tertentu sesudah 

menjalani hukuman itu dia 

dikeluarkan dari neraka, kemudian 

dimasukkan dalam surga.
8
 

Versi lain  menjelaskan bahwa 

Muʻtazilah lahir pada awal 

pemerintahan klalifah keempat, 

„Alīibn Abi Ṭālib, tidak semua 

sahabat senior yang tinggal di 

Madinah mendukung kekhalifaan 

„Alī. Diantara mereka adalah 

Ṭalhah ibn Ubaidillah, Zubair ibn 

Marwan, Sa‟ad ibn Abi Waqqas, 

Abdillah ibn Umar dan Zaid 

ibnṡabit, Ṭalhah dan Zubair 

terang-terangan memberontak 

terhadap „Alī, sedangkan yang lain 

bersifat netral. Penduduk Madinah 

pada umumnya, dan sebagian dari 

penduduk Tamimi, mengikuti 

sikap netral tersebut, meskipun 



222    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 218 - 228    

 

tidak memusuhi „Alī tetapi tidak 

memihak memusuhi „Alī, seperti 

Muawiyah.
9
 

Pada awal abad II H muncul 

Muʻtazilah dalam paham teologi, 

ialah ketika terjadi perselisihan 

pendapat antara Waṣil ibn Aṭa‟, 

seorang alim di Bashrah, dan 

gurunya, ahli fiqih Hasan Basri, 

tentang penilaian terhadap seorang 

mukmin yang telah berbuat 

banyak dosa: apakah dia masih 

dapat dinamakan seorang mukmin 

atau tidak, menurut Hasan Basri 

seorang mukmin yang demikian 

itu dapat disebut seorang munafik, 

sedangkan bagi Waṣil orang 

tersebut tidak mungkin lagi 

disebut mukmin, tetapi tidak pula 

dikatakan kafir. Dia hanya 

ditempatkan pada posisi antara 

mukmin dan kafir (manzilah baina 

al-Manzilatain).
10

 

Dari beberapa versi yang 

menjelaskan tentang asal-usul 

lahirnya Muʻtazilah ini. Pada 

intinya secara umum munculnya 

paham ini berlatar belakang 

tentang perbedaan pendapat antara 

Waṣil ibn Aṭa dengan gurunya 

Hasan Basri yang berkaitan 

dengan dosa besar, penilaian 

terhadap status seorang mukmin 

yang telah melakukan  dosa besar 

dan  posisi/tempat orang yang 

melakukan dosa besar, apakah dia 

masih dikatakan mukmin atau 

tidak. Menurut Hasan Basri 

seorang mukmin yang demikian 

itu disebut munafik, sedangkan 

Waṣil ibn Aṭa orang tersebut tidak 

mungkin disebut mukmin, tidak 

juga dikatakan kafir, dia hanya 

ditempatkan  pada posisi mukmin 

dan kafir (manzilah baina al-

Manzilatain). 

Hal yang membedakan 

Muʻtazilah dengan aliran teologi 

Islam lainnya adalah 

pemahamannya yang lebih banyak 

mempergunakan dalil-dalil 

rasional dan bersifat filosofis. 

Sehingga wajar bila Muʻtazilah 

dikenal sebagai pengusung teologi 

rasional. Mereka lebih 

meninggikan kedudukan akal 

ketimbang wahyu. Dalam 

memahami Al-Qur‟an pun mereka 

meninggalkan arti harfiah teks. 

Mereka hanya mengambil makna 

simbol teks dengan metode ta’wīl. 

Menurut Muʻtazilah Al-Qur‟an 

adalah kalam Allah tersusun  dari 

suara dan huruf-huruf, yang juga 

makluk karena diciptakan Allah, 

sesuatu yang diciptakan adalah 

bersifat baru dan tidak qadim. Jika 

seseorang mengatakan bahwa Al-

Qur‟an itu qadim, ia musyrik 

karena berpendapat ada yang 

qadim selain Allah. Pandangan 

mereka kepada hadis sama dengan 

pandangan mereka terhadap Al-

Qur‟an  Mereka tidak mau 

menerima hadis yang bersumber 

dari muhaddis yang berbeda 

pendapat dengan Muʻtazilah. 

Muʻtazilah memiliki 

pemikiran yang khas perihal 

ketaatan dan hubungan manusia 



   Muliati, Implementasi Hukum Islam dalam Pemikiran Mu’tazilah     |    223 

 

dengan Allah. Menurut kalangan 

Muʻtazilah, semua perintah Allah 

adalah benar adanya dan sifat 

benar terpisah dari perintah Allah. 

Agama memang berperan dalam 

menyediakan aturan dan 

menunjukkan bagaimana 

seharusnya manusia 

melaksanakannya, tapi benar 

tidaknya pelaksanaan tersebut 

ditentukan oleh pelakunya sendiri 

(manusia). Karena itu Allah harus 

memberi pahala semua perbuatan 

baik. Jika tidak memberi pahala, 

berarti Allah berbuat tidak adil. 

Keberadaan aliran Muʻtazilah 

mendapat dukungan dari penguasa 

Daulah Abbasiyah, yaitu khalifah 

Al-Ma‟mun (98-218H/813-833 M) 

kemudian mengukuhkan sebagai 

mazhab resmi negara. Dukungan 

penguasa itu dimamfaatkan oleh 

Muʻtazilah untuk memaksakan 

ajarannya kepada aliran-aliran 

Islam lainnya, yang dikenal 

dengan peristiwa mihnah 

(inkuisisi). Khalifah Al-Ma‟mun 

menginstruksikan untuk 

mengadakan pengujian (fit and 

proper test) terhadap aparat 

pemerintah tentang keyakinan 

mereka akan paham Muʻtazilah, 

namun dalam pelaksanaannya, 

tidak hanya aparat pemerintah 

yang diperiksa, tetapi juga tokoh-

tokoh Islam lainnya.
11

 

Mereka yang tidak sepaham 

dengan Muʻtazilah disiksa dan 

dijebloskan ke penjara. Iman 

Ahmad ibn Hambal disiksa dan 

dipenjara karena tidak mengakui 

kemahlukan Al-Qur‟an. Juga ada 

yang dibunuh seperti Al-Khuzzai 

dan Al-Buwaiṭi. 

Konsepsi politik Muʻtazilah 

pada umumnya menengaskan 

bahwa imamah atau 

kepemimpinan negara itu 

merupakan pilihan rakyat, karena 

Allah tidak memberikan 

penegasan tentang siapa yang 

harus memimpin umat sepeninggal 

Nabi, yang sesuai dengan firman 

dalam surat Al-Hujurat ayat 13 

yang menyatakan bahwa “yang 

termulia di antara kita bagi Allah 

adalah yang paling bertaqwa”, 

maka hak menjadi khalifah tidak 

merupakan hak istimewa bagi 

suatu keluarga atau suku 

tertentu.
12

 Bagi Muʻtazilah hak 

memilih kepala negara diserahkan 

kepada rakyat  sepenuhnya, yang 

kemudian mengangkatnya untuk 

melaksanakan hukum, tanpa 

memandang suku. Apakah dari 

suku Quraisy atau bukan, asalkan 

beragama Islam, mukmin yang 

adil, serta tidak membedakan 

diantara suku. 

 

B. Tokoh-Tokoh  Mu`tazilah 

Gerakan kaum Mu`tazilah pada 

mulanya memiliki dua cabang yaitu : 

1. Di Basrah (Iraq) yang dipimpin oleh 

Washil Ibn Atha` dan Amr Ibn 

Ubaid dengan murid-muridnya, 

yaitu Ustman bin Ath Thawil , 

Hafasah bin Salim dll. Ini 

berlangsung pada permulaan abad 

http://adf.ly/q9uHM


224    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 218 - 228    

 

ke 2 H. Kemudian pada awal abad 

ke 3 H wilayah Basrah dipimpin 

oleh Abu Huzail Al-Allah (wafat 

235), kemudian Ibrahim bin Sayyar 

(211 H) kumudian tokoh Mu`tazilah 

lainnya. 

2. Di Bagdad (iraq) yang dipimpin dan 

didirikan oleh Basyir bin Al-

Mu`tamar salah seorang pemimpin 

Basrah yang dipindah ke Bagdad 

kemudian mendapat dukungan dari 

kawan-kawannya, yaitu Abu Musa 

Al- Musdar, Ahmad bin Abi Daud 

dll. Inilah imam-imam Mu`tazilah di 

sekitar abad ke 2 dan ke 3 H. Di 

Basrah dan di Bagdad, khalifah-

khalifah Islam yang terang-terangan 

menganut dan mendukung aliran ini 

adalah: 

1) Yazid bin Walid (Khalifah 

Bani Umayyah yang berkuasa 

pada tahun 125-126 H) 

2) Ma`mun bin Harun Ar-Rasyid 

(Khalifah Bani Abbasiah 198-

218 H) 

3) Al- Mu`tashim bin Harun Ar-

Rasyid (Khalifah Bani 

Abbasiah 218-227 H) 

4) Al- Watsiq bin Al- Mu`tashim 

(Khalifah Bani Abbasiah 227-

232 H)
13

. 

Diantara golongan ulama 

Mu`tazilah lainya adalah : 

1) Utsman Al- Jahidz, pengarang 

kitab Al- Hewan (wafat 255 

H) 

2) Syarif Radhi (406 H) 

3) Abdul Jabbar bin Ahmad yang 

terkenal dengan sebutan 

Qadhi`ul Qudhat. 

4) Syaikh Zamakhsari pengarang 

tafsir Al- Kasysyaf (528 ) 

5) Ibnu Abil Hadad pengarang 

kitab Syarah Nahjul Balaghah 

(655) 

 

C. Pokok Ajaran Mu’tazilah 

Pokok-pokok Ajarannya yang 

dikenal dengan al-usul al-khamsah 

(lima dasar) yang harus menjadi 

pegangan sekaligus identitas bagi 

kaum Mu‟tazilah.  Kelima dasar atau 

ajaran Mu‟tazilah ini adalah merupakan 

pengembangan yang dilakukan oleh 

murid-murid atau pengikut-pengikut 

terhadap Wasil ibn „Atha‟ setelah 

melalui proses modifikasi terhadap unsur 

lain maka lahirlah ajaran dasar dan baku 

bagi aliran Mu‟tazilah yang dikenal 

dengan al-Usul al-khamsah, sedang 

Wasil ibn‟Atha‟ sebagai pendiri aliran 

ini telah meletakkan tiga ajarannya 

sebagai dasar pertama dalam bidang 

teologi, yaitu Nafi al-Sifat, Qadar dan 

al-Manzilah  bain al-Manzilatain 
14

 

Namum dua ajaran di antaranya 

merupakan warisan dari Wasil ibn „Atha 

yaitu  al-Tauhid, sebagai materi intinya 

adalah penjagaan sifat-sifat Allah (Nafi 

al-Sifat) dan al-Manzilah bain al-

manzilatain dengan topik 

pembahasannya adalah stasus orang 

yang telah berbuat dosa besar. 

Kelima dasar itu adalah: 

1) Tauhid (pengesaan) 

Tauhid adalah dasar ajaran 

Islam yang pertama dan utama. 

Sebenarnya ajaran tauhid ini 

bukan monopoli Muʻtazilah saja, 

tetapi ia menjadi milik setiap 



   Muliati, Implementasi Hukum Islam dalam Pemikiran Mu’tazilah     |    225 

 

orang Islam. Hanya saja 

Muʻtazilah mempunyai tafsir yang 

khusus dan mereka 

mempertahankannya, sehingga 

mereka menamakan dirinya 

sebagai Ahlul ‘Adli Wa al-Tauhid. 

Doktrin Mu‟tazilah 

mengatakan bahwa tidak ada satu 

pun yang dapat menyamai Tuhan. 

Begitu pula sebaliknya , Tuhan 

tidak serupa dengan mahlukNya. 

Tuhan adalah immateri, oleh 

karena itu tidak layak bagiNya 

setiap atribut materi. Segala yang 

mengesankan adanya kejiziman 

Tuhan, bagi Mu‟tazilah, tidak 

dapat diterima oleh akal, dan itu 

adalah mustahil. Maha suci Tuhan 

dari penyerupaan tuhan dengan 

mahlukNya. Tegasnya Mu‟tazilah 

menolak antroporfisme.
15

   

Penolakan terhadap faham 

Antropomorfisme bukan semata-

mata atau pertimbangan akal, 

melainkan memiliki rujukan yang 

sangat kuat di dalam Al-Qur‟an 

surah Asy-Syura, 42: 

 ...         ...  

Terjemahnya: 

Tidak ada sesuatupun yang serupa 

dengan Dia.
16

 

2)  Al-adl (keadilan) 

Keadilan berarti meletekkan 

tanggung jawab manusia atas 

perbuatan-perbuatannya. Tuhan 

tidak menghendaki keburukan, 

tidak menciptakan perbuatan 

manusia, manusia bisa 

mengerjakan perintah-perintah-

Nya dan meninggalkan larangan-

larangan-Nya, karena kekuasaan 

dijadikan Tuhan pada diri 

manusia. 

3) Wa’ad wal wa’id (janji dan 

ancaman) 

Tuhan berjanji akan memberi 

pahala dan mengancam akan 

memberikan siksaan, pasti 

dilaksanakan, karena Tuhan sudah 

menjanjikan demikian. Siapa yang 

berbuat baik maka dibalas dengan 

kebaikan  dan sebaliknya mereka 

yang berbuat kejahatan akan 

dibalas dengan kejahatan pula. 

Tidak ada ampunan bagi orang 

yang melakukan dosa besar tanpa 

tobat, sebagaimana tidak mungkin 

orang yang berbuat baik tidak 

menerima pahala. 

4) Al-Manzilah baina al-

manzilatain (tempat diantara 

dua tempat). 

Ajaran yang dibawa Waṣil bin 

Ata‟, tempat diantara dua tempat 

dalam arti tempat menengah. 

Menurut ajaran ini orang yang 

berdosa besar bukan kafir, 

sebagai disebut kaum Khawārij, 

dan bukan pula mukmin sebagai 

dikatakan Murji‟ah, tetapi fasiq 

yang menduduki posisi  di antara 

posisi mukmin dan kafir. 

Versi lain menjelaskan Al-

Manzilah baina al-manzilatain 

(tempat diantara dua tempat). 

Karenanya  Waṣil bin Ata‟ 

memisahkan diri dari Hasan 

Basri. Wasil memutuskan bahwa 



226    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 218 - 228    

 

orang yang berbuat dosa besar 

selain syirik, tidak mu‟min tidak 

pula kafir, tetapi fasik, jadi 

kefasikan adalah suatu hal yang 

berdiri sendiri antara iman dak 

kafit. Tingkatan orang fasik di 

bawah orang mu‟min dan di  atas 

orang kafir.
17

   

Menurut pandangan 

Mu‟tazilah, pelaku dosa besar 

tidak dapat dikatakan mu‟min 

secara mutlak. Karena 

keimanannya menurutnya adalah 

kepatuhan terhadap Tuhan, tidak 

cukup dengan pengakuan  dan 

pembenaran. Berdosa besar 

bukanlah kepatuhan tapi 

kedurhakaan. Pelakunya tidak 

dapat dikatakan kafir secara 

mutlak, karena masi percaya 

kepada Tuhan, Rasul-Nya dan 

mengerjakan pekerjaan yang baik, 

hanya saja kalau meninggal 

sebelum bertaubatia dimasukkan 

kedalam neraka dan kekal 

didalamnya. Orang mu‟min 

masuk syurga dan orang kafir 

masuk neraka, orang fasik pun 

dimasukkan ke neraka, hanya saja 

siksaannya  lebih ringan dari pada 

orang kafir.
18

  

Persoalan kafir mengkafirkan 

muncul pada pertikaian antara Ali 

Bin Abi Talib dan Muawiyah bin 

Abi Sufyan, mengenai khalifah  

yaitu siapa yang paling berhak 

menjadi khalifah diantara 

keduanya, faham Mu‟tazilah 

berpendapat bahwa Ali Bin Abi 

Thalib, Muawiyah bin Abi 

Sufyan, Abu Musa Al-Asy‟ari, 

dan Amru bin Ash, kesemuanya 

itu adalah Fasik. 

5) Amar ma’ruf nahi mungkar 

(perintah kebaikan dan 

melarang kejahatan). Prinsip 

ini lebih banyak berhubungan 

dengan taklif dan lapangan 

fiqih daripada lapangan 

tauhid.
19

  

Di zaman modern dan 

kemajuan ilmu pengetahuan dan 

teknologi,  ajaran-ajaran 

Muʻtazilah yang bersifat rasional 

itu telah mulai muncul kembali di 

kalangan umat Islam terutama di 

kalangan kaum terpelajar. Secara 

tak sadar mereka telah mempunyai 

paham-paham yang sama atau 

dekat dengan ajaran-ajaran 

Muʻtazilah. Mempunyai paham-

paham yang demikian  tidaklah 

membuat mereka ke luar dari 

Islam.  

 

III. PENUTUP 

Secara harfiah Mu‟tazilah 

adalah berasal dari i‟tazila yang 

berarti berpisah. Aliran Mu‟tazilah 

muncul di Basrah, Irak pada abad 

2 H. Kelahirannya bermula dari 

tindakan Wasil bin Atha (700-750 

M), berpisah dari gurunya Imam 

Hasan al-Basri karena perbedaan 

pendapat. Wasil bin Atha 

berpendapat  bahwa muslim yang 

berdosa besar bukan mu‟min dan 

bukan kafir, berarti ia adalah 

fasik.  

Muʻtazilah dengan aliran 



   Muliati, Implementasi Hukum Islam dalam Pemikiran Mu’tazilah     |    227 

 

teologi Islam lainnya adalah 

pemahamannya yang lebih banyak 

mempergunakan dalil-dalil 

rasional dan bersifat filosofis. 

Sehingga wajar bila Muʻtazilah 

dikenal sebagai pengusung teologi 

rasional. Mereka lebih 

meninggikan kedudukan akal 

ketimbang wahyu. Dalam 

memahami Al-Qur‟an pun mereka 

meninggalkan arti harfiah teks. 

Mereka hanya mengambil makna 

simbol teks dengan metode ta’wīl 

 Aliran Mu‟tazilah yang 

bercorak rasional yang cenderung 

liberal, ini mendapat tantangan 

keras dari kelompok tradisional 

Islam, terutama golongan 

Hambali, pengikut mazhab Ibn 

Hanbal. Sepeninggal al-Ma‟mun 

pada masa Dinasti Abbasiyah 

tahun 833 M, Syiar Mu‟tazilah 

berkurang, bahkan berujung  pada 

dibatalkannya sebagai mazhab 

resmi negara  oleh Khalifah al-

Mutawakkil pada tahun 856 M 

 

Catatan Akhir: 
1
Tahkim merupakan bentuk perdamaian 

untuk mereka yang berselisih dengan 

membentuk sebuah dewan atau majelis sidang 

yang diwakili masing-masing pihak yang 

bertikai.  
1
Ahmad Sahidin, ‘Aliran-’Aliran dalam 

Islam (Cet. I; Bandung: PT. Salamadani Pustaka 

Semesta, 2009), h. 5. 
1
Mereka adalah penghafal Al-Qur‟an dan 

orang-orang Badawi yang baru masuk Islam.  
1
Ahmad Hanafi, Theologi Islam (Ilmu 

Kalam), (Cet. IV; Jakarta: Bulan Bintang, 1982), 

h. 44. 
1
Harun Nasution, Teologi Islam Aliran-

Aliran Sejarah Analisa Perbandingan (Cet. V; 

Jakarta: Universitas Indonesia (UI-Press), 2011), 

h. 40. 

 
1
Ibid., h. 40. 

1
K.H.M. Thaib Thahir Abd. Mu‟in, Ilmu 

Kalam, (Cet. VII; Jakarta: Widjaya, 1986), h. 

102. 
1
Sahilun A. Nasir, Pemikiran Ilmu Kalam 

(Teologi Islam) Sejarah, Ajaran, dan 

Perkembangannya, op.cit., h. 163.  
1
Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara 

Ajaran, Sejarah dan Pemikirannya, op.cit., h. 

218.  
1
Ibid., h. 218.  

1
Ahmad Sahidin,  ‘Aliran-’Aliran dalam 

Islam, op.cit., h. 42.  
1
Ahmad Sahidin,  ‘Aliran-’Aliran dalam 

Islam, ibid., h. 220. 
1
 Harun Nasution, Teologi Islam Aliran-

Aliran Sejarah Analisa Perbandingan, Op.cit, h. 

52-53. Lihat  Ahmad Hanafi, Theologi Islam 

(Ilmu Kalam), )p.cit, h. 61. 
1
 Al-Syahrastani, op. cit., hlm. 46-49  

1
 Abd Al Jabbar bin Ahmad, Syarah Al-

Ushul Al-Khamzah, (Maktab Wahbah, Kairo, 

1965), h. 2017. 
1
 Kementerian Agama RI Direktorat 

Jenderal Bimbingan Masyarakat  Islam 

Derektorat Agama Islam Dan Pembinaan Syariah 

Islam, Al-Qur’an dan Terjemahnya, (Jakarta; Pt. 

Sinergi Pustaka Indonesia, 2012), h. 694.  
1
Ahmad Hanafi, Theologi Islam (Ilmu 

Kalam),  Op.cit., h. 50. 
1
 Tosihiko Izutzu. Konsep Kepercayaan 

dalam Teologi  Islam. Terjemahan. Agus Fahri 

Husein dkk (Cet.I; Yokyakarta: Tiara Wacana 

1994), h.53. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Qur‟anul Karim 

A. Nasir, Sahilun, Pemikiran Ilmu 

Kalam (Teologi Islam) Sejarah, 

Ajaran, dan Perkembangannya. 

Ahmad, Muhammad, Tauhid Ilmu 

Kalam, Cet. I; Bandung: CV 

Pustaka Setia, 1998.  



228    |    Jurnal Syari’ah dan Hukum Diktum, Volume 15, Nomor 2, Desember 2017 : 218 - 228    

 

 

Abd. Mu‟in, K.H.M. Thaib Thahir Ilmu 

Kalam, Cet. VII; Jakarta: Widjaya, 

1986. 

Abd Al Jabbar bin Ahmad, Syarah Al-

Ushul Al-Khamzah, (Maktab 

Wahbah, Kairo, 1965 

Hasbi Ash Shiddieqy, Teungkum 

Muhammad, Sejarah dan Pengantar 

Ilmu Tauhid/Kalam, Cet. I; 

Semarang: PT Pustaka Rizki Putra, 

1999.  

Hanafi, Ahmad, Theologi Islam (Ilmu 

Kalam), Cet. IV; Jakarta: Bulan 

Bintang, 1982. 

Izutzu. Tosihiko, Konsep Kepercayaan 

dalam Teologi  Islam. Terjemahan. 

Agus Fahri Husein dkk (Cet.I; 

Yokyakarta: Tiara Wacana 1994. 

Kementerian Agama RI Direktorat 

Jenderal Bimbingan Masyarakat  

Islam Derektorat Agama Islam Dan 

Pembinaan Syariah Islam, Al-

Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta; 

Pt. Sinergi Pustaka Indonesia, 2012. 

Nasution, Harun, Teologi Islam Aliran-

Aliran Sejarah Analisa 

Perbandingan, Cet. V; Jakarta: 

Universitas Indonesia (UI-Press), 

2011. 

..........., Teologi Islam Rasional, Cet. III; 

Ciputat: PT. Ciputat Press, 2005. 

Rosak,  , Abdul, Anwar, Rosihon, Ilmu 

Kalam, Cet. III: Bandung: CV. 

Pustaka Setia, 2012. 

Sahidin, Ahmad, ‘Aliran-’Aliran dalam 

Islam. Cet. I; Bandung: PT. 

Salamadani Pustaka Semesta, 2009. 

Sjadzali, Munawir Islam dan Tata 

Negara Ajaran, Sejarah dan 

Pemikirannya. 

Kementerian Agama RI Direktorat 

Jenderal Bimbingan Masyarakat  

Islam Derektorat Agama Islam Dan 

Pembinaan Syariah Islam, Al-

Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta; 

Pt. Sinergi Pustaka Indonesia, 2012. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 


	7 Muliati

