
Author correspondence email: akmalbashori@unsiq.ac.id  

Available online at: https://doi.org/10.35905/diktum.v22i1.5027 

                          

 

 

DEKONSTRUKSI PEMAKNAAN MUALAF SEBAGAI  
PENERIMA ZAKAT DI INDONESIA  
 
Akmal Bashori,a,1*, Arif Sugitanata b,2 Suud Sarim Karimullah c,3  

a,b Universitas Sains Al-Qur'an (UNSIQ) Wonosobo, Indonesia,  
c Institute of Social Science, Gümüşhane University, Turkey 
 
1akmalbashori@unsiq.ac.id*; 2 arifsugitanata@gmail.com ; 3suudsarimkarimullah@gmail.com 
 
 

 

ARTICLE INFO 

 

ABSTRACT 

 
Article history 
Received: May, 04 2023 
Revised:  February, 20 2024 
Accepted: February, 29 2024 

 This article addresses the underexplored issue of the 
neglect faced by Mualaf as zakat recipients post-prophethood, 
necessitating a contemporary deconstruction of the concept. 
The objective is to ensure that, despite editorial disparities, 
the essence of Mualaf aligns with fiqh mainstream. The method 
involves applying Jaques Derrida's deconstruction theory in a 
qualitative research framework. The results reveal that the 
deconstruction of contemporary Mualaf primarily intersects 
with praxis, emphasizing the awakening of individuals' hearts 
to rediscover their inherent human nature inclined towards 
goodness. The implications point to a reconstructed 
understanding of Mualaf, manifested in practical initiatives 
such as efforts to revive those ensnared in immoral activities, 
support mental rehabilitation for individuals affected by 
addiction, and contribute to the development of isolated 
communities or tribes in remote areas. This study sheds light 
on the transformative potential of reevaluating Mualaf in 
addressing societal challenges and advocates for a nuanced 
understanding in the discourse surrounding zakat recipients 

 
Penelitian ini berfokus pada dekonstruksi makna 

"Mualaf" sebagai salah satu dari delapan asnāf yang berhak 
menerima zakat menurut Al-Qur'an. Dengan mengadopsi jenis 
penelitian kualitatif dan teori analitis yang diinspirasi oleh 
teori Jacques Derrida, yang merupakan bagian dari pendekatan 
penelitian dalam bidang kritik sastra, filsafat, studi budaya, 
dan humaniora secara lebih luas. Penelitian menunjukkan 
bahwa pemahaman tradisional tentang Mualaf, sebagai 
penerima zakat, memerlukan reinterpretasi yang 
mempertimbangkan konteks sosial, ekonomi, dan spiritual 
masa kini. Dengan melakukan dekonstruksi terhadap teks-teks 
klasik dan kontemporer, studi ini menemukan bahwa konsep 
Mualaf tidak hanya terbatas pada individu yang baru memeluk 
Islam tetapi juga mencakup mereka yang membutuhkan 

 
Keywords 
Dekonstruksi-Rekonstruksi 
Mualaf 
Derrida 
Zakat 
Indonesia 
 
 
 
 

 

Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum Volume 22 No 1 2024 

 

mailto:arifsugitanata@gmail.com


12 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

1. Pendahuluan 

Mualaf adalah salah satu dari delapan asnāf yang disebutkan dalam Al-Qur’an (9: 60) 
dapat hak menerima zakat (Salim, 2020). Sementara itu, sebagai penerima zakat secara 
harfiahnya Mualaf qulūbuhum—dengan pengertian formalistik dikatakan adalah orang yang 
sedang digerakkan hatinya condong kepada Islam (Abdurrahman al-Jazārī, 2003; 
Muhammad Al-Khathib al-Syarbini, t.t.). Agar bagaimana? Al-Qur’an tidak banyak menyoal 
akan hal ini. Memang awalnya nabi Muḥammad Saw memberikan dana zakat kepada 
golongan tersebut, namun sejak masa Khulafā ar-Rāsyidūn menurut Wahbah (Wahbah az-
Zuḥailī, 1985) tidak lagi diberikan, diikuti oleh pendapat mazhab Hanafi (Muhammad Alī 
Jum’ah dkk., 2010). 

Dalam beberapa kitab fikih klasik maupun penelitian kekinian perihal dekonstruksi 
makna Mualaf jarang tersentuh, disinyalir kajiannya lebih kepada secara normatif tentang 
pemberian zakat kepada Mualaf, seperti penelitian yang mengungkapkan bahwa terdapat 
hubungan antara dampak distribusi zakat dan dengan tingkat praktik keagamaan bagi 
mualaf di Selangor, Malaysia yang berdasarkan hasil dari analisis korelasi Pearson 
(Shaharuddin dkk., 2019), pada sisi yang lain, sejumlah besar zakat dialokasikan untuk 
pengembangan asnaf Muallaf di negara bagian Selangor, terutama di area urban. Namun, 
sebagian besar distribusi zakat pada Muallaf ditujukan ke wilayah urban yang memiliki 
biaya hidup lebih tinggi tanpa mempertimbangkan seperangkat harga termasuk bundel 
barang dan jasa yang lebih luas yang mewakili pembelian konsumen di berbagai wilayah 
(Johari dkk., 2014). Selain itu, di Indonesia, distribusi zakat untuk Mualaf, menyebutkan 
ada kesesuaian antara apa yang dilakukan BAZNAS dengan fikih zakat; demikian juga 
penelitian distribusi zakat untuk Mualaf (Tri Devika Wahyuni, 2018). Ulama Nahdlatul 
Ulama dan Majlis Ulama Indonesia Bali, masih berpandangan bahwa Mualaf masih tetap 
diberikan dana zakat (Nahwanda, 2017), sementara itu menurut Muhamadiyah Mualaf kaya 
tidak lagi berhak mendapatkan zakat karena mengganggap Mualaf tersebut sudah menjadi 
muzakki (Dedi Hidayatulloh, 2021). Hal tersebut sesuai dengan ijtihad yang telah dilakukan 
Umar bin Khattab pada masa pemerintahannya yang tidak memberikan hak menerima 
zakat kepada para muallaf (Ishaq & Ridwan, 2023) 

Dari beberapa penelitian yang dilakukan di atas, tidak sampai menyentuh pemaknaan 
ulang tentang Muallaf, boleh jadi karena lebih terfokus pada pembahasan terkait dengan 
kelembagaan atau fakir-miskin sebagai aṣnāf utama zakat, di samping āmil sebagai 
lembaga pengelolanya. Menurut Yūsuf al-Qarḍāwī, perhatian terhadap—pemberian zakat 
kepada—Mualaf saat ini tidak begitu menemukan relevansinya ditengarai Islam lebih 
bersifat defensive bukan ekspansif, dalam arti mempertahankan dari godaan agama lain 
atau pemurtadan (Yūsuf al-Qarḍāwī, 2006). Selain itu, banyak orang yang (keluar) masuk 
Islam dengan berbagai motif lantaran hanya ingin legal menikah, atau terbawa suasana 
hati, politik dan sebagainya. Mereka itu rata-rata adalah hartawan. Dalam kasus ini, dalam 
penelitian ini mengajukan beberapa pertanyaan, apakah orang tersebut wajib diberi dana 
zakat? Jika teks terkait Mualaf dalam al-Qur’an tidak bisa di nasākh—maka diperlukan 
upaya mencari sebuah pengembangan makna Mualaf yang lebih kontekstual, dengan 
melakukan dekonstruksi yang berarti akan dilakukan “pembedahan” kembali maksud awal 

dukungan untuk menguatkan identitas dan komitmen mereka 
terhadap agama. Selain itu, penelitian ini menyoroti 
pentingnya mengadaptasi aplikasi zakat untuk Mualaf dalam 
konteks ke-Indonesia-an dan dunia kontemporer, di mana 
tantangan sosial dan ekonomi yang dihadapi Mualaf dapat 
sangat beragam. Melalui proses tersebut, penelitian ini 
mengusulkan pemaknaan baru terhadap Mualaf yang lebih 
inklusif dan relevan, mencakup aspek pemberdayaan, 
dukungan sosial, dan integrasi ke dalam masyarakat. Temuan 
ini diharapkan dapat memperkaya diskursus seputar zakat dan 
Mualaf, serta memberikan panduan bagi praktik pemberian 
zakat yang lebih responsif terhadap kebutuhan Mualaf di era 
modern. 



13 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

dan sisi pragmatis dari konsep Mualaf sebagai penerima zakat tersebut terhadap 
konteksnya, kemudian dilakukan rekonstruksi. Apakah zakat masih relevan diberikan 
kepada Mualaf, sebagaimana dalam kitab-kitab fikih klasik ataukah harus dilakukan 
pemaknaan kontemporer?  

Oleh karena itu, dalam penelitian ini berusaha mendemonstrasikan dekonstruksi 
terhadap makna Mualaf dan menjadi urgen dalam konteks ke-Indonesia-an dan kekinian, 
mengingat: Pertama, al-Qur’an diturunkan dalam fragmen ruang dan waktu sementara 
target atau “pengguna layanan” berada dalam peradaban mereka yang terus berkembang; 
Kedua, karena bahasa merupakan realitas budaya, bahasa tulis memiliki batas-batas lokal. 
Pada saat yang sama, pesan dan kebenaran agama bahasa nasional memiliki tuntutan 
universal. Di sini kecanggihan bahasa agama diuji dalam merekam pesan-pesan keagamaan 
tanpa menjadi anomali atau terbelenggu oleh bahasa yang digunakannya; Ketiga, ketika 
bahasa agama itu “sakral”, muncul beberapa kemungkinan, mungkin pesan agama itu 
terpelihara dengan kuat, tetapi bisa juga makna dan pesan dasar agama itu terbatas pada 
teks yang “sakral”. Keempat, selain mengkodifikasikan hukum Tuhan, kitab suci adalah 
“catatan” dialog Tuhan dengan sejarah di mana para rasul-Nya merepresentasikan 
kehadiran Tuhan. Ketika dialog itu dilakukan, sangat mungkin nuansanya berkurang dan 
menjadi miskin, sehingga dialog antara Tuhan dan manusia kehilangan “ruhnya” ketika 
masa lampau berakhir, dan kemudian hanya hadir dalam bentuk “teks”; Kelima, semakin 
otonom dan berkembangnya pemikiran manusia, maka semakin otonom pula orang itu akan 
mengikuti atau menolak ajaran agama dan kitab sucinya. Lebih jauh lagi, ketika orang 
membaca teks kitab suci, sebenarnya bisa terjadi dialog kritis antara dua subjek. Alih-alih 
menafsirkan Kitab Suci dan menuntut fatwa, orang menjadikan Kitab Suci sebagai 
pembicara yang bebas dari kendali. 

2. Metode Penilitian 

Penelitian ini mempunyai tujuan yang jelas untuk menggali lebih dalam makna yang 
terkandung dalam konsep Mualaf melalui pendekatan kritis dan analitis sebagai bentuk 
dari suatu dekonstruksi. Dalam proses dekonstruksi tersebut, yang diadaptasi dari teori 
Jacques Derrida  (Jacques Derrida, 2002) merupakan bagian dari pendekatan penelitian 
dalam bidang kritik sastra, filsafat, studi budaya, dan humaniora secara lebih luas. 
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi berbagai dimensi dan nuansa 
yang terkait dengan konsep Mualaf. Menggunakan studi kepustakaan dengan jenis 
penelitian kualitatif berarti peneliti berkomitmen untuk memahami fenomena tersebut 
dari perspektif subjektif dan kontekstual, tidak hanya mencari "jawaban" tetapi lebih 
kepada pemahaman mendalam tentang bagaimana konsep Mualaf dibingkai dan dipahami 
dalam berbagai konteks. Oleh karena itu, pemilihan sumber data primer yang luas dan 
mendalam, termasuk kitab-kitab klasik dan kontemporer, buku, serta jurnal, merupakan 
langkah penting untuk memastikan bahwa penelitian ini dapat mengakses dan menganalisis 
berbagai perspektif dan interpretasi yang ada. 

Proses analisis deskriptif-analitik yang dilakukan dalam penelitian ini tidak hanya 
mencakup pengumpulan data tetapi juga analisis kritis terhadap data tersebut (Fiantika 
dkk., 2022). Ini melibatkan identifikasi tema-tema, pola, dan narasi yang muncul dari 
sumber data, serta kritik terhadap asumsi-asumsi dan bias yang mungkin mempengaruhi 
pemahaman tentang Mualaf. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berusaha untuk 
"memecah" teks ke dalam komponen-komponennya tetapi juga untuk "membangun 
kembali" pemahaman yang lebih inklusif dan kontekstual tentang konsep Mualaf. 
Diharapkan, melalui pendekatan metodologis ini, penelitian dapat memberikan kontribusi 
signifikan terhadap pemahaman yang lebih luas dan mendalam tentang konsep Mualaf, 
mengungkap makna dan nuansa yang sebelumnya mungkin terlewat atau tidak diakui. Ini 
akan membantu dalam membuka dialog yang lebih kaya dan lebih inklusif mengenai Mualaf 
dalam masyarakat, memperluas cakupan diskursus seputar konversi agama, dan 
memperkaya pemahaman kita tentang dinamika keagamaan kontemporer. 



14 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

3. Hasil dan Diskusi 

a. Kerangka Ideal Normatif Konsep Mualaf 

Mualaf merupakan satu dari sekian aṣnāf  zakat yang dalam sejarahnya mengalami 
diskursus panjang. Mualaf berasal dari kata al-ulfah “الألفة” yang mempunyai arti 
“menyatukan, melunakkan dan menjinakkan”(Ahmad Warson Munawir, 1997). Dari situ 
muncul istilah allafa baina al-qulūb “القلوب بين   berarti mempersatukan atau ”ألف 
menundukkan hati manusia yang berbeda (QS. Ali Imran, [3]: 103). Dari segi bahasa 
tersebut dapat diartikan Mualaf adalah orang-orang yang diinginkan hatinya tertuju untuk 
masuk Islam “الإسلام بالإستمالةِإلى  بِهم  قلو  يُرادتأليف   .(Abd Qādir Saibatu al-Hamd, 2011) ”الذين 
Sedangkan menurut istilah Mualaf adalah orang yang hatinya [perlu] dilunakkan memeluk 
Islam, atau dikuatkan karena Islamnya masih lemah, atau tindakan preventif atas sikap 
buruknya pada orang Islam atau karena menghalangi orang Islam (Sayyid Sābiq, 1992). 
Sementara itu, menurut al-Banjari Mualaf yang berhak menerima zakat adalah orang yang 
telah dijinakkan hatinya, baik karena baru masuk Islam atau karena alasan lain 
(Muḥammad Arsyad al-Banjari, 2008), sedangkan menurut Qarḍāwī (Yūsuf al-Qarḍāwī, 
2000),  Mualaf adalah : 

  

“Those whose hearts are being reconciled include persons who have recently 
been brought to Islam, or who need to strengthen their commitment to this 
faith, and individuals whose evil can be forestalled or who can benefit and 
defend Muslims.” (ada harapan terhadap mereka hatinya terketuk dan 
bertambah mantap keyakinannya terhadap Islam, atau terhalangnya niat jahat 
mereka terhadap kaum muslimin atau pun ada [secercah] harapan membela 
kaum muslimin dari yang ingin mendzalimi). 
 

Jadi, Mualaf adalah seorang [baik] masih kafir atau sudah muslim akan tetapi kadar 
keimanannya masih labil, sehingga masih perlu adanya pendampingan [dakwah] melalui 
pemberian zakat, dengan tujuan untuk menarik simpati biar lebih mantap hatinya untuk 
memeluk Islam. Sebab, orang yang baru masuk Islam, biasanya menghadapi banyak 
tantangan dan cobaan khususnya dari keluarga dan ekonominya (Abdul Hamid Barahimi, 
1997). Semua itu berpangkal dari al-Qur’an, surat al-Taubah, [9]: 60, telah menyebutkan 
adanya Mualaf sebagai salah satu mustahiq zakat:  

       

“Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-orang 
miskin, pengurus-pengurus zakat, para Mualaf yang dibujuk hatinya, untuk 
(memerdekakan) budak, orang-orang yang berutang, untuk jalan Allah dan 
orang-orang yang sedang dalam perjalanan, sebagai sesuatu ketetapan yang 
diwajibkan Allah; dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.” 
 

Dari segi wurud maupun dilālah-nya ayat di atas qhaṭ’ī. Qarinah yang dipakai kata 
“innamā” sebagai adat hashr, adanya “lam tamkin” dan penegasan bahwa hal ini adalah 
ketetapan dari Allah SWT. Pada ayat di atas, terdapat delapan golongan orang yang diberi 
santunan zakat. atas dasar itulah nabi Muhammad Saw semasa hayatnya selalu 
memberikan zakat kepada delapan golongan tersebut, termasuk kepada Mualaf. Mualaf 
dari Bani Hāsyim adalah Abū Sufyān ibn al-Ḥāriṡ ibn ‘Abd al-Muṭallib, dari bani Umayyah 
adalah Abū Sufyān ibn Ḥarb, dari bani Maḥzūm yaitu al-Hāriṡ ibn Hisyām, ‘Abd ar-Raḥmān 
ibn Yarbū’, dari Bani Asad yaitu Ḥakīm ibn Ḥizām, dari bani ‘Āmir yaitu Suhail ibn ‘Āmr, 
Ḥuwaiṭib ibn ‘Abd al- ‘Uzzā, dari bani Jumḥ adalah Ṣafwān ibn Umayyah, dari bani Sahm 
yaitu Adī ibn Qais, dari Ṡaqīf adalah al-‘Ulā’ ibn Jāriyah atau Ḥāriṡah, dari bani Fazārah 
yaitu ‘Uyainah ibn Ḥiṣn, dari bani Tamīm yaitu al-Aqra´ ibn Ḥabis, dari bani Naṣr yaitu 
Mālik ibn ‘Auf, dan dari bani Sulaim yaitu al- ‘Abbās ibn Mirdās, Nabi saw. memberikan 
kepada masing-masing dari mereka seratus ekor unta kecuali ‘Abd ar-Raḥmān ibn Yarbū’ 
dan Ḥuwaiṭib ibn ‘Abd al-‘Uzzā, Nabi saw. Memberikan kepada keduanya lima puluh ekor 



15 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

unta (Jalaluddin as-Suyūṭī, 2003). Dalam hal ini Shafwan pernah berkata, “Muhammad Saw 
memberiku zakat padahal dia adalah orang yang sangat membenciku karena kafir dan dia 
memberiku zakat hingga dia sayang padaku karena keislamanku” (M. Atho’ Mudzar, 1998). 
Sebaliknya—ahli hukum—Ibnu Arabi mengatakan bahwa pada masa Nabi Saw ada 39 orang 
yang diberi zakat oleh Nabi Saw (M. Quraish Shihab, 2018). 

Sementara itu dengan ijtihadnya, ulama fikih membagi Mualaf ini dalam dua tipologi, 
yakni mualaf mukmin dan Mualaf [masih] kafir. Mualaf muslim ada empat kelompok: 
pertama, para orang terkemuka Islam yang masih diperhitungkan oleh orang kafir. Maka, 
apabila diberikan dana zakat kepada mereka diharapkan orang kafir akan memandang 
kewibawaan Islam melalui pembesar tersebut. Hal ini pernah dilakukan oleh Abu Bakar 
r.a. yang memberi dana zakat kepada ‘Adi bin Hatim dan Zabraqan bin Badr. Meskipun 
keislaman keduanya baik namun kedudukannya tinggi dan dihormati oleh pengikutnya, 
meskipun kafir (Abū Muḥammad ‘Abd Allah bin Aḥmad Ibnu Qudāmah, 1984; Muḥyiddīn al-
Nawawī, 2007). Kedua, kepada seluruh umat Islam yang bertanggung jawab menjaga 
perbatasan untuk menjamin keselamatan umat Islam dari gangguan non-Muslim dan 
pemberontak yang ingin memasuki perbatasan negeri, maka mereka ini akan menerima 
zakat agar hatinya teguh dan beriman, dalam menjalankan tugasnya agar umat Islam 
terbebas dari gangguan musuh (Muḥammad Arsyad al-Banjari, 2008, hlm. 241). 

Ketiga, Orang-orang yang mengambil zakat dari orang-orang yang sulit mendapat 
petunjuk, sekalipun tidak menolak membayar zakat, mendorong para Sa’i (petugas 
pemungut zakat) untuk pergi ke sana. Mereka menerima zakat agar hati mereka puas 
dengan tugas mereka. Keempat, kaum muslimin yang imannya masih lemah namun 
dihormati dan dipatuhi oleh umatnya. Dengan memberikan zakat kepada mereka 
diharapkan mereka tumbuh kuat dan tegar serta mau saling menasehati untuk berjihad di 
jalan Allah SWT. Mereka adalah orang-orang Mekkah yang disampaikan oleh Nabi SAW pada 
saat menaklukkan Mekkah, di antaranya ada yang munafik dan ada yang lemah imannya. 
Ketika Nabi SAW memberi mereka banyak hadiah, mereka menjadi lebih kuat imannya dan 
mengamalkan ajaran Islam dengan hati yang teguh (Abdurrahman al-Jazārī, 2003, hlm. 
566). 

Sedangkan Mualaf kafir ada 2 bagian: pertama, ada harapan mereka beriman karena 
indikasi ia akan memeluk Islam dengan mantap, tapi masih perlu support. Seperti Shafwan 
bin Umayah, yang dijaminan kenyamannannya oleh nabi Saw. ia di beri kesempatan oleh 
Rasulullah untuk mengamati aktivitas umat Islam selama empat bulan; kedua, non-Muslim 
yang dikhawatirkan mengancam stabilitas Islam, dengan diberi zakat akan mempunyai 
pandangan lain (Sayyid Sābiq, 1992, hlm. 329; Wahbah az-Zuḥailī, 1985, hlm. 871). 

Dari pengertian dan tipologi Mualaf tersebut menunjukkan formalitas pemahaman dari 
teks, padahal bentangan waktu dan jarak serta perbedaan tradisi dan cara berpikir antara 
teks dan pembaca, muatannya tidak bisa dilepaskan dengan aspek kultural. Dengan 
demikian harus di trace kapan pemahaman seperti itu dimunculkan? Semua tipologi Mualaf 
tersebut memunculkan baik pemahaman Mualaf muslim maupun nonmuslim, dirumuskan 
sesuai konteksnya, oleh karena itu banyak pengertian yang dikaitkan dengan wilayah, 
Makkah pada waktu itu. Hasil dari penafsiran teks al-Qur’an “Mualafat al-Qulūbuhum”, 
bersifat situasional, maka tidak lagi pas untuk menjelaskan realitas social hari ini. Merujuk 
pada pandangan Komarudin Hidayat, bahwa Tafsir-tafsir yang muncul baik dalam teks al-
Qur’an maupun hadis tidak dimaksudkan untuk mengurangi keluhuran kedua teks tersebut, 
melainkan untuk menunjukkan keniscayaan mutualisme tersebut, karena al-Qur’an sendiri 
menunjukkan perlunya intertekstualitas penafsiran (Komarudin Hidayat, 1996). 

Sehingga, apakah konsep zakat untuk melunakkan hati seorang dalam konteks sekarang 
menemukan relevansinya?. Contoh saja, sekarang ini banyak orang yang (keluar) masuk 
Islam lantaran hanya ingin legal menikah, atau terbawa suasana hati, kepentingan politik, 
dan sebagainya. Mereka itu rata-rata adalah hartawan. Dalam kasus ini apakah orang 
tersebut wajib diberi dana zakat? Jangankan sekarang yang sudah ribuan tahun/14 abad 
silam, jika kita lihat Umar bin Khattab r.a saja, yang notabene masih generasi sahabat, 
dekat dengan tradisi kenabian berbeda pandangan terhadap pemaknaan Mualaf, bahkan ia 
menganulir pemberian zakat kepada Mualaf. Apalagi masa sekarang! 



16 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

 

b. Dinamika Distribusi Zakat kepada Mualaf 

Meskipun dengan redaksi berbeda, namun maqāṣhid (tujuan) distribusi zakat kepada 
Mualaf adalah sama, yakni menguatkan keislaman (Abū Abdillāh Muḥammad bin Yūsuf al-
Abdari Asy-Syahir bi al-Mawwaq, 1978). Maka masa nabi Saw distribusinya bertujuan 
memperkuat Islam, misalnya nabi Saw memberi Ṣafwān ibn Umayyah (w. 41 H.) ia adalah 
seorang musyrik, yang paling membenci dan dibenci Islam, karena Nabi Saw, secara 
kontinu memberi bantuan, menjadilah hatinya luluh dan berbalik sangat dicintai dan 
mencintai Islam (Ismā´īl ibn Kaṣīr ad-Dimasyqī, 2000). Akan tetapi dalam pandangan Khalifah 
Umar r.a. ketika Islam sudah kuat pemberian untuk Mualaf dipandang tidak perlu lagi, 
karena pada tujuan pertama bagian ini adalah untuk memperkuat Islam (Abū Rawwās 
Qal’ah Jiy, 1989; Ishaq & Ridwan, 2023; Jaenudin, 2014). Oleh karena itu, pada masa akhir 
ke-khalifahan Abū Bakar r.a dan Umar bin Khaṭṭāb r.a keadaan berubah sama sekali, 
diriwayatkan:  

 

“Pada suatu hari Uyainah bin Hasan dan Aqra’ bin Habas datang meminta bagian 
zakat kepada Abu Bakar r.a. mereka menjelaskan bahwa sejak masa nabi Saw 
mereka terus menerus mendapat zakat, akan tetapi tahun ini mereka belum 
mendapat zakat. Abu Bakar r.a kemudian menulis surat kepada keduanya agar 
diberikan kepada Umar r.a setelah menemui Umar r.a, dengan spontan Umar 
r.a menjawab: “[sesungguhnya Allah telah menguatkan Islam dan tidak 
memerlukan kalian lagi. Maka jika kalian masuk Islam masuklah, dan jika tidak, 
antara kalian dan kami adalah pedang]” (Ibn Jarīr aṭ-Ṭabarī, 2001, hlm. 519; Sayyid 

Sābiq, 1992, hlm. 330) Sejak saat itu Mualaf tidak menerima zakat hingga akhir 
pemerintahan Umar r.a.”  
          

Sayyidinā Umar bin Khaṭṭāb r.a. berkaitan dengan ijtihādnya dalam menganulir 
pemberian zakat pada Mualaf tersebut, Yūsuf al-Qarḍāwī menegaskan bahwa, bukan 
berarti Umar r.a. me-nasākh naṣ. Karena zakat harus diberikan pada delapan aṣnāf  yang 
telah ditetapkan Allah SWT sebagai orang yang berhak mendapatkannya. Apabila salah satu 
aṣnāf tidak ada, maka hilanglah bagiannya. Jika itu terjadi, dengan nada “emosi” al-
Qarḍāwī mengatakan “tak sepatutnya jika dikatakan hal itu bertentangan dengan naṣ atau 
pun nasakh padanya (naṣ)”. Al-Qarḍāwī mengajukan contoh, apabila tidak ada “āmil 
zakāt” karena minimnya penguasa yang dapat diandalkan dalam penghimpunan dan 
pendistribusian kepada mustahiq, maka lenyaplah bagian mustahiq tersebut. Riqāb (kaum 
tiranik) juga demikian, apabila zaman sekarang tidak ada lagi riqāb individu, maka lenyap 
pulalah bagian ini. Namun, jangan dinyatakan, bahwa dengan tidak adanya bagian tersebut 
di atas, terjadi pertentangan maka nasakh-lah al-Qur’an (Yūsuf al-Qarḍāwī, 2006, hlm. 613).                

Dari uraian di atas, kita dapat memeberikan hipotesis bahwa Umar bin Khattab r.a.—
menganulir Mualaf maupun yang mengatakan sekarang ini tidak ada Mualaf—bukanlah 
nasakh al-Qur’an, akan tetapi hal itu hanyalah pemberitahuan akan respon terhadap suatu 
keadaan zamannya. Dengan berpegang pada pendekatan maslaḥat Khalifah Umar 
melakukan dekonstruksi pemaknaan terhadap pemknaan Mualaf, dalam konteks ini terlihat 
jelas bahwa hukum Islam menampakkan watak fleksibilitas dan kedinamisannya. Sehingga 
penalaran literal hukum Islam dari naṣ untuk menjelaskan makna (Idrus, 2020), meskipun 
boleh jadi ada signifikansinya namun hal tersebut harus bending lurus dengan konteks 
kemaslahatan. Karena keterpesonaan terhadap sebuah literalitas teks dengan 
mengabaikan maslahat merupakan tindakan ideologis yang menumpulkan kreatifitas 
(Akmal Bashori, 2021). 

Oleh sebab itu sebenarnya Umar r.a pun tidaklah menggugurkan keenam macam dari 
pengertian “al-Mualafat al-qulūbuhum” tersebut, melainkan hanya mensimplifikasi dan 
me-nonaktif-kan salah satu dari pengertian tersebut, yakni: “kelompok kafir yang di 
khawatirkan tindakan buruknya terhadap Islam”. Penolakan Umar r.a. terhadap Uyainah 
dan Aqra’ adalah karena mereka kelompok ini, di samping itu pada masa Umar r.a. Islam 



17 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

sudah sangat kuat, jadi tidak perlu takut lagi. Jika demikian berarti, yang di nasakh Umar 
r.a bukan naṣ al-Qur’an akan tetapi adalah salah satu dari golongan [pengertian] dari 
Mualaf jenis kafir yang diindikasikan hendak membahayakan kaum muslimin. 

Ijtihad Umar r.a. tersebut sangat berani dan progresif, namun pada masa sahabat tidak 
ada seorangpun yang mempermasalahkan ijtihad Umar r.a. ini. Baru belakangan ulama’ 
mazhab mempermasalahkan tentang status Mualaf, boleh menerima dan tidaknya 
pemberian dana zakat. ijtihad Umar r.a tersebut mendasarkan kepada : pertama, 
Pemahaman atas al-Qur’an surat al-Kahfi, [18]: 29. Kedua, diberikannya zakat kepada 
Mualaf karena diharapkan agar mereka berubah dan masuk Islam. ketiga, untuk menolak 
kemungkinan datangnya kejahatan dari mereka. 

Ijtihad Umar r.a tersebut menjadi ramai diperdebatkan pada generasi setelahnya, 
mereka berbeda pendapat atas Mualaf diberi dana zakat atau tidak: (1) Mażhab Ḥanafi 
berpendapat bahwa Mualaf tidak wajib atau gugur dari penerimaan dana zakat, Islam telah 
kuat karena Islam sudah banyak pengikutnya (Abdurrahman al-Jazārī, 2003, hlm. 282; 
Muhammad Alī Jum’ah dkk., 2010, hlm. 97), didukung oleh pendapat imam Aḥmad bin 
Ḥanbal; (2) Mażhab Māliki berpendapat, Mualaf tetap mendapat bagian, surat al-Taubah. 
[9]: 60 tidak ter-mansukh. (3) Mażhab al-Shāfi’ī membagi pendapatnya, jika ia kafir maka 
tidak diberi zakat, dan apabila ia fasik, maka berikanlah bagian Mualaf kepadanya (Sayyid 
Sābiq, 1992) (4) al-Jurjawi, membatasi pemberian zakat hanya kepada Mualaf yang ketika 
masuk Islam dalam keadaan fakir/miskin.   

Diskursus semacam itu juga membuat ahli tafsir imam al-Qurṭubī berkomentar, 
menurutnya hukum tentang Mualaf tetap ada jika ada non-Muslim yang perlu dibujuk, 
untuk tidak memberikan bahaya kepada umat Muslim, namun jika tidak ada maka sudah 
tidak diperlukan lagi (Abū ‘Abd Allah Muḥammad ibn Aḥmad ibn Abū Bakar al-Qurṭubī, 2006). 
Jadi ‘illat-nya lebih kepada menjaga agar umat Islam terlindungi dari bahaya. Di sini para 
ulama uṣūl fiqh telah menetapkan bahwa pengaitan suatu hukum dengan suatu sifat yang 
mustaq (ada asal katanya), menunjukkan adanya ‘illat. Dalam hal, sasaran zakat dikaitkan 
dengan golongan Mualaf, menunjukkan bahwa “تأليف القلوب” merupakan ‘illat menyerahkan 
zakat kepada mereka. Maka, apabila ‘illat itu ada, yakni “pembujukan” mereka harus 
diberi, akan tetapi jika ‘illat itu tidak ada, maka tidak ada zakat baginya (Abū ‘Abd Allah 
Muḥammad ibn Aḥmad ibn Abū Bakar al-Qurṭubī, 2006, hlm. 613). 

c. Dekonstruksi Mualaf Dalam Kotenteks Keindonesiaan 

Dekonstruksi selalu mempertanyakan makna yang sudah ada, apakah sudah sesuai 
dengan konteks atau sudah usang. Jika masih sesuai konteks, maka tidak diperlukan 
pembacaan dan/atau pemaknaan ulang. Sebaliknya, jika telah usang maka makna dari 
suatu teks harus ditinjau ulang dengan membongkar kembali teks yang ada dan 
mengidentifikasi unit-unit makna yang memungkinkan sesuai dengan konteksnya (Natsir 
Asnawi, 2022). Dekonstruksi adalah konsepsi yang dibangun oleh Jacgues Derrida, seorang 
ilmuan berkebangsaan  Prancis kelahiran Aljazair yang sangat concern dengan studi 
filsafat, khususnya filsafat bahasa dan penelaahan tanda (dalam semiotika). Tidak mudah 
untuk memotret secara sepintas teori dekonstruksi Derrida. Pemikirannya muncul karena 
beberapa hal : pertama, Ontologi Heidegger, Fenomenologi dan Postrukturalime ini 
melatarbelakangi pemikiran Derrida; kedua, “kegalauan” atas hegemoni logosentrisme 
dan mengkritik filsafat Barat seperti S. Freud, F. De Saussure, Kritik Derrida terutama 
diarahkan pada sikap Saussure yang cenderung mengutamakan bahasa lisan ketimbang 
bahasa tulisan (Norris, 2017, hlm. 66), dan Lévi-Strauss Basis fonosentris metode Levi-
Strauss berasal dari linguistik struktural Saussure dan Roman Jacobson. Namun, menurut 
Derrida, di samping komitmen metodologis, juga terdapat fonologisme linguistik dan 
metafisis yang menempatkan tuturan di atas tulisan. Akibatnya, bagi antropolog 
strukturalis modern, Levi-Strauss menampilkan ambiguitas yang sama seperti yang 
diperlihatkan Rousseau ketika menawarkan ilmu spekulatif di zamannya (Norris, 2017, hlm. 
77). Dari situ ia membangun konsep dekonstructionnya yang pertama kali diviralkan di 
Amerika ketika ia menyampaikan artikelnya. 



18 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

Mengaplikasikan teori dekonstruksi Derrida di atas ke dalam pemaknaan Mualaf, maka 
peneliti berangkat dari corak berpikir Masdar F. Mas’udi, yang menurutnya, Mualaf yang 
dipahami fuqaha—dalam kitab-kitab fikih—secara praktis sebagai orang yang hatinya telah 
dijinakkan untuk menerima kesadaran Islam. Kasus tidak diberikannya zakat setelah Nabi, 
Khalifah Umar r.a. sebenarnya melihat kelemahan dari pendapat keagamaan yang 
formalistik ini. Tidak berguna bagi orang yang hanya berpura-pura menjadi Muslim tetapi 
perilakunya sangat jauh dari “perilaku” kemanusiaan. Khalifah Umar r.a. memandang 
Islam sebagai sesuatu yang esensial dan tidak formal (Masdar Farid Mas’udi, 2010). 

Pemaknaan Mualaf sebagai orang yang diluluhkan hatinya tentu saja tidak lepas dari 
konteks Islam awal di bumi Arab pada waktu itu, di mana Islam yang di bawa nabi Saw 
menuai respon bervasiatif, dari sikap apatis-resisten terhadap Islam sampai sikap yang 
bersahabat. Oleh karena itu satu dari delapan golongan yang diberi dana zakat adalah 
Mualafāt qulūbuhum, sebagai wujud persekutuan mereka dengan umat Islam selama masa 
ini. Nabi Saw memberikan mereka harta zakat untuk mendapatkan dan menjaga 
persekutuan (Abdullah Saed, 2005). Pemaknaan seperti ini berbeda dengan mainstream, 
Saed lebih menempatkan Mualaf sebagai partner bukan sebagai rival yang dianggap enemi.  

Pemaknaan secara substrantif sesuai konteksnya semacam ini menurut penulis lebih 
menemukan elan dasarnya, dan dilakukan bukan hanya akselerasi hukum Islam an sich, 
yang acapkali dituduh gagap dan tidak cukup antisipatif terhadap perkembangan zaman, 
yang sesungguhnya kegagapan selama ini demikian (Ilyas Supena & Ahmad Fauzi, 2002), 
diakibatkan adanya kesalahan metodologis, yakni persoalan epistimologi. karena disinyalir 
bangunan epistimologi yang menyelimuti hukum Islam selama ini masih berada dalam 
kungkungan episteme abad klasik dan skolastik. Padahal, hukum Islam sudah dihadapkan 
pada episteme modern yang begitu complicated. Maka, dengan pendekatan dekonstruksi 
ini akan berimplikasi cukup signifikan, sebab terjadi pembongkaran teks Mualaf—yang 
maknanya sudah dianggap baku dan final—menjadi teks yang hidup sesuai konteksnya 
(Komarudin Hidayat, 2012). 

Demikian halnya dengan Mualaf, dimana saat ini dunia telah damai perdamaian, antara 
Muslim dan non-Muslim tidak lagi berperang dan saling mengganggu, justru saling 
bekerjasama dalam kehidupan social kemanuasiaan. Maka apakah perlu dana zakat 
diberikan kepada Mualaf untuk menjaga persekutuan? Di sini harus ada dekonstruksi 
pemknaan yang dapat menyentuh realitas, yang betul-betul berkontribusi khususnya bagi 
kemanusiaan umat Muslim. Oleh karena itu sebaik apa, pun itu dekonstruksi tentang Mualaf 
tampaknya tidak lengkap jika tidak diikuti dengan rekonstruksi. Artinya, bahwa 
dekonstruksi bukanlah akhir dari pekerjaan terhadap tanda. Ia justru harus ditindaklanjuti 
dengan rekonstruksi. Rekonstruksi adalah proses menata ulang secara terus-menerus 
struktur (tanda) yang juga sekaligus didekonstruksi secara berkelanjutan. Dengan 
demikian, setiap proses dekonstruksi (peleburan, pembongkaran) harus diikuti dengan 
rekonstruksi. Relasi dekonstruksi-rekonstruksi selanjutnya digambarkan sebagai berikut: 

Bagan di atas merupakan proses dekonstruksi-rekonstruksi yang terjadi secara berulang, 
ada rentang waktu (time span) yang di dalamnya terjadi terbentuk konvensi-konvensi baru 
atas makna dari suatu tanda. Dekonstruksi berikutnya hanya dimungkinkan jika sebuah 
struktur (makna dan/atau tanda) telah mengalami degradasi, keusangan, atau krisis. 



19 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

Demikian pula, rekonstruksi harus selalu ditempa atau diuji penggunaannya oleh komunitas 
sosial masyarakat (Ilyas Supena & Ahmad Fauzi, 2002). 

Beberapa penelitian menyebutkan bahwa di Indonesia Mualaf sebagai penerima zakat 
tidak banyak untuk diberikan dana zakat karena rerata dari Mualaf memiliki status sosial 
dan ekonomi menengah. Data Mualaf Center, menyebutkan dalam dekade belakangan ini 
trend Mualaf cukup banyak dari 2003, mencapai kisaran 58,5 ribu Mualaf, dengan kisaran 
usia 30-40 tahun dengan tingkat Pendidikan rata-rata D3-S1, dan hampir rerata dari mereka 
mempunyai pendapatan menengah ke atas (Agung Sasongko, 2019), dengan laki-laki yang 
mendominasi (http://mualaf.com/data-mualaf/, 2022). Meskipun demikian tidak semua 
Mualaf di Indonesia yang dalam keadaannya tergolong dalam ekonomi lemah, misalnya 
kelompok Mualaf dari Agama Budha di kabupaten temanggung, oleh karena itu Baznas Kab. 
Temanggung mendistribusikan zakat kepada Mualaf asal Budha tersebut dengan melakukan 
penguatan SDM, pelatihan organisasi, meskipun belum maksimal (Fahrudin, 2020). Hal 
demikian juga dilakukan oleh Mualaf Center BAZNAS (MCB) yang juga melakukan 
pemberdayaan dan penambahan modal kepada Mualaf yang mempunyai usaha, namun 
seperti sebelumnya, Tindakan ini juga belum maksimal (Hakim, 2019). 

Dari beberapa kasus tersebut, terlihat bahwa pola zakat yang diberikan kepada Mualaf 
tidak maksimal. Oleh karena itu dengan mengikuti corak (metodologi) berpikir Umar r.a. 
sebagai dasar pijak, harus dilakukan dekonstruksi dan rekonstruksi pemahaman konsep 
Mualaf, dalam konteks kekinian. Dana zakat yang dialokasikan pada Mualaf harus tetap 
ada, namun objeknya yang harus direkonstruksi. Artinya bukan kembali kepada konsep 
awal, yakni untuk memungkinkan seseorang dalam arti formal-tekstual untuk bergabung 
dengan komunitas Muslim. Sebaliknya, itu adalah pekerjaan membujuk anggota 
masyarakat yang, karena satu dan lain hal, terjebak memilih jalan yang bertentangan 
dengan sifat manusiawi mereka. 

Gagasan ini lebih bisa menyentuh hingga tataran praktis dan maslahatnya lebih besar 
dibanding hanya diberikan kepada Mualaf dalam arti formal. Dengan dana zakat itu mereka 
kita sadarkan agar bersedia kembali kepada jalan yang benar sesuai dengan fitrah yang 
ḥanif. Di sini dekonstruksi juga harus berpihak pada upaya  memahami  realitas  budaya, 
dengan berprinsip pada kemaslahatan yang berorientasi pada Maqāṣid syarī’ah (Bashori, 
2022). Berikut sebelum dan setelah dekonstruksi-rekonstruksi pemaknaan Mualaf: 

 

 

No Mualaf Makna Sebelum 

Dekonstruksi 

Makna Setelah Dekonstruksi-

Rekonstruksi 

1 Subjek Hukum 

 Orang yang 

hatinya 

dilunakkan 

1. Orang yang hatinya 

[perlu] dilunakkan untuk 

memeluk agama Islam,  

2. Mengukuhkan hatinya 

karena keislamannya 

masih lemah, 

3. Tindakan preventif atas 

sikap buruknya terhadap 

orang Islam atau karena 

menghalangi orang 

Islam. 

1. Orang yang perlu disadarkan 

hatinya untuk Kembali pada 

fitrah kemanusiaannya, 

fitrah yang selalu condong 

kepada kebaikan dan 

menolak kemungkaran. 

2. Men-ta’lif hati orang atau 

pihak diperbolehkan dengan 

syarat penunjukannya 

diserahkan kepada otoritas.  

3. Jika pemerintah tidak 

melakukannya, Ormas boleh 

melakukannya, tetapi tidak 

boleh secara personal.  



20 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

4. Maqāṣhid dari Mualafatu 

qulubuhum adalah 

bagaimana mereka 

(mustahik) bisa masuk Islam 

dan cinta kepada Islam, 

minimal tidak berbuat jahat 

kepada umat Islam. 

2 Sasaran Peruntukan 

 Zakat 

diberikan 

kepada 

perorangan 

yang baru 

masuk Islam 

a)  Terbatas untuk 
menyenangkan secara 
personal. 

b)  Kepada Mualaf 
tertentu, yang 
kebutuhannya masih 
bersifat prediktif. 

c)  Pelatihan 
Usaha/Penguatan SDM.  
 

1. Upaya untuk menghidupkan 

kembali (dalam istilah saat 

ini) orang-orang yang 

terjebak dalam tindakan 

asusila, perjudian, 

kejahatan, pelanggaran 

ringan dan terorisme. 

2. Biaya rehabilitasi mental 

orang atau anak yang 

disebabkan, misalnya 

kecanduan narkoba dan 

sejenisnya. 

3. Pengembangan komunitas 

atau suku terasing di daerah 

terpencil. 

4. Sarana rehabilitasi sosial 

lainnya. 

 

 

Dari pemetaan di atas, dapat dijelaskan bahwa, dekonstruksi-rekonstruksi pemaknaan 
"Mualaf" menunjukkan pergeseran yang signifikan dalam pemahaman dan aplikasi konsep 
ini dalam konteks sosial dan hukum Islam. Tabel tersebut dibagi menjadi dua bagian 
utama: "Subjek Hukum" dan "Sasaran Peruntukan," masing-masing dengan makna sebelum 
dan setelah dekonstruksi-rekonstruksi. 

Pada bagian subjek Hukum, sebelum dekonstruksi, makna "Mualaf" berfokus pada 
individu yang hatinya dilunakkan untuk memeluk Islam, dengan penekanan pada proses 
internal pribadi yang mengarah pada penerimaan agama. Makna ini mencakup kebutuhan 
untuk mengukuhkan hati mereka karena keislaman yang masih lemah dan sebagai tindakan 
preventif terhadap sikap buruk terhadap umat Islam. Setelah dekonstruksi-rekonstruksi, 
pemaknaan berubah menjadi lebih inklusif dan sistematis. Konsep "Mualaf" tidak hanya 
tentang perubahan hati individu tetapi juga tentang reintegrasi mereka ke dalam fitrah 
kemanusiaan yang condong kepada kebaikan dan menolak kemungkaran. Ini mencakup 
penyerahan penunjukan ta'lif (penyadaran hati) kepada otoritas yang berkompeten, 
dengan pemerintah atau organisasi massa (Ormas) yang dapat bertindak bila perlu, tetapi 
dengan batasan untuk tidak melakukannya secara personal. Tujuan utamanya adalah untuk 
memasukkan mereka ke dalam Islam dan membangun cinta terhadap Islam, atau minimal 
menghindari tindakan jahat terhadap umat Islam. 

Selain itu, pada bagian sasaran peruntukan, sebelum dekonstruksi, zakat diberikan 
kepada individu yang baru masuk Islam dengan fokus pada kepuasan personal dan 
kebutuhan yang masih bersifat prediktif, termasuk pelatihan usaha atau penguatan sumber 
daya manusia. Setelah dekonstruksi-rekonstruksi, pemaknaan ini berkembang menjadi 
lebih luas dan mendalam, mencakup upaya rehabilitasi mental, pengembangan komunitas, 



21 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

dan sarana rehabilitasi sosial lainnya. Ini tidak hanya terbatas pada individu yang baru 
masuk Islam tetapi juga mencakup orang-orang yang terjebak dalam perilaku negatif 
seperti asusila, kejahatan, dan kecanduan narkoba, serta pengembangan komunitas 
terasing di daerah terpencil. 

Oleh karena itu, proses dekonstruksi-rekonstruksi pemaknaan "Mualaf" menggambarkan 
pergeseran dari pendekatan yang lebih individu dan situasional menjadi pendekatan yang 
lebih holistik dan terstruktur dalam mendukung integrasi sosial dan spiritual mualaf. Ini 
menekankan pentingnya otoritas yang kompeten dalam mengelola proses ini, serta 
kebutuhan untuk memperluas dukungan tidak hanya kepada individu yang baru memeluk 
Islam tetapi juga kepada mereka yang memerlukan rehabilitasi sosial dan mental, 
mencerminkan pemahaman yang lebih luas tentang keadilan dan kemanusiaan dalam 
Islam. 

4. Kesimpulan 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa dekonstruksi yang dipelopori oleh Derrida sebagai 
metode kritik yang mempertanyakan makna yang dianggap baku dan final, digunakan untuk 
membongkar dan meninjau ulang makna tradisional "Mualaf" yang sebelumnya difokuskan 
pada proses internal individu dalam menerima Islam. Melalui proses tersebut, penelitian 
ini menemukan bahwa pemaknaan Mualaf sebagai penerima zakat yang termaktub dalam 
al-Qur’an, [9]: 60, secara teks tidak dapat begitu saja di nasakh, untuk tidak mengatakan 
ditiadakan. Namun dilihat dari prspektif dekonstruksi Derrida, bahwa teks memiliki 
pemaknaan yang plural, memunculkan pemaknaan-pemaknaan, setelah pemaknaan 
dengan sendirinya muncul pemaknaan baru dan seterusnya. Terlebih Mualaf dalam konteks 
sekarang memiliki makna berbeda. oleh sebab itu Mualaf pada masa sekarang redaksi 
Mualaf dalam teks tetap ada dalam sistem tanda namun berbeda dalam sistem makna.  

Mualaf masa sekarang lebih menyentuh kepada wilayah praksis, yakni Orang-orang yang 
hatinya harus disadarkan untuk kembali pada fitrah manusianya, fitrah yang selalu 
mengusahakan kebaikan dan menolak keburukan. Maka dalam prakteknya, Mualaf dapat 
dirinci sebagai berikut: a) upaya menghidupkan kembali masyarakat yang terjebak dalam 
perbuatan asusila, perjudian, kriminalitas, kriminalitas dan terorisme; b) biaya rehabilitasi 
mental orang atau anak yang disebabkan, misalnya, oleh kecanduan narkoba dan 
sejenisnya; c) Pengembangan komunitas atau suku terasing di daerah terpenci. 

Meskipun penelitian ini menawarkan analisis mendalam tentang dekonstruksi konsep 
Mualaf, namun hemat penulis, penelitian ini masih perlu dikembangkan karena cenderung 
berfokus pada aspek teoretis dan doktrinal, dengan sedikit perhatian pada implementasi 
praktis dan tantangan yang dihadapi dalam konteks yang beragam. Hal ini menjadi peluang 
baru bagi peneliti selanjutnya untuk mengeksplorasi pemakanaan Mualaf secara lebih luas 
guna memperkaya khazanah keilmuan yang akan datang. 

5. Refrences 

Abd Qādir Saibatu al-Hamd. (2011). Tafsīr Ayāt Al-Aḥkām. Muassasat Ulūmil Qur’ān. 

Abdul Hamid Barahimi. (1997). Al-‘Adalah al-Ijtima’Iyyah Fi al-Iqtiṣad al-Islāmī. Markaz 

Dirāsat al-Wahdah al-Arabiyyah. 

Abdullah Saed. (2005). Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. 

Routledge. 

Abdurrahman al-Jazārī. (2003). Kitāb Al-Fiqh Ala al-Madahīb al-Arba’ah: Vol. Vol. 2 (2 

ed.). Dār al-Khutub al-Islamiyyah. 

Abū ‘Abd Allah Muḥammad ibn Aḥmad ibn Abū Bakar al-Qurṭubī. (2006). Al-Jāmi’ Li Aḥkām 

Alquran (Vol. 10). Muassasah ar-Risālahn. 

Abū Abdillāh Muḥammad bin Yūsuf al-Abdari Asy-Syahir bi al-Mawwaq. (1978). Al-Taj Wa 

al-Iklīl Li Mukhtashar Khalīl. Dar Al-Fikr. 



22 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

Abū Muḥammad ‘Abd Allah bin Aḥmad Ibnu Qudāmah. (1984). Al-Mughnī Wa al-Syarḥ al-

Kabīr (Vol. 2). Dar Al-Fikr. 

Abū Rawwās Qal’ah Jiy. (1989). Mausū’at Fī Fiqh Umar Ibn Khaṭṭāb. Dār al-Nafais. 

Agung Sasongko. (2019, Februari 9). Tren Hijrah Pengaruhi Jumlah Mualaf di Indonesia. 

republika.co. https://khazanah.republika.co.id/berita/dunia-

islam/mualaf/pmm42z313/tren-hijrah-pengaruhi-jumlah-mualaf-di-indonesia 

Ahmad Warson Munawir. (1997). Kamus Al-Munawir. Pustaka Progresif. 

Akmal Bashori. (2021). Fikih Nusantara: Dimensi Keilmuan Dan Pengembangannya. 

Kencana Media Grup. 

Bashori, A. (2022). Konstruksi Keilmuan Fikih Nusantara: Perspektif Filsafat Sains. 

DIKTUM: Jurnal Syariah dan Hukum, 20(2), 184–203. 

https://doi.org/10.35905/diktum.v20i2.3373 

Dedi Hidayatulloh. (2021). Strategi Pembinaan Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Religius 

Pada Mualaf Etnis Tionghoa Di Organisasi Persatuan Islam Tionghoa Indonesia 

(PITI) Surabaya [Skripsi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim]. 

http://etheses.uin-malang.ac.id/30552/1/19770023.pdf 

Fahrudin, W. (2020). Pemberdayaan Mualaf Perspektif Fikih Zakat; Studi Pemberdayaan 

Badan Amil Zakat Nasional. JURNAL IQTISAD: Reconstruction of Justice and 

Welfare for Indonesia, 7(2), 181–197. https://doi.org/10.31942/iq 

Fiantika, F. R., Wasil, M., Jumiyati, S., Honesti, L., Wahyuni, S., Mouw, E., Mashudi, I., 

Hasanah, N., Maharani, A., & Ambarwati, K. (2022). Metodologi Penelitian 

Kualitatif. Get Press. 

Hakim, L. (2019). “STRATEGI PEMBERDAYAAN ZAKAT MUALAF Study Kasus: Mualaf Center 

BAZNAS (MCB); (Thesis Magister). Universitas Muhammadiyah. 

http://repository.umj.ac.id/8552/1/TESIS.pdf 

Http://mualaf.com/data-mualaf/. (2022). http://mualaf.com/data-mualaf/ 

Ibn Jarīr aṭ-Ṭabarī. (2001). Tafsīr Aṭ-Ṭabarī. Ḥuqūq aṭ-Ṭaba’ Maḥfūẓah. 

Idrus, A. M. (2020). PARADIGMA LITERALISTIK DALAM PENALARAN HUKUM ISLAM. DIKTUM: 

Jurnal Syariah dan Hukum, 18(1), 1–16. 

https://doi.org/10.35905/diktum.v18i1.1404 

Ilyas Supena & Ahmad Fauzi. (2002). Dekonstruksi Dan Rekonstruksi Hukum Islam. 

Program Pasca Sarjana, IAIN Walisongo Semarang dengan Gama Media. 

Ishaq, I., & Ridwan, M. (2023). A study of umar bin Khatab’s Ijtihad in an effort to 

formulate Islamic law reform. Cogent Social Sciences, 9(2), 2265522. 

https://doi.org/10.1080/23311886.2023.2265522 

Ismā´īl ibn Kaṣīr ad-Dimasyqī. (2000). Tafsīr Alquran Al-´Azīm (Vol. 7). Maktabah Aulād 

asy-Syaikh li at-Turāṣ. 

Jacques Derrida. (2002). Dekonstruksi Spiritual; Merayakan Ragam Wajah Spiritual. 

Jalasutra. 

Jaenudin, J. (2014). IJTIHAD UMAR IBN AL-KHATHAB TENTANG HAK MUALLAF DALAM 

ZAKAT. ADLIYA: Jurnal Hukum dan Kemanusiaan, 8(1), 25–38. 

https://doi.org/10.15575/adliya.v8i1.8618 

Jalaluddin as-Suyūṭī. (2003). Ad-Dūr al-Ma’ṡūr Fī Tafsīr al-Ma’ṡūr (Vol. 7). Ḥuqūq aṭ-Ṭaba’ 

Maḥfūẓah. 

Johari, F., Mohd Ali, A. F., Ab Aziz, M. R., & Ahmad, N. (2014). The importance of zakat 

distribution and urban-rural poverty incidence among Muallaf (new convert). Asian 

Social Science, 10(21), 42–53. https://doi.org/10.5539/ass.v10n21p42 



23 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum  

 Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23 
 

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf) 

 

Komarudin Hidayat. (1996). Memahami Bahasa Aama: Sebuah Kajian Hermeneutika. 

Paramadina. 

Komarudin Hidayat. (2012). “Arkoun Dan Tradisi Pembacaan Hermeneutika, Dalam Johan 

Henrik,” in Meulemen, Membaca al-Qur’an Bersama Mohammed Arkoun. LKiS. 

M. Atho’ Mudzar. (1998). Membaca Gelombang Ijtihad; Antara Tradisi Dan Liberasi (2 

ed.). Titian Ilahi Press. 

M. Quraish Shihab. (2018). Tafsir Al-Mishbāh: Pesan, Kesan, Dan Keserasian al-Qur’an 

(Vol. 5). Lentera Hati. 

Masdar Farid Mas’udi. (2010). Pajak Itu Zakat: Uang Allah Untuk Kemaslahatan Rakyat 

Baru. Mizan. 

Muhammad Alī Jum’ah, Muḥammad Aḥmad Sirāj, & Aḥmad Jābir Badrān. (2010). Mausū’ah 

Fatāwā al-Mu’āmalāt al-Māliyyah, Lil Maṣhārif Wa al-Mu’assasāti al-Māliyyah al-

Islāmiyyah (Vol. 16). Dār al-Salām liṭṭabā’ah wa al-Nasr wa al-Taūzi’ wa al-

Tarjamah. 

Muhammad Al-Khathib al-Syarbini. (t.t.). Al-Iqnā’ Fī Ḥal Alfāzh Abī Syujā’: Vol. Vo. 2. Dar 

Al-Fikr. 

Muḥammad Arsyad al-Banjari. (2008). Sabīl Al-Muhtadīn (Vol. 2). Bina Ilmu. 

Muḥyiddīn al-Nawawī. (2007). Al-Majmū’ Syarḥ al-Muhaḍḍab (1 ed.). Dar Khutub al-

Ilmiyah. 

Nahwanda, A. Q. (2017). Pandangan Ulama Kota Denpasar Terhadap Pembagian Zakat 

Kepada Mualaf Kaya, (Skripsi). Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim. 

Natsir Asnawi. (2022). Dekonstruksi Hukum. Kencana. 

Norris, C. (2017). Membongkar Teori Dekonstruksi Jacques Derrida, (2 ed.). ar-Ruz. 

Salim, A. (2020). SKEMA PENTASYARUFAN ZAKAT UNTUK PENANGGULANGAN COVID 19: 

Study Analisi Kritis Fatwa MUI No 23 Tahun 2020 Tentang Pemanfatan Harta Zakat, 

Infak, Dan Shadaqah Untuk Penanggulangan Wabah Covid-19 Dan Dampaknya. 

Tafáqquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman, 8(2), 141–162. 

Sayyid Sābiq. (1992). Fiqih Al-Sunnah (Vol. 1). Dar Al-Fikr. 

Shaharuddin, S. A., Marlon, M. Y., Majid, M. A., Usman, A. H., Sungit, F., & Hamid, Z. A. 

(2019). The relationship between impact of zakat distribution and religious 

practice among muallaf in selangor. Humanities and Social Sciences Reviews, 7(4), 

371–376. https://doi.org/10.18510/hssr.2019.7448 

Tri Devika Wahyuni. (2018). Analisis Kriteria Mualaf Sebagai Penerima Zakat (Suatu 

Penelitian Di Baitul Mal Kota Banda Aceh) [Skripsi]. Universitas Islam Negeri Ar-

Raniry Darussalam. 

Wahbah az-Zuḥailī. (1985). Al-Fiqh Islām Wa Adilatuh: Vol. Vol. 2 (2 ed.). Dar Al-Fikr. 

Yūsuf al-Qarḍāwī. (2000). Fiqh Al-Zakah A Comparative Study of Zakah: Regulations and 

Philoshophy in The Light of Qur’an and Sunnah, Terj. Monzer Khaf (Vol. 2). 

Scientific Publishing Center King Abdul Azis University. 

Yūsuf al-Qarḍāwī. (2006). Fiqh Al-Zakāh: Dirâsat Muqāranat al-Aḥkām Wa Falsafatuh Fi 

Dhau’ al-Qur’ān Wa al-Sunnah: Vol. Vol. 2. Maktabah Wahbah. 

 

 

 

 


