DI KTU M JURNAL SYARIAH DAN HUKUM

Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum Volume 22 No 12024

DEKONSTRUKSI PEMAKNAAN MUALAF SEBAGAI
PENERIMA ZAKAT DI INDONESIA

Akmal Bashori,®'™, Arif Sugitanata 2 Suud Sarim Karimullah 3

a,b Universitas Sains Al-Qur'an (UNSIQ) Wonosobo, Indonesia,
¢ Institute of Social Science, Gumushane University, Turkey

akmalbashori@unsiq.ac.id*; ? arifsugitanata@gmail.com ; 3suudsarimkarimullah@gmail.com

ARTICLE INFO

ABSTRACT

Article history

Received: May, 04 2023
Revised: February, 20 2024
Accepted: February, 29 2024

Keywords
Dekonstruksi-Rekonstruksi
Mualaf

Derrida

Zakat

Indonesia

This article addresses the underexplored issue of the
neglect faced by Mualaf as zakat recipients post-prophethood,
necessitating a contemporary deconstruction of the concept.
The objective is to ensure that, despite editorial disparities,
the essence of Mualaf aligns with figh mainstream. The method
involves applying Jaques Derrida’s deconstruction theory in a
qualitative research framework. The results reveal that the
deconstruction of contemporary Mualaf primarily intersects
with praxis, emphasizing the awakening of individuals' hearts
to rediscover their inherent human nature inclined towards
goodness. The implications point to a reconstructed
understanding of Mualaf, manifested in practical initiatives
such as efforts to revive those ensnared in immoral activities,
support mental rehabilitation for individuals affected by
addiction, and contribute to the development of isolated
communities or tribes in remote areas. This study sheds light
on the transformative potential of reevaluating Mualaf in
addressing societal challenges and advocates for a nuanced
understanding in the discourse surrounding zakat recipients

Penelitian ini berfokus pada dekonstruksi makna
"Mualaf” sebagai salah satu dari delapan asnaf yang berhak
menerima zakat menurut Al-Qur'an. Dengan mengadopsi jenis
penelitian kualitatif dan teori analitis yang diinspirasi oleh
teori Jacques Derrida, yang merupakan bagian dari pendekatan
penelitian dalam bidang kritik sastra, filsafat, studi budaya,
dan humaniora secara lebih luas. Penelitian menunjukkan
bahwa pemahaman tradisional tentang Mualaf, sebagai
penerima  zakat, memerlukan  reinterpretasi  yang
mempertimbangkan konteks sosial, ekonomi, dan spiritual
masa kini. Dengan melakukan dekonstruksi terhadap teks-teks
klasik dan kontemporer, studi ini menemukan bahwa konsep
Mualaf tidak hanya terbatas pada individu yang baru memeluk
Islam tetapi juga mencakup mereka yang membutuhkan

9 Author correspondence email: akmalbashori@unsiq.ac.id 7)

d. | Available online at: https://doi.org/10.35905/ diktum.v22i1.5027



mailto:arifsugitanata@gmail.com

12 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23

dukungan untuk menguatkan identitas dan komitmen mereka
terhadap agama. Selain itu, penelitian ini menyoroti
pentingnya mengadaptasi aplikasi zakat untuk Mualaf dalam
konteks ke-Indonesia-an dan dunia kontemporer, di mana
tantangan sosial dan ekonomi yang dihadapi Mualaf dapat
sangat beragam. Melalui proses tersebut, penelitian ini
mengusulkan pemaknaan baru terhadap Mualaf yang lebih
inklusif dan relevan, mencakup aspek pemberdayaan,
dukungan sosial, dan integrasi ke dalam masyarakat. Temuan
ini diharapkan dapat memperkaya diskursus seputar zakat dan
Mualaf, serta memberikan panduan bagi praktik pemberian
zakgt vang lebih responsif terhadap kebutuhan Mualaf di era
modern.

1. Pendahuluan

Mualaf adalah salah satu dari delapan asnaf yang disebutkan dalam Al-Qur’an (9: 60)
dapat hak menerima zakat (Salim, 2020). Sementara itu, sebagai penerima zakat secara
harfiahnya Mualaf qulabuhum—dengan pengertian formalistik dikatakan adalah orang yang
sedang digerakkan hatinya condong kepada Islam (Abdurrahman al-Jazari, 2003;
Muhammad Al-Khathib al-Syarbini, t.t.). Agar bagaimana? Al-Qur’an tidak banyak menyoal
akan hal ini. Memang awalnya nabi Muhammad Saw memberikan dana zakat kepada
golongan tersebut, namun sejak masa Khulafa ar-Rasyidun menurut Wahbah (Wahbah az-
Zuhaili, 1985) tidak lagi diberikan, diikuti oleh pendapat mazhab Hanafi (Muhammad Al
Jum’ah dkk., 2010).

Dalam beberapa kitab fikih klasik maupun penelitian kekinian perihal dekonstruksi
makna Mualaf jarang tersentuh, disinyalir kajiannya lebih kepada secara normatif tentang
pemberian zakat kepada Mualaf, seperti penelitian yang mengungkapkan bahwa terdapat
hubungan antara dampak distribusi zakat dan dengan tingkat praktik keagamaan bagi
mualaf di Selangor, Malaysia yang berdasarkan hasil dari analisis korelasi Pearson
(Shaharuddin dkk., 2019), pada sisi yang lain, sejumlah besar zakat dialokasikan untuk
pengembangan asnaf Muallaf di negara bagian Selangor, terutama di area urban. Namun,
sebagian besar distribusi zakat pada Muallaf ditujukan ke wilayah urban yang memiliki
biaya hidup lebih tinggi tanpa mempertimbangkan seperangkat harga termasuk bundel
barang dan jasa yang lebih luas yang mewakili pembelian konsumen di berbagai wilayah
(Johari dkk., 2014). Selain itu, di Indonesia, distribusi zakat untuk Mualaf, menyebutkan
ada kesesuaian antara apa yang dilakukan BAZNAS dengan fikih zakat; demikian juga
penelitian distribusi zakat untuk Mualaf (Tri Devika Wahyuni, 2018). Ulama Nahdlatul
Ulama dan Majlis Ulama Indonesia Bali, masih berpandangan bahwa Mualaf masih tetap
diberikan dana zakat (Nahwanda, 2017), sementara itu menurut Muhamadiyah Mualaf kaya
tidak lagi berhak mendapatkan zakat karena mengganggap Mualaf tersebut sudah menjadi
muzakki (Dedi Hidayatulloh, 2021). Hal tersebut sesuai dengan ijtihad yang telah dilakukan
Umar bin Khattab pada masa pemerintahannya yang tidak memberikan hak menerima
zakat kepada para muallaf (Ishaq & Ridwan, 2023)

Dari beberapa penelitian yang dilakukan di atas, tidak sampai menyentuh pemaknaan
ulang tentang Muallaf, boleh jadi karena lebih terfokus pada pembahasan terkait dengan
kelembagaan atau fakir-miskin sebagai asnaf utama zakat, di samping amil sebagai
lembaga pengelolanya. Menurut Yusuf al-Qardawi, perhatian terhadap—pemberian zakat
kepada—Mualaf saat ini tidak begitu menemukan relevansinya ditengarai Islam lebih
bersifat defensive bukan ekspansif, dalam arti mempertahankan dari godaan agama lain
atau pemurtadan (Yasuf al-Qardawi, 2006). Selain itu, banyak orang yang (keluar) masuk
Islam dengan berbagai motif lantaran hanya ingin legal menikah, atau terbawa suasana
hati, politik dan sebagainya. Mereka itu rata-rata adalah hartawan. Dalam kasus ini, dalam
penelitian ini mengajukan beberapa pertanyaan, apakah orang tersebut wajib diberi dana
zakat? Jika teks terkait Mualaf dalam al-Qur’an tidak bisa di nasakh—maka diperlukan
upaya mencari sebuah pengembangan makna Mualaf yang lebih kontekstual, dengan
melakukan dekonstruksi yang berarti akan dilakukan “pembedahan” kembali maksud awal

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



13 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23

dan sisi pragmatis dari konsep Mualaf sebagai penerima zakat tersebut terhadap
konteksnya, kemudian dilakukan rekonstruksi. Apakah zakat masih relevan diberikan
kepada Mualaf, sebagaimana dalam kitab-kitab fikih klasik ataukah harus dilakukan
pemaknaan kontemporer?

Oleh karena itu, dalam penelitian ini berusaha mendemonstrasikan dekonstruksi
terhadap makna Mualaf dan menjadi urgen dalam konteks ke-Indonesia-an dan kekinian,
mengingat: Pertama, al-Qur’an diturunkan dalam fragmen ruang dan waktu sementara
target atau “pengguna layanan” berada dalam peradaban mereka yang terus berkembang;
Kedua, karena bahasa merupakan realitas budaya, bahasa tulis memiliki batas-batas lokal.
Pada saat yang sama, pesan dan kebenaran agama bahasa nasional memiliki tuntutan
universal. Di sini kecanggihan bahasa agama diuji dalam merekam pesan-pesan keagamaan
tanpa menjadi anomali atau terbelenggu oleh bahasa yang digunakannya; Ketiga, ketika
bahasa agama itu “sakral”, muncul beberapa kemungkinan, mungkin pesan agama itu
terpelihara dengan kuat, tetapi bisa juga makna dan pesan dasar agama itu terbatas pada
teks yang “sakral”. Keempat, selain mengkodifikasikan hukum Tuhan, kitab suci adalah
“catatan” dialog Tuhan dengan sejarah di mana para rasul-Nya merepresentasikan
kehadiran Tuhan. Ketika dialog itu dilakukan, sangat mungkin nuansanya berkurang dan
menjadi miskin, sehingga dialog antara Tuhan dan manusia kehilangan “ruhnya” ketika
masa lampau berakhir, dan kemudian hanya hadir dalam bentuk “teks”; Kelima, semakin
otonom dan berkembangnya pemikiran manusia, maka semakin otonom pula orang itu akan
mengikuti atau menolak ajaran agama dan kitab sucinya. Lebih jauh lagi, ketika orang
membaca teks kitab suci, sebenarnya bisa terjadi dialog kritis antara dua subjek. Alih-alih
menafsirkan Kitab Suci dan menuntut fatwa, orang menjadikan Kitab Suci sebagai
pembicara yang bebas dari kendali.

2. Metode Penilitian

Penelitian ini mempunyai tujuan yang jelas untuk menggali lebih dalam makna yang
terkandung dalam konsep Mualaf melalui pendekatan kritis dan analitis sebagai bentuk
dari suatu dekonstruksi. Dalam proses dekonstruksi tersebut, yang diadaptasi dari teori
Jacques Derrida (Jacques Derrida, 2002) merupakan bagian dari pendekatan penelitian
dalam bidang kritik sastra, filsafat, studi budaya, dan humaniora secara lebih luas.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi berbagai dimensi dan nuansa
yang terkait dengan konsep Mualaf. Menggunakan studi kepustakaan dengan jenis
penelitian kualitatif berarti peneliti berkomitmen untuk memahami fenomena tersebut
dari perspektif subjektif dan kontekstual, tidak hanya mencari "jawaban" tetapi lebih
kepada pemahaman mendalam tentang bagaimana konsep Mualaf dibingkai dan dipahami
dalam berbagai konteks. Oleh karena itu, pemilihan sumber data primer yang luas dan
mendalam, termasuk kitab-kitab klasik dan kontemporer, buku, serta jurnal, merupakan
langkah penting untuk memastikan bahwa penelitian ini dapat mengakses dan menganalisis
berbagai perspektif dan interpretasi yang ada.

Proses analisis deskriptif-analitik yang dilakukan dalam penelitian ini tidak hanya
mencakup pengumpulan data tetapi juga analisis kritis terhadap data tersebut (Fiantika
dkk., 2022). Ini melibatkan identifikasi tema-tema, pola, dan narasi yang muncul dari
sumber data, serta kritik terhadap asumsi-asumsi dan bias yang mungkin mempengaruhi
pemahaman tentang Mualaf. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berusaha untuk
"memecah” teks ke dalam komponen-komponennya tetapi juga untuk "membangun
kembali" pemahaman yang lebih inklusif dan kontekstual tentang konsep Mualaf.
Diharapkan, melalui pendekatan metodologis ini, penelitian dapat memberikan kontribusi
signifikan terhadap pemahaman yang lebih luas dan mendalam tentang konsep Mualaf,
mengungkap makna dan nuansa yang sebelumnya mungkin terlewat atau tidak diakui. Ini
akan membantu dalam membuka dialog yang lebih kaya dan lebih inklusif mengenai Mualaf
dalam masyarakat, memperluas cakupan diskursus seputar konversi agama, dan
memperkaya pemahaman kita tentang dinamika keagamaan kontemporer.

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



14 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23

3. Hasil dan Diskusi

a.Kerangka Ideal Normatif Konsep Mualaf

Mualaf merupakan satu dari sekian asnaf zakat yang dalam sejarahnya mengalami
diskursus panjang. Mualaf berasal dari kata al-ulfah “4%” yang mempunyai arti
“menyatukan, melunakkan dan menjinakkan”(Ahmad Warson Munawir, 1997). Dari situ
muncul istilah allafa baina al-qulib “w & ou <li” berarti mempersatukan atau
menundukkan hati manusia yang berbeda (QS. Ali Imran, [3]: 103). Dari segi bahasa
tersebut dapat diartikan Mualaf adalah orang-orang yang diinginkan hatinya tertuju untuk
masuk Islam “alayl AL ag 5B cadisl i p3” (Abd Qadir Saibatu al-Hamd, 2011).
Sedangkan menurut istilah Mualaf adalah orang yang hatinya [perlu] dilunakkan memeluk
Islam, atau dikuatkan karena Islamnya masih lemah, atau tindakan preventif atas sikap
buruknya pada orang Islam atau karena menghalangi orang Islam (Sayyid Sabiq, 1992).
Sementara itu, menurut al-Banjari Mualaf yang berhak menerima zakat adalah orang yang
telah dijinakkan hatinya, baik karena baru masuk Islam atau karena alasan lain
(Muhammad Arsyad al-Banjari, 2008), sedangkan menurut Qardawi (Yusuf al-Qardawi,
2000), Mualaf adalah :

“Those whose hearts are being reconciled include persons who have recently
been brought to Islam, or who need to strengthen their commitment to this
faith, and individuals whose evil can be forestalled or who can benefit and
defend Muslims.” (ada harapan terhadap mereka hatinya terketuk dan
bertambah mantap keyakinannya terhadap Islam, atau terhalangnya niat jahat
mereka terhadap kaum muslimin atau pun ada [secercah] harapan membela
kaum muslimin dari yang ingin mendzalimi).

Jadi, Mualaf adalah seorang [baik] masih kafir atau sudah muslim akan tetapi kadar
keimanannya masih labil, sehingga masih perlu adanya pendampingan [dakwah] melalui
pemberian zakat, dengan tujuan untuk menarik simpati biar lebih mantap hatinya untuk
memeluk Islam. Sebab, orang yang baru masuk Islam, biasanya menghadapi banyak
tantangan dan cobaan khususnya dari keluarga dan ekonominya (Abdul Hamid Barahimi,
1997). Semua itu berpangkal dari al-Qur’an, surat al-Taubah, [9]: 60, telah menyebutkan
adanya Mualaf sebagai salah satu mustahiq zakat:

“Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-orang
miskin, pengurus-pengurus zakat, para Mualaf yang dibujuk hatinya, untuk
(memerdekakan) budak, orang-orang yang berutang, untuk jalan Allah dan
orang-orang yang sedang dalam perjalanan, sebagai sesuatu ketetapan yang
diwajibkan Allah; dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.”

Dari segi wurud maupun dilalah-nya ayat di atas ghat’1. Qarinah yang dipakai kata
“innama” sebagai adat hashr, adanya “lam tamkin” dan penegasan bahwa hal ini adalah
ketetapan dari Allah SWT. Pada ayat di atas, terdapat delapan golongan orang yang diberi
santunan zakat. atas dasar itulah nabi Muhammad Saw semasa hayatnya selalu
memberikan zakat kepada delapan golongan tersebut, termasuk kepada Mualaf. Mualaf
dari Bani Hasyim adalah Abu Sufyan ibn al-Haris ibn ‘Abd al-Mutallib, dari bani Umayyah
adalah Abu Sufyan ibn Harb, dari bani Mahzum yaitu al-Haris ibn Hisyam, ‘Abd ar-Rahman
ibn Yarbd’, dari Bani Asad yaitu Hakim ibn Hizam, dari bani ‘Amir yaitu Suhail ibn ‘Amr,
Huwaitib ibn ‘Abd al- ‘Uzza, dari bani Jumh adalah Safwan ibn Umayyah, dari bani Sahm
yaitu AdT ibn Qais, dari Saqif adalah al-‘Ula’ ibn Jariyah atau Harisah, dari bani Fazarah
yaitu ‘Uyainah ibn Hisn, dari bani Tamim yaitu al-Agra” ibn Habis, dari bani Nasr yaitu
Malik ibn ‘Auf, dan dari bani Sulaim yaitu al- ‘Abbas ibn Mirdas, Nabi saw. memberikan
kepada masing-masing dari mereka seratus ekor unta kecuali ‘Abd ar-Rahman ibn Yarbu’
dan Huwaitib ibn ‘Abd al-‘Uzza, Nabi saw. Memberikan kepada keduanya lima puluh ekor

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



15 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23

unta (Jalaluddin as-Suyiti, 2003). Dalam hal ini Shafwan pernah berkata, “Muhammad Saw
memberiku zakat padahal dia adalah orang yang sangat membenciku karena kafir dan dia
memberiku zakat hingga dia sayang padaku karena keislamanku” (M. Atho’ Mudzar, 1998).
Sebaliknya—ahli hukum—Ibnu Arabi mengatakan bahwa pada masa Nabi Saw ada 39 orang
yang diberi zakat oleh Nabi Saw (M. Quraish Shihab, 2018).

Sementara itu dengan ijtihadnya, ulama fikih membagi Mualaf ini dalam dua tipologi,
yakni mualaf mukmin dan Mualaf [masih] kafir. Mualaf muslim ada empat kelompok:
pertama, para orang terkemuka Islam yang masih diperhitungkan oleh orang kafir. Maka,
apabila diberikan dana zakat kepada mereka diharapkan orang kafir akan memandang
kewibawaan Islam melalui pembesar tersebut. Hal ini pernah dilakukan oleh Abu Bakar
r.a. yang memberi dana zakat kepada ‘Adi bin Hatim dan Zabragan bin Badr. Meskipun
keislaman keduanya baik namun kedudukannya tinggi dan dihormati oleh pengikutnya,
meskipun kafir (Abi Muhammad ‘Abd Allah bin Ahmad Ibnu Qudamah, 1984; Muhyiddin al-
Nawawi, 2007). Kedua, kepada seluruh umat Islam yang bertanggung jawab menjaga
perbatasan untuk menjamin keselamatan umat Islam dari gangguan non-Muslim dan
pemberontak yang ingin memasuki perbatasan negeri, maka mereka ini akan menerima
zakat agar hatinya teguh dan beriman, dalam menjalankan tugasnya agar umat Islam
terbebas dari gangguan musuh (Muhammad Arsyad al-Banjari, 2008, him. 241).

Ketiga, Orang-orang yang mengambil zakat dari orang-orang yang sulit mendapat
petunjuk, sekalipun tidak menolak membayar zakat, mendorong para Sa’i (petugas
pemungut zakat) untuk pergi ke sana. Mereka menerima zakat agar hati mereka puas
dengan tugas mereka. Keempat, kaum muslimin yang imannya masih lemah namun
dihormati dan dipatuhi oleh umatnya. Dengan memberikan zakat kepada mereka
diharapkan mereka tumbuh kuat dan tegar serta mau saling menasehati untuk berjihad di
jalan Allah SWT. Mereka adalah orang-orang Mekkah yang disampaikan oleh Nabi SAW pada
saat menaklukkan Mekkah, di antaranya ada yang munafik dan ada yang lemah imannya.
Ketika Nabi SAW memberi mereka banyak hadiah, mereka menjadi lebih kuat imannya dan
mengamalkan ajaran Islam dengan hati yang teguh (Abdurrahman al-Jazari, 2003, hlm.
566).

Sedangkan Mualaf kafir ada 2 bagian: pertama, ada harapan mereka beriman karena
indikasi ia akan memeluk Islam dengan mantap, tapi masih perlu support. Seperti Shafwan
bin Umayah, yang dijaminan kenyamannannya oleh nabi Saw. ia di beri kesempatan oleh
Rasulullah untuk mengamati aktivitas umat Islam selama empat bulan; kedua, non-Muslim
yang dikhawatirkan mengancam stabilitas Islam, dengan diberi zakat akan mempunyai
pandangan lain (Sayyid Sabiq, 1992, him. 329; Wahbah az-Zuhaili, 1985, hlm. 871).

Dari pengertian dan tipologi Mualaf tersebut menunjukkan formalitas pemahaman dari
teks, padahal bentangan waktu dan jarak serta perbedaan tradisi dan cara berpikir antara
teks dan pembaca, muatannya tidak bisa dilepaskan dengan aspek kultural. Dengan
demikian harus di trace kapan pemahaman seperti itu dimunculkan? Semua tipologi Mualaf
tersebut memunculkan baik pemahaman Mualaf muslim maupun nonmuslim, dirumuskan
sesuai konteksnya, oleh karena itu banyak pengertian yang dikaitkan dengan wilayah,
Makkah pada waktu itu. Hasil dari penafsiran teks al-Qur’an “Mualafat al-Qulabuhum”,
bersifat situasional, maka tidak lagi pas untuk menjelaskan realitas social hari ini. Merujuk
pada pandangan Komarudin Hidayat, bahwa Tafsir-tafsir yang muncul baik dalam teks al-
Qur’an maupun hadis tidak dimaksudkan untuk mengurangi keluhuran kedua teks tersebut,
melainkan untuk menunjukkan keniscayaan mutualisme tersebut, karena al-Qur’an sendiri
menunjukkan perlunya intertekstualitas penafsiran (Komarudin Hidayat, 1996).

Sehingga, apakah konsep zakat untuk melunakkan hati seorang dalam konteks sekarang
menemukan relevansinya?. Contoh saja, sekarang ini banyak orang yang (keluar) masuk
Islam lantaran hanya ingin legal menikah, atau terbawa suasana hati, kepentingan politik,
dan sebagainya. Mereka itu rata-rata adalah hartawan. Dalam kasus ini apakah orang
tersebut wajib diberi dana zakat? Jangankan sekarang yang sudah ribuan tahun/14 abad
silam, jika kita lihat Umar bin Khattab r.a saja, yang notabene masih generasi sahabat,
dekat dengan tradisi kenabian berbeda pandangan terhadap pemaknaan Mualaf, bahkan ia
menganulir pemberian zakat kepada Mualaf. Apalagi masa sekarang!

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



16 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23

b.Dinamika Distribusi Zakat kepada Mualaf

Meskipun dengan redaksi berbeda, namun maqashid (tujuan) distribusi zakat kepada
Mualaf adalah sama, yakni menguatkan keislaman (Abu Abdillah Muhammad bin Yiasuf al-
Abdari Asy-Syahir bi al-Mawwaq, 1978). Maka masa nabi Saw distribusinya bertujuan
memperkuat Islam, misalnya nabi Saw memberi Safwan ibn Umayyah (w. 41 H.) ia adalah
seorang musyrik, yang paling membenci dan dibenci Islam, karena Nabi Saw, secara
kontinu memberi bantuan, menjadilah hatinya luluh dan berbalik sangat dicintai dan
mencintai Islam (Isma'il ibn Kasir ad-Dimasyqi, 2000). Akan tetapi dalam pandangan Khalifah
Umar r.a. ketika Islam sudah kuat pemberian untuk Mualaf dipandang tidak perlu lagi,
karena pada tujuan pertama bagian ini adalah untuk memperkuat Islam (Abu Rawwas
Qal’ah Jiy, 1989; Ishag & Ridwan, 2023; Jaenudin, 2014). Oleh karena itu, pada masa akhir
ke-khalifahan Abd Bakar r.a dan Umar bin Khattab r.a keadaan berubah sama sekali,
diriwayatkan:

“Pada suatu hari Uyainah bin Hasan dan Agra’ bin Habas datang meminta bagian
zakat kepada Abu Bakar r.a. mereka menjelaskan bahwa sejak masa nabi Saw
mereka terus menerus mendapat zakat, akan tetapi tahun ini mereka belum
mendapat zakat. Abu Bakar r.a kemudian menulis surat kepada keduanya agar
diberikan kepada Umar r.a setelah menemui Umar r.a, dengan spontan Umar
r.a menjawab: “[sesungguhnya Allah telah menguatkan Islam dan tidak
memerlukan kalian lagi. Maka jika kalian masuk Islam masuklah, dan jika tidak,
antara kalian dan kami adalah pedang]” (Ibn Jarir at-Tabari, 2001, hlm. 519; Sayyid
Sabiq, 1992, hlm. 330) Sejak saat itu Mualaf tidak menerima zakat hingga akhir
pemerintahan Umar r.a.”

Sayyidina Umar bin Khattab r.a. berkaitan dengan ijtihadnya dalam menganulir
pemberian zakat pada Mualaf tersebut, Yusuf al-Qardawi’ menegaskan bahwa, bukan
berarti Umar r.a. me-nasakh nas. Karena zakat harus diberikan pada delapan asnaf yang
telah ditetapkan Allah SWT sebagai orang yang berhak mendapatkannya. Apabila salah satu
asndf tidak ada, maka hilanglah bagiannya. Jika itu terjadi, dengan nada “emosi” al-
Qardaw1 mengatakan “tak sepatutnya jika dikatakan hal itu bertentangan dengan nas atau
pun nasakh padanya (nas)”. Al-Qardawl mengajukan contoh, apabila tidak ada “amil
zakat” karena minimnya penguasa yang dapat diandalkan dalam penghimpunan dan
pendistribusian kepada mustahiq, maka lenyaplah bagian mustahiq tersebut. Rigab (kaum
tiranik) juga demikian, apabila zaman sekarang tidak ada lagi rigab individu, maka lenyap
pulalah bagian ini. Namun, jangan dinyatakan, bahwa dengan tidak adanya bagian tersebut
di atas, terjadi pertentangan maka nasakh-lah al-Qur’an (Yisuf al-Qardawi, 2006, him. 613).

Dari uraian di atas, kita dapat memeberikan hipotesis bahwa Umar bin Khattab r.a.—
menganulir Mualaf maupun yang mengatakan sekarang ini tidak ada Mualaf—bukanlah
nasakh al-Qur’an, akan tetapi hal itu hanyalah pemberitahuan akan respon terhadap suatu
keadaan zamannya. Dengan berpegang pada pendekatan maslahat Khalifah Umar
melakukan dekonstruksi pemaknaan terhadap pemknaan Mualaf, dalam konteks ini terlihat
jelas bahwa hukum Islam menampakkan watak fleksibilitas dan kedinamisannya. Sehingga
penalaran literal hukum Islam dari nas untuk menjelaskan makna (Idrus, 2020), meskipun
boleh jadi ada signifikansinya namun hal tersebut harus bending lurus dengan konteks
kemaslahatan. Karena keterpesonaan terhadap sebuah literalitas teks dengan
mengabaikan maslahat merupakan tindakan ideologis yang menumpulkan kreatifitas
(Akmal Bashori, 2021).

Oleh sebab itu sebenarnya Umar r.a pun tidaklah menggugurkan keenam macam dari
pengertian “al-Mualafat al-qulibuhum” tersebut, melainkan hanya mensimplifikasi dan
me-nonaktif-kan salah satu dari pengertian tersebut, yakni: “kelompok kafir yang di
khawatirkan tindakan buruknya terhadap Islam”. Penolakan Umar r.a. terhadap Uyainah
dan Agra’ adalah karena mereka kelompok ini, di samping itu pada masa Umar r.a. Islam

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



17 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23

sudah sangat kuat, jadi tidak perlu takut lagi. Jika demikian berarti, yang di nasakh Umar
r.a bukan nas al-Qur’an akan tetapi adalah salah satu dari golongan [pengertian] dari
Mualaf jenis kafir yang diindikasikan hendak membahayakan kaum muslimin.

Ijtihad Umar r.a. tersebut sangat berani dan progresif, namun pada masa sahabat tidak
ada seorangpun yang mempermasalahkan ijtihad Umar r.a. ini. Baru belakangan ulama’
mazhab mempermasalahkan tentang status Mualaf, boleh menerima dan tidaknya
pemberian dana zakat. ijtihad Umar r.a tersebut mendasarkan kepada : pertama,
Pemahaman atas al-Qur’an surat al-Kahfi, [18]: 29. Kedua, diberikannya zakat kepada
Mualaf karena diharapkan agar mereka berubah dan masuk Islam. ketiga, untuk menolak
kemungkinan datangnya kejahatan dari mereka.

ljtihad Umar r.a tersebut menjadi ramai diperdebatkan pada generasi setelahnya,
mereka berbeda pendapat atas Mualaf diberi dana zakat atau tidak: (1) Mazhab Hanafi
berpendapat bahwa Mualaf tidak wajib atau gugur dari penerimaan dana zakat, Islam telah
kuat karena Islam sudah banyak pengikutnya (Abdurrahman al-Jazari, 2003, hlm. 282;
Muhammad All Jum’ah dkk., 2010, hlm. 97), didukung oleh pendapat imam Ahmad bin
Hanbal; (2) Mazhab Maliki berpendapat, Mualaf tetap mendapat bagian, surat al-Taubah.
[9]: 60 tidak ter-mansukh. (3) Mazhab al-Shafi’t membagi pendapatnya, jika ia kafir maka
tidak diberi zakat, dan apabila ia fasik, maka berikanlah bagian Mualaf kepadanya (Sayyid
Sabiq, 1992) (4) al-Jurjawi, membatasi pemberian zakat hanya kepada Mualaf yang ketika
masuk Islam dalam keadaan fakir/miskin.

Diskursus semacam itu juga membuat ahli tafsir imam al-Qurtub1 berkomentar,
menurutnya hukum tentang Mualaf tetap ada jika ada non-Muslim yang perlu dibujuk,
untuk tidak memberikan bahaya kepada umat Muslim, namun jika tidak ada maka sudah
tidak diperlukan lagi (Abi ‘Abd Allah Muhammad ibn Ahmad ibn Aba Bakar al-Qurtubi, 2006).
Jadi ‘illat-nya lebih kepada menjaga agar umat Islam terlindungi dari bahaya. Di sini para
ulama usdl figh telah menetapkan bahwa pengaitan suatu hukum dengan suatu sifat yang
mustaq (ada asal katanya), menunjukkan adanya ‘illat. Dalam hal, sasaran zakat dikaitkan
dengan golongan Mualaf, menunjukkan bahwa “c:stal cilis” merupakan ‘illat menyerahkan
zakat kepada mereka. Maka, apabila ‘illat itu ada, yakni “pembujukan” mereka harus
diberi, akan tetapi jika ‘illat itu tidak ada, maka tidak ada zakat baginya (Aba ‘Abd Allah
Muhammad ibn Ahmad ibn Abd Bakar al-Qurtubi, 2006, him. 613).

c. Dekonstruksi Mualaf Dalam Kotenteks Keindonesiaan

Dekonstruksi selalu mempertanyakan makna yang sudah ada, apakah sudah sesuai
dengan konteks atau sudah usang. Jika masih sesuai konteks, maka tidak diperlukan
pembacaan dan/atau pemaknaan ulang. Sebaliknya, jika telah usang maka makna dari
suatu teks harus ditinjau ulang dengan membongkar kembali teks yang ada dan
mengidentifikasi unit-unit makna yang memungkinkan sesuai dengan konteksnya (Natsir
Asnawi, 2022). Dekonstruksi adalah konsepsi yang dibangun oleh Jacgues Derrida, seorang
ilmuan berkebangsaan Prancis kelahiran Aljazair yang sangat concern dengan studi
filsafat, khususnya filsafat bahasa dan penelaahan tanda (dalam semiotika). Tidak mudah
untuk memotret secara sepintas teori dekonstruksi Derrida. Pemikirannya muncul karena
beberapa hal : pertama, Ontologi Heidegger, Fenomenologi dan Postrukturalime ini
melatarbelakangi pemikiran Derrida; kedua, “kegalauan” atas hegemoni logosentrisme
dan mengkritik filsafat Barat seperti S. Freud, F. De Saussure, Kritik Derrida terutama
diarahkan pada sikap Saussure yang cenderung mengutamakan bahasa lisan ketimbang
bahasa tulisan (Norris, 2017, hlm. 66), dan Lévi-Strauss Basis fonosentris metode Levi-
Strauss berasal dari linguistik struktural Saussure dan Roman Jacobson. Namun, menurut
Derrida, di samping komitmen metodologis, juga terdapat fonologisme linguistik dan
metafisis yang menempatkan tuturan di atas tulisan. Akibatnya, bagi antropolog
strukturalis modern, Levi-Strauss menampilkan ambiguitas yang sama seperti yang
diperlihatkan Rousseau ketika menawarkan ilmu spekulatif di zamannya (Norris, 2017, him.
77). Dari situ ia membangun konsep dekonstructionnya yang pertama kali diviralkan di
Amerika ketika ia menyampaikan artikelnya.

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



18 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23

Mengaplikasikan teori dekonstruksi Derrida di atas ke dalam pemaknaan Mualaf, maka
peneliti berangkat dari corak berpikir Masdar F. Mas’udi, yang menurutnya, Mualaf yang
dipahami fugaha—dalam kitab-kitab fikih—secara praktis sebagai orang yang hatinya telah
dijinakkan untuk menerima kesadaran Islam. Kasus tidak diberikannya zakat setelah Nabi,
Khalifah Umar r.a. sebenarnya melihat kelemahan dari pendapat keagamaan yang
formalistik ini. Tidak berguna bagi orang yang hanya berpura-pura menjadi Muslim tetapi
perilakunya sangat jauh dari “perilaku” kemanusiaan. Khalifah Umar r.a. memandang
Islam sebagai sesuatu yang esensial dan tidak formal (Masdar Farid Mas’udi, 2010).

Pemaknaan Mualaf sebagai orang yang diluluhkan hatinya tentu saja tidak lepas dari
konteks Islam awal di bumi Arab pada waktu itu, di mana Islam yang di bawa nabi Saw
menuai respon bervasiatif, dari sikap apatis-resisten terhadap Islam sampai sikap yang
bersahabat. Oleh karena itu satu dari delapan golongan yang diberi dana zakat adalah
Mualafat qulabuhum, sebagai wujud persekutuan mereka dengan umat Islam selama masa
ini. Nabi Saw memberikan mereka harta zakat untuk mendapatkan dan menjaga
persekutuan (Abdullah Saed, 2005). Pemaknaan seperti ini berbeda dengan mainstream,
Saed lebih menempatkan Mualaf sebagai partner bukan sebagai rival yang dianggap enemi.

Pemaknaan secara substrantif sesuai konteksnya semacam ini menurut penulis lebih
menemukan elan dasarnya, dan dilakukan bukan hanya akselerasi hukum Islam an sich,
yang acapkali dituduh gagap dan tidak cukup antisipatif terhadap perkembangan zaman,
yang sesungguhnya kegagapan selama ini demikian (llyas Supena & Ahmad Fauzi, 2002),
diakibatkan adanya kesalahan metodologis, yakni persoalan epistimologi. karena disinyalir
bangunan epistimologi yang menyelimuti hukum Islam selama ini masih berada dalam
kungkungan episteme abad klasik dan skolastik. Padahal, hukum Islam sudah dihadapkan
pada episteme modern yang begitu complicated. Maka, dengan pendekatan dekonstruksi
ini akan berimplikasi cukup signifikan, sebab terjadi pembongkaran teks Mualaf—yang
maknanya sudah dianggap baku dan final—menjadi teks yang hidup sesuai konteksnya
(Komarudin Hidayat, 2012).

Demikian halnya dengan Mualaf, dimana saat ini dunia telah damai perdamaian, antara
Muslim dan non-Muslim tidak lagi berperang dan saling mengganggu, justru saling
bekerjasama dalam kehidupan social kemanuasiaan. Maka apakah perlu dana zakat
diberikan kepada Mualaf untuk menjaga persekutuan? Di sini harus ada dekonstruksi
pemknaan yang dapat menyentuh realitas, yang betul-betul berkontribusi khususnya bagi
kemanusiaan umat Muslim. Oleh karena itu sebaik apa, pun itu dekonstruksi tentang Mualaf
tampaknya tidak lengkap jika tidak diikuti dengan rekonstruksi. Artinya, bahwa
dekonstruksi bukanlah akhir dari pekerjaan terhadap tanda. la justru harus ditindaklanjuti
dengan rekonstruksi. Rekonstruksi adalah proses menata ulang secara terus-menerus
struktur (tanda) yang juga sekaligus didekonstruksi secara berkelanjutan. Dengan
demikian, setiap proses dekonstruksi (peleburan, pembongkaran) harus diikuti dengan
rekonstruksi. Relasi dekonstruksi-rekonstruksi selanjutnya digambarkan sebagai berikut:

-
A
Degredasi i

using

krisis Time span

encoding

Struktur tanda

Uji Empiris ':_‘__*_ _ <+— | Rekonstruksi, |+
Decoding
Bagan di atas merupakan proses dekonstruksi-rekonstruksi yang terjadi secara berulang,
ada rentang waktu (time span) yang di dalamnya terjadi terbentuk konvensi-konvensi baru
atas makna dari suatu tanda. Dekonstruksi berikutnya hanya dimungkinkan jika sebuah
struktur (makna dan/atau tanda) telah mengalami degradasi, keusangan, atau krisis.

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



19 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23

Demikian pula, rekonstruksi harus selalu ditempa atau diuji penggunaannya oleh komunitas
sosial masyarakat (Ilyas Supena & Ahmad Fauzi, 2002).

Beberapa penelitian menyebutkan bahwa di Indonesia Mualaf sebagai penerima zakat
tidak banyak untuk diberikan dana zakat karena rerata dari Mualaf memiliki status sosial
dan ekonomi menengah. Data Mualaf Center, menyebutkan dalam dekade belakangan ini
trend Mualaf cukup banyak dari 2003, mencapai kisaran 58,5 ribu Mualaf, dengan kisaran
usia 30-40 tahun dengan tingkat Pendidikan rata-rata D3-S1, dan hampir rerata dari mereka
mempunyai pendapatan menengah ke atas (Agung Sasongko, 2019), dengan laki-laki yang
mendominasi (http://mualaf.com/data-mualaf/, 2022). Meskipun demikian tidak semua
Mualaf di Indonesia yang dalam keadaannya tergolong dalam ekonomi lemah, misalnya
kelompok Mualaf dari Agama Budha di kabupaten temanggung, oleh karena itu Baznas Kab.
Temanggung mendistribusikan zakat kepada Mualaf asal Budha tersebut dengan melakukan
penguatan SDM, pelatihan organisasi, meskipun belum maksimal (Fahrudin, 2020). Hal
demikian juga dilakukan oleh Mualaf Center BAZNAS (MCB) yang juga melakukan
pemberdayaan dan penambahan modal kepada Mualaf yang mempunyai usaha, namun
seperti sebelumnya, Tindakan ini juga belum maksimal (Hakim, 2019).

Dari beberapa kasus tersebut, terlihat bahwa pola zakat yang diberikan kepada Mualaf
tidak maksimal. Oleh karena itu dengan mengikuti corak (metodologi) berpikir Umar r.a.
sebagai dasar pijak, harus dilakukan dekonstruksi dan rekonstruksi pemahaman konsep
Mualaf, dalam konteks kekinian. Dana zakat yang dialokasikan pada Mualaf harus tetap
ada, namun objeknya yang harus direkonstruksi. Artinya bukan kembali kepada konsep
awal, yakni untuk memungkinkan seseorang dalam arti formal-tekstual untuk bergabung
dengan komunitas Muslim. Sebaliknya, itu adalah pekerjaan membujuk anggota
masyarakat yang, karena satu dan lain hal, terjebak memilih jalan yang bertentangan
dengan sifat manusiawi mereka.

Gagasan ini lebih bisa menyentuh hingga tataran praktis dan maslahatnya lebih besar
dibanding hanya diberikan kepada Mualaf dalam arti formal. Dengan dana zakat itu mereka
kita sadarkan agar bersedia kembali kepada jalan yang benar sesuai dengan fitrah yang
hanif. Di sini dekonstruksi juga harus berpihak pada upaya memahami realitas budaya,
dengan berprinsip pada kemaslahatan yang berorientasi pada Magasid syari’ah (Bashori,
2022). Berikut sebelum dan setelah dekonstruksi-rekonstruksi pemaknaan Mualaf:

No Mualaf Makna Sebelum Makna Setelah Dekonstruksi-
Dekonstruksi Rekonstruksi
1  Subjek Hukum
Orang yang 1. Orang yang hatinya 1. Orang yang perlu disadarkan
hatinya [perlu] dilunakkan untuk hatinya untuk Kembali pada
dilunakkan memeluk agama Islam, fitrah kemanusiaannya,

2. Mengukuhkan hatinya fitrah yang selalu condong
karena keislamannya kepada kebaikan dan
masih lemah, menolak kemungkaran.

3. Tindakan preventif atas 2. Men-ta’lif hati orang atau
sikap buruknya terhadap pihak diperbolehkan dengan
orang Islam atau karena syarat penunjukannya
menghalangi orang diserahkan kepada otoritas.
Istam. 3. Jika pemerintah tidak

melakukannya, Ormas boleh
melakukannya, tetapi tidak
boleh secara personal.

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



20 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23

4. Magqashid dari Mualafatu
qulubuhum adalah
bagaimana mereka
(mustahik) bisa masuk Islam
dan cinta kepada Islam,
minimal tidak berbuat jahat
kepada umat Islam.

2 Sasaran Peruntukan
Zakat a) Terbatas untuk 1. Upaya untuk menghidupkan

diberikan menyenangkan secara kembali (dalam istilah saat

kepada personal. ini) orang-orang yang

perorangan b) Kepada Mualaf terjebak dalam tindakan
tertentu, yang i -

yang baru kebutuhannya masih asusila, perjudian,

masuk Islam bersifat prediktif. kejahatan, pelanggaran

c) Pelatihan

Usaha/Penguatan SDM.

ringan dan terorisme.
Biaya rehabilitasi mental

orang atau anak yang
disebabkan, misalnya
kecanduan narkoba dan
sejenisnya.

3. Pengembangan komunitas
atau suku terasing di daerah
terpencil.

4. Sarana rehabilitasi sosial
lainnya.

Dari pemetaan di atas, dapat dijelaskan bahwa, dekonstruksi-rekonstruksi pemaknaan
"Mualaf” menunjukkan pergeseran yang signifikan dalam pemahaman dan aplikasi konsep
ini dalam konteks sosial dan hukum Islam. Tabel tersebut dibagi menjadi dua bagian
utama: "Subjek Hukum" dan "Sasaran Peruntukan,” masing-masing dengan makna sebelum
dan setelah dekonstruksi-rekonstruksi.

Pada bagian subjek Hukum, sebelum dekonstruksi, makna "Mualaf" berfokus pada
individu yang hatinya dilunakkan untuk memeluk Islam, dengan penekanan pada proses
internal pribadi yang mengarah pada penerimaan agama. Makna ini mencakup kebutuhan
untuk mengukuhkan hati mereka karena keislaman yang masih lemah dan sebagai tindakan
preventif terhadap sikap buruk terhadap umat Islam. Setelah dekonstruksi-rekonstruksi,
pemaknaan berubah menjadi lebih inklusif dan sistematis. Konsep "Mualaf” tidak hanya
tentang perubahan hati individu tetapi juga tentang reintegrasi mereka ke dalam fitrah
kemanusiaan yang condong kepada kebaikan dan menolak kemungkaran. Ini mencakup
penyerahan penunjukan ta'lif (penyadaran hati) kepada otoritas yang berkompeten,
dengan pemerintah atau organisasi massa (Ormas) yang dapat bertindak bila perlu, tetapi
dengan batasan untuk tidak melakukannya secara personal. Tujuan utamanya adalah untuk
memasukkan mereka ke dalam Islam dan membangun cinta terhadap Islam, atau minimal
menghindari tindakan jahat terhadap umat Islam.

Selain itu, pada bagian sasaran peruntukan, sebelum dekonstruksi, zakat diberikan
kepada individu yang baru masuk Islam dengan fokus pada kepuasan personal dan
kebutuhan yang masih bersifat prediktif, termasuk pelatihan usaha atau penguatan sumber
daya manusia. Setelah dekonstruksi-rekonstruksi, pemaknaan ini berkembang menjadi
lebih luas dan mendalam, mencakup upaya rehabilitasi mental, pengembangan komunitas,

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



21 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23

dan sarana rehabilitasi sosial lainnya. Ini tidak hanya terbatas pada individu yang baru
masuk Islam tetapi juga mencakup orang-orang yang terjebak dalam perilaku negatif
seperti asusila, kejahatan, dan kecanduan narkoba, serta pengembangan komunitas
terasing di daerah terpencil.

Oleh karena itu, proses dekonstruksi-rekonstruksi pemaknaan "Mualaf’ menggambarkan
pergeseran dari pendekatan yang lebih individu dan situasional menjadi pendekatan yang
lebih holistik dan terstruktur dalam mendukung integrasi sosial dan spiritual mualaf. Ini
menekankan pentingnya otoritas yang kompeten dalam mengelola proses ini, serta
kebutuhan untuk memperluas dukungan tidak hanya kepada individu yang baru memeluk
Islam tetapi juga kepada mereka yang memerlukan rehabilitasi sosial dan mental,
mencerminkan pemahaman yang lebih luas tentang keadilan dan kemanusiaan dalam
Islam.

4. Kesimpulan

Penelitian ini mengungkapkan bahwa dekonstruksi yang dipelopori oleh Derrida sebagai
metode kritik yang mempertanyakan makna yang dianggap baku dan final, digunakan untuk
membongkar dan meninjau ulang makna tradisional "Mualaf" yang sebelumnya difokuskan
pada proses internal individu dalam menerima Islam. Melalui proses tersebut, penelitian
ini menemukan bahwa pemaknaan Mualaf sebagai penerima zakat yang termaktub dalam
al-Qur’an, [9]: 60, secara teks tidak dapat begitu saja di nasakh, untuk tidak mengatakan
ditiadakan. Namun dilihat dari prspektif dekonstruksi Derrida, bahwa teks memiliki
pemaknaan yang plural, memunculkan pemaknaan-pemaknaan, setelah pemaknaan
dengan sendirinya muncul pemaknaan baru dan seterusnya. Terlebih Mualaf dalam konteks
sekarang memiliki makna berbeda. oleh sebab itu Mualaf pada masa sekarang redaksi
Mualaf dalam teks tetap ada dalam sistem tanda namun berbeda dalam sistem makna.

Mualaf masa sekarang lebih menyentuh kepada wilayah praksis, yakni Orang-orang yang
hatinya harus disadarkan untuk kembali pada fitrah manusianya, fitrah yang selalu
mengusahakan kebaikan dan menolak keburukan. Maka dalam prakteknya, Mualaf dapat
dirinci sebagai berikut: a) upaya menghidupkan kembali masyarakat yang terjebak dalam
perbuatan asusila, perjudian, kriminalitas, kriminalitas dan terorisme; b) biaya rehabilitasi
mental orang atau anak yang disebabkan, misalnya, oleh kecanduan narkoba dan
sejenisnya; c¢) Pengembangan komunitas atau suku terasing di daerah terpenci.

Meskipun penelitian ini menawarkan analisis mendalam tentang dekonstruksi konsep
Mualaf, namun hemat penulis, penelitian ini masih perlu dikembangkan karena cenderung
berfokus pada aspek teoretis dan doktrinal, dengan sedikit perhatian pada implementasi
praktis dan tantangan yang dihadapi dalam konteks yang beragam. Hal ini menjadi peluang
baru bagi peneliti selanjutnya untuk mengeksplorasi pemakanaan Mualaf secara lebih luas
guna memperkaya khazanah keilmuan yang akan datang.

5. Refrences

Abd Qadir Saibatu al-Hamd. (2011). Tafsir Ayat Al-Ahkam. Muassasat Ulumil Qur’an.

Abdul Hamid Barahimi. (1997). Al-‘Adalah al-ljtima’lyyah Fi al-Iqtisad al-Islami. Markaz
Dirasat al-Wahdah al-Arabiyyah.

Abdullah Saed. (2005). Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach.
Routledge.

Abdurrahman al-Jazari. (2003). Kitab Al-Figh Ala al-Madahib al-Arba’ah: Vol. Vol. 2 (2
ed.). Dar al-Khutub al-Islamiyyah.

Abu ‘Abd Allah Muhammad ibn Ahmad ibn Abu Bakar al-Qurtubi. (2006). Al-Jami’ Li Ahkam
Alquran (Vol. 10). Muassasah ar-Risalahn.

Abu Abdillah Muhammad bin Yusuf al-Abdari Asy-Syahir bi al-Mawwagq. (1978). Al-Taj Wa
al-1k(1l Li Mukhtashar Khalil. Dar Al-Fikr.

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



22 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 2, July 2024, pp. 11-23

Ablu Muhammad ‘Abd Allah bin Ahmad Ibnu Qudamah. (1984). Al-Mughnt Wa al-Syarh al-
Kabir (Vol. 2). Dar Al-Fikr.

Abu Rawwas Qal’ah Jiy. (1989). Mausd’at FT Figh Umar Ibn Khattab. Dar al-Nafais.

Agung Sasongko. (2019, Februari 9). Tren Hijrah Pengaruhi Jumlah Mualaf di Indonesia.
republika.co. https://khazanah.republika.co.id/berita/dunia-
islam/mualaf/pmm42z313/tren-hijrah-pengaruhi-jumlah-mualaf-di-indonesia

Ahmad Warson Munawir. (1997). Kamus Al-Munawir. Pustaka Progresif.

Akmal Bashori. (2021). Fikih Nusantara: Dimensi Keilmuan Dan Pengembangannya.
Kencana Media Grup.

Bashori, A. (2022). Konstruksi Keilmuan Fikih Nusantara: Perspektif Filsafat Sains.
DIKTUM: Jurnal Syariah dan Hukum, 20(2), 184-203.
https://doi.org/10.35905/diktum.v20i2.3373

Dedi Hidayatulloh. (2021). Strategi Pembinaan Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Religius
Pada Mualaf Etnis Tionghoa Di Organisasi Persatuan Islam Tionghoa Indonesia
(PITI) Surabaya [Skripsi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim].
http://etheses.uin-malang.ac.id/30552/1/19770023.pdf

Fahrudin, W. (2020). Pemberdayaan Mualaf Perspektif Fikih Zakat; Studi Pemberdayaan
Badan Amil Zakat Nasional. JURNAL IQTISAD: Reconstruction of Justice and
Welfare for Indonesia, 7(2), 181-197. https://doi.org/10.31942/iq

Fiantika, F. R., Wasil, M., Jumiyati, S., Honesti, L., Wahyuni, S., Mouw, E., Mashudi, I.,
Hasanah, N., Maharani, A., & Ambarwati, K. (2022). Metodologi Penelitian
Kualitatif. Get Press.

Hakim, L. (2019). “STRATEGI PEMBERDAYAAN ZAKAT MUALAF Study Kasus: Mualaf Center
BAZNAS (MCB); (Thesis Magister). Universitas Muhammadiyah.
http://repository.umj.ac.id/8552/1/TESIS. pdf

Http://mualaf.com/data-mualaf/. (2022). http://mualaf.com/data-mualaf/

Ibn Jarr at-Tabari. (2001). Tafsir At-Tabarl. Huqugq at-Taba’ Mahfuzah.

Idrus, A. M. (2020). PARADIGMA LITERALISTIK DALAM PENALARAN HUKUM ISLAM. DIKTUM:
Jurnal Syariah dan Hukum, 18(1), 1-16.
https://doi.org/10.35905/diktum.v18i1.1404

Ilyas Supena & Ahmad Fauzi. (2002). Dekonstruksi Dan Rekonstruksi Hukum Islam.
Program Pasca Sarjana, IAIN Walisongo Semarang dengan Gama Media.

Ishaqg, I., & Ridwan, M. (2023). A study of umar bin Khatab’s ljtihad in an effort to
formulate Islamic law reform. Cogent Social Sciences, 9(2), 2265522.
https://doi.org/10.1080/23311886.2023.2265522

Isma ‘il ibn Kasir ad-Dimasyqi. (2000). Tafsir Alquran Al-"Azim (Vol. 7). Maktabah Aulad
asy-Syaikh li at-Turas.

Jacques Derrida. (2002). Dekonstruksi Spiritual; Merayakan Ragam Wajah Spiritual.
Jalasutra.

Jaenudin, J. (2014). IJTIHAD UMAR IBN AL-KHATHAB TENTANG HAK MUALLAF DALAM
ZAKAT.  ADLIYA: Jurnal Hukum dan  Kemanusiaan, 8(1), 25-38.
https://doi.org/10.15575/adliya.v8i1.8618

Jalaluddin as-Suyut1. (2003). Ad-Dar al-Ma’sdr FT Tafstr al-Ma’sar (Vol. 7). Huquq at-Taba’
Mahfuzah.

Johari, F., Mohd Ali, A. F., Ab Aziz, M. R., & Ahmad, N. (2014). The importance of zakat
distribution and urban-rural poverty incidence among Muallaf (new convert). Asian
Social Science, 10(21), 42-53. https://doi.org/10.5539/ass.v10n21p42

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



23 Diktum: Jurnal Syariah dan Hukum
Vol. 22, No. 1,July 2024, pp. 11-23

Komarudin Hidayat. (1996). Memahami Bahasa Aama: Sebuah Kajian Hermeneutika.
Paramadina.

Komarudin Hidayat. (2012). “Arkoun Dan Tradisi Pembacaan Hermeneutika, Dalam Johan
Henrik,” in Meulemen, Membaca al-Qur’an Bersama Mohammed Arkoun. LKiS.

M. Atho’ Mudzar. (1998). Membaca Gelombang ljtihad; Antara Tradisi Dan Liberasi (2
ed.). Titian Ilahi Press.

M. Quraish Shihab. (2018). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian al-Qur’an
(Vol. 5). Lentera Hati.

Masdar Farid Mas’udi. (2010). Pajak Itu Zakat: Uang Allah Untuk Kemaslahatan Rakyat
Baru. Mizan.

Muhammad AlT Jum’ah, Muhammad Ahmad Siraj, & Ahmad Jabir Badran. (2010). Mausd’ah
Fatawa al-Mu’amalat al-Maliyyah, Lil Masharif Wa al-Mu’assasati al-Maliyyah al-
Islamiyyah (Vol. 16). Dar al-Salam littaba’ah wa al-Nasr wa al-Tauzi’ wa al-
Tarjamah.

Muhammad Al-Khathib al-Syarbini. (t.t.). Al-Igna’ FT Hal Alfazh Abt Syuja’: Vol. Vo. 2. Dar
Al-Fikr.

Muhammad Arsyad al-Banjari. (2008). Sabil Al-Muhtadin (Vol. 2). Bina Ilmu.

Muhyiddin al-Nawawi. (2007). Al-Majmd’ Syarh al-Muhaddab (1 ed.). Dar Khutub al-
Ilmiyah.

Nahwanda, A. Q. (2017). Pandangan Ulama Kota Denpasar Terhadap Pembagian Zakat
Kepada Mualaf Kaya, (Skripsi). Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim.

Natsir Asnawi. (2022). Dekonstruksi Hukum. Kencana.

Norris, C. (2017). Membongkar Teori Dekonstruksi Jacques Derrida, (2 ed.). ar-Ruz.

Salim, A. (2020). SKEMA PENTASYARUFAN ZAKAT UNTUK PENANGGULANGAN COVID 19:
Study Analisi Kritis Fatwa MUl No 23 Tahun 2020 Tentang Pemanfatan Harta Zakat,
Infak, Dan Shadagah Untuk Penanggulangan Wabah Covid-19 Dan Dampaknya.
Tafdqquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman, 8(2), 141-162.

Sayyid Sabiq. (1992). Figih Al-Sunnah (Vol. 1). Dar Al-Fikr.

Shaharuddin, S. A., Marlon, M. Y., Majid, M. A., Usman, A. H., Sungit, F., & Hamid, Z. A.
(2019). The relationship between impact of zakat distribution and religious
practice among muallaf in selangor. Humanities and Social Sciences Reviews, 7(4),
371-376. https://doi.org/10.18510/hssr.2019.7448

Tri Devika Wahyuni. (2018). Analisis Kriteria Mualaf Sebagai Penerima Zakat (Suatu
Penelitian Di Baitul Mal Kota Banda Aceh) [Skripsi]. Universitas Islam Negeri Ar-
Raniry Darussalam.

Wahbah az-Zuhaili. (1985). Al-Figh Islam Wa Adilatuh: Vol. Vol. 2 (2 ed.). Dar Al-Fikr.

Yusuf al-Qardawi. (2000). Figh Al-Zakah A Comparative Study of Zakah: Regulations and
Philoshophy in The Light of Qur’an and Sunnah, Terj. Monzer Khaf (Vol. 2).
Scientific Publishing Center King Abdul Azis University.

Yasuf al-Qardawi. (2006). Figh Al-Zakah: Dirdsat Mugaranat al-Ahkam Wa Falsafatuh Fi
Dhau’ al-Qur’an Wa al-Sunnah: Vol. Vol. 2. Maktabah Wahbah.

Akmal Bashori et.al (Dekonstruksi Mualaf)



