
 

1 | Page                     Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                  DOI:10.35905/edium.v3i1.13355 
                             
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 

Pengembangan Tim Kerja Yang Kolaboratif Dalam Manajemen 

Pendidikan Islam: Kajian Tematik Ayat Ayat Al-Qur’an  

Syevinna Alifia Dinta1, Merda Rahayu2, Syafaatul Habib3 
1Sekolah Tinggi Ilmu Agama Islam Bengkalis  
2 Sekolah Tinggi Ilmu Agama Islam Bengkalis  
3Sekolah Tinggi Ilmu Agama Islam Bengkalis  

 

(syevinnaalifia@gmail.com) 

 (merdarahayu771@gmail.com) 

                                                         (syfhabib@gmail.com) 

 

Abstract:  

In the era of globalization and the growing complexity of educational challenges, the 

development of collaborative teamwork has become an urgent need in Islamic education 

management. Effective teamwork not only improves organizational performance but also 

reinforces the spiritual and social values that underpin Islamic education. This study aims to 

explore the Qur’anic foundations for Collaborative Teamwork Development in Islamic 

education management. This is a qualitative research using a library research approach. A 

thematic analysis method was chosen as it is relevant for exploring interrelated Qur'anic 

concepts that support teamwork development, particularly in enhancing work efficiency and 

effectiveness within educational institutions. The primary data source in this study is the 

Qur’an, while secondary data are derived from books, journal articles, and relevant websites. 

The data analysis technique employs content analysis to identify and synthesize key themes. 

The findings show that collaborative teamwork development in Islamic education 

management is supported by six major Qur’anic themes: (1) Upholding the value of ukhuwah 

(brotherhood); (2) Practicing shura (mutual consultation) in decision-making; (3) Ensuring 

justice and non-discrimination; (4) Promoting trust and responsibility; (5) Fostering self-

purification (tazkiyah al-nafs); and (6) Conducting continuous evaluation and mutual 

reflection. These principles offer a normative framework for building healthy, values-based, 

and productive work environments in Islamic educational institutions. The study concludes 

that teamwork, as guided by Islamic teachings, should not only be viewed as an operational 

strategy but as a moral and spiritual obligation in the context of Islamic education leadership. 

 

Keywords Teamwork, Collaborative, Management, Islam 

 

Abstrak :  

Dalam era globalisasi dan kompleksitas tantangan pendidikan modern, pengembangan tim 

kerja yang kolaboratif menjadi kebutuhan mendesak dalam manajemen pendidikan Islam. 

Kerja tim yang efektif tidak hanya meningkatkan efisiensi organisasi, tetapi juga memperkuat 

nilai-nilai spiritual dan sosial yang menjadi landasan pendidikan Islam. Tujuan dari penelitian 

ini adalah untuk mengeksplorasi ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan pengembangan 

tim kerja kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam. Penelitian ini merupakan studi 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:syevinnaalifia@gmail.com
mailto:merdarahayu771@gmail.com
mailto:syfhabib@gmail.com


 

2 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

kualitatif dengan pendekatan kajian pustaka (library research). Pendekatan tematik digunakan 

karena relevan untuk mengidentifikasi konsep-konsep Al-Qur’an yang saling terhubung 

dalam mendukung pembentukan budaya kerja tim, terutama dalam meningkatkan efisiensi 

dan efektivitas kerja di lembaga pendidikan. Sumber data primer dalam penelitian ini adalah 

Al-Qur’an, sedangkan data sekunder diperoleh dari buku-buku, artikel jurnal, dan situs web 

yang relevan. Teknik analisis data yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) untuk 

mengungkap tema-tema utama yang mendukung kolaborasi tim kerja. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa pengembangan tim kerja kolaboratif dalam manajemen pendidikan 

Islam didasarkan pada enam prinsip utama dalam Al-Qur’an: (1) Penanaman nilai ukhuwah; 

(2) Musyawarah dalam pengambilan keputusan; (3) Keadilan dan anti-diskriminasi; (4) 

Kepercayaan dan tanggung jawab; (5) Penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs); dan (6) Evaluasi dan 

refleksi bersama. Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa pengembangan tim kerja 

kolaboratif, sebagaimana diatur dalam Al-Qur’an, merupakan bagian dari implementasi nilai-

nilai Islam dalam menciptakan lingkungan kerja yang sehat, produktif, dan bernilai spiritual 

tinggi 

 

Kata Kunci: Tim Kerja, Kolaboratif, Manajemen, Islam 

 

A. PENDAHULUAN   

Dalam era globalisasi dan kompleksitas tantangan pendidikan modern, pengembangan 

tim kerja yang kolaboratif menjadi kebutuhan mendesak dalam manajemen pendidikan Islam. 

Kerja tim yang efektif tidak hanya meningkatkan efisiensi organisasi, tetapi juga memperkuat 

nilai-nilai spiritual dan sosial yang menjadi landasan pendidikan Islam. Kerja sama dalam 

manajemen pendidikan Islam merupakan aspek fundamental yang mendukung pencapaian 

tujuan pendidikan secara holistik. Namun, implementasi kerja tim yang kolaboratif seringkali 

menghadapi hambatan seperti kurangnya komunikasi efektif, perbedaan visi, dan minimnya 

keterlibatan semua pihak dalam pengambilan keputusan. Hal ini menunjukkan perlunya 

pendekatan manajerial yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam membangun 

budaya kerja tim yang harmonis dan produktif (Setiabudi A, 2021) 

Manajemen pendidikan Islam yang efektif harus mampu mengembangkan tim kerja 

yang tidak hanya kompeten secara profesional, tetapi juga memiliki komitmen spiritual yang 

kuat. Kepemimpinan partisipatif yang menekankan pada musyawarah dan keadilan menjadi 

kunci dalam membentuk tim kerja yang solid dan berorientasi pada tujuan bersama. Khoiri 

menekankan bahwa kepemimpinan partisipatif dapat meningkatkan kesadaran dan partisipasi 

anggota tim dalam proses pengambilan keputusan, serta meningkatkan kualitas kerja dan 

efisiensi organisasi (Khoiri dkk., 2024) Dengan demikian, pengembangan tim kerja yang 

kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam bukan hanya strategi operasional, tetapi juga 

manifestasi dari nilai-nilai keislaman yang mendalam. 

Berdasarkan penelitian terdahulu tentang pembentukan tim yang kooperatif dalam 

penyelenggaraan pendidikan Islam. (1) Menurut penelitian “Membangun Kerjasama Tim 

dalam Lembaga Pendidikan di Era Revolusi 4.0” oleh Rutopi, Pildausi, dan Sristoyorin, 

kemampuan untuk membina hubungan interpersonal adalah yang mengikat anggota tim 

bersama-sama. Rasa hormat satu sama lain adalah elemen terpenting dalam pembentukan 

hubungan manusia karena meletakkan dasar bagi kemitraan yang sehat. Membangun rasa 

saling percaya, pengertian, keterbukaan, keberanian, kejujuran, komunikasi, aktualisasi diri, 

motivasi, dan saling ketergantungan merupakan hal-hal yang diperlukan untuk menumbuhkan 

kerjasama kelompok. (2) Sebagaimana yang dikemukakan dalam “Kerja Sama Tim dalam 

Manajemen Pendidikan dalam Perspektif Al-Quran dan Sunnah” oleh Yelfi Dewi S, Fajriyani 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

3 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

Arsya, Fenny Ayu Monia, dkk., kolaborasi antar lembaga terkait sangat penting untuk 

mewujudkan pendidikan untuk perubahan. Hal ini dikarenakan setiap lembaga memiliki tugas 

dan peran dalam menjamin keberhasilan pendidikan. Hubungan antar semua elemen lembaga 

pendidikan sebagai tim yang tangguh, cerdas, dan dinamis tidak dapat dilepaskan dari upaya 

untuk membangun dan menumbuhkan kerjasama. Penanggung jawab kerja sama tim adalah 

kepala sekolah atau madrasah. Anggota baik di dalam maupun di luar lembaga madrasah 

membantu mereka yang memiliki kemampuan untuk memotivasi dan mempengaruhi anggota 

tim, seperti guru. Guru, siswa, dan, jika diperlukan, sekelompok profesional universitas 

semuanya terlibat dalam kerja sama tim. Salah satu tim yang harus dibentuk adalah Tim 

Pengembangan Sekolah (TPS). Tim ini menjamin pembangunan nilai-nilai karakter yang 

dimaksud. Peningkatan informasi, kemampuan, nilai-nilai, dan sikap yang terwujud dalam 

pola pikir dan tindakan dalam bentuk motivasi, sifat-sifat kepribadian, dan konsep diri 

diperlukan dalam situasi ini. Dengan memberi contoh, mempraktikkan, dan membentuk 

kebiasaan, segalanya mungkin terjadi. Itulah sebabnya penting untuk menawarkan pelatihan 

yang menumbuhkan kerja sama tim, termasuk komunikasi, kepemimpinan, dan pembangunan 

tim. Tujuan dari semua ini adalah untuk memberikan dampak positif terhadap pertumbuhan 

lembaga pendidikan Islam, termasuk madrasah. 

Gap penelitian muncul dari kenyataan bahwa meskipun telah banyak studi membahas 

pentingnya kerja tim dalam pendidikan Islam, belum banyak penelitian yang secara 

mendalam mengeksplorasi bagaimana prinsip-prinsip kepemimpinan partisipatif Islami—

seperti musyawarah (syura), keadilan (‘adl), dan amanah—dapat secara operasional 

membentuk budaya kerja tim yang kolaboratif dan berkelanjutan. Penelitian-penelitian 

sebelumnya lebih banyak menyoroti aspek interpersonal dan struktural kerja sama, namun 

masih minim dalam mengkaji integrasi nilai-nilai Islam dalam desain manajerial dan strategi 

pembentukan tim kerja secara komprehensif. 

Sebagai contoh, Rutopi, Pildausi, dan Sristoyorin dalam kajiannya tentang kerja sama 

tim di era Revolusi 4.0, lebih menitikberatkan pada pentingnya aspek psikologis dan 

hubungan interpersonal dalam membangun tim kerja. Sementara itu, penelitian Yelfi Dewi S. 

dan kolega mengangkat pentingnya keterlibatan institusional dalam kerja sama lintas lembaga 

untuk mendukung pendidikan Islami. Namun demikian, keduanya belum memberikan peta 

konseptual yang menjelaskan bagaimana kepemimpinan partisipatif Islami dapat 

diimplementasikan sebagai fondasi pengembangan tim kerja dalam konteks manajemen 

pendidikan. 

Novelty dari artikel ini terletak pada pendekatan yang mengintegrasikan nilai-nilai 

Islam dalam pengembangan model kepemimpinan partisipatif sebagai basis pembentukan tim 

kerja kolaboratif. Kajian ini tidak hanya menjelaskan pentingnya kerja sama tim, tetapi juga 

menawarkan kerangka teoritik dan praktis berbasis Islam dalam penguatan budaya kerja 

kolaboratif. Dengan demikian, artikel ini menyajikan perspektif baru yang belum banyak 

disentuh dalam literatur manajemen pendidikan Islam, yakni operasionalisasi nilai-nilai Islam 

dalam strategi pembentukan dan pengelolaan tim kerja. 

Tujuan artikel ini adalah untuk memberikan penjelasan lebih mendalam tentang 

Pengembangan Tim Kerja Yang Kolaboratif Dalam Manajemen Pendidikan Islam untuk 

menciptakan lingkungan kerja yang positif dalam pengembangan sekolah. 

B. METODE PENELITIAN   

           Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka (library research) dan bersifat 

kualitatif. Pendekatan ini dipilih karena sesuai dengan tujuan penelitian yang berfokus pada 

eksplorasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam pengembangan tim kerja kolaboratif dalam manajemen 

pendidikan Islam. Kajian pustaka memungkinkan peneliti untuk menggali secara mendalam 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

4 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

sumber-sumber teks primer dan sekunder yang relevan tanpa terikat oleh batasan ruang dan 

waktu, serta memberikan ruang untuk refleksi normatif terhadap ajaran Islam. 
        Pendekatan yang digunakan adalah tematik, yakni dengan cara mengidentifikasi, 

mengelompokkan, dan mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan prinsip-prinsip 

kolaborasi, kerja sama, kepemimpinan, dan manajemen pendidikan. Pendekatan ini relevan 

karena Al-Qur’an tidak menyajikan konsep-konsep manajerial secara sistematis sebagaimana 

buku teks modern, melainkan tersebar dalam bentuk nilai dan prinsip yang perlu 

dikontekstualisasikan. 

            Sumber data primer dalam penelitian ini adalah Al-Qur’an sebagai referensi utama. 

Sedangkan data sekunder diperoleh dari buku-buku tafsir, artikel jurnal ilmiah, serta sumber 

daring terpercaya yang relevan dengan pembahasan. Teknik analisis data yang digunakan 

adalah analisis isi (content analysis), yang bertujuan untuk menangkap makna-makna tersirat 

maupun eksplisit dalam teks, serta mengorganisasikannya ke dalam tema-tema besar yang 

mendukung pengembangan kerja tim dalam konteks pendidikan Islam. 

Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi 

konseptual dalam membangun kerangka kerja kolaboratif berbasis nilai-nilai Qur’ani dalam 

manajemen pendidikan Islam secara kontekstual dan aplikatif. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN   

Pengembangan Tim Kerja 

  Membentuk tim kerja yang kuat bukanlah hal yang mudah untuk dicapai. Organisasi 

seringkali menghadapi berbagai kendala, seperti perbedaan latar belakang, pengalaman, dan 

pandangan dari anggota tim. Hambatan ini bisa menghalangi sinergi yang efektif jika tidak 

ditangani dengan baik. Selain itu, komunikasi yang kurang jelas dan kurangnya rasa saling 

percaya antara anggota tim dapat menjadi penghambat kerja sama yang optimal. Oleh karena 

itu, diperlukan pendekatan yang terencana dan cermat dalam mengelola dan membangun tim 

yang solid.  

  Dengan memiliki tim kerja yang solid, organisasi dapat meningkatkan produktivitas dan 

kreativitas mereka. Tim yang bekerja bersama secara harmonis dapat lebih mudah mengatasi 

tantangan dan menyelesaikan tugas-tugas dengan lebih efisien. Kolaborasi yang baik di antara 

anggota tim memungkinkan pertukaran ide dan pemecahan masalah secara kolektif, yang 

pada akhirnya dapat membantu mencapai tujuan bersama dengan lebih efektif. Oleh karena 

itu, membangun tim kerja yang solid merupakan langkah krusial bagi kesuksesan jangka 

panjang sebuah organisasi. 

  Tantangan tersebut menggarisbawahi pentingnya penerapan strategi yang tepat dalam 

mengembangkan dan menjaga tim kerja yang kuat. Manajemen yang baik perlu memastikan 

adanya keterbukaan dalam komunikasi serta membangun kepercayaan antar anggota tim. 

Mendorong keragaman dan inklusivitas juga dapat membantu menciptakan lingkungan kerja 

yang harmonis, di mana setiap anggota dapat memberikan kontribusi maksimal. Dengan 

demikian, organisasi dapat meningkatkan efektivitas dan efisiensi kerja sama tim, serta 

mencapai tujuan bersama dengan lebih baik.(Fifitrotin, 2024) 

  Pengembangan tim kerja memiliki kaitan yang erat dengan manajemen pendidikan 

Islam karena dalam konsep pendidikan Islam, kerja sama (ta'awun) dan sinergi antar individu 

menjadi landasan penting dalam mencapai tujuan pendidikan yang holistik, yakni 

terbentuknya insan kamil. Dalam manajemen pendidikan Islam, keberhasilan lembaga 

pendidikan sangat bergantung pada kekompakan, profesionalisme, dan keikhlasan tim kerja 

yang mengelolanya. Prinsip-prinsip seperti musyawarah (syura), amanah, keadilan, dan 

ukhuwah Islamiyah harus mewarnai dinamika tim kerja agar tercipta lingkungan kerja yang 

harmonis, produktif, dan bernilai ibadah. Pengembangan tim kerja dalam konteks ini tidak 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

5 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

hanya berfokus pada peningkatan kompetensi teknis dan profesional, tetapi juga pada 

pembinaan ruhiyah, akhlak, dan integritas setiap anggota tim, sehingga mereka mampu 

bekerja dengan niat yang lurus, motivasi internal yang kuat, serta orientasi pada kemaslahatan 

umat. Dengan demikian, manajemen pendidikan Islam yang efektif harus memberikan 

perhatian besar pada strategi pengembangan tim kerja, melalui pelatihan berkelanjutan, 

pemberdayaan, pembinaan karakter, serta penciptaan budaya kerja yang selaras dengan nilai-

nilai Islam, agar lembaga pendidikan mampu melahirkan generasi berilmu, berakhlak, dan 

berkontribusi positif terhadap peradaban. 

 

Kolaboratif 

  Kolaboratif adalah suatu pendekatan yang menekankan kerja sama antara dua pihak 

atau lebih untuk mencapai tujuan bersama. Dalam proses kolaboratif, setiap individu atau 

kelompok berkontribusi secara aktif, saling mendukung, dan berbagi tanggung jawab dalam 

pengambilan keputusan maupun pelaksanaan tugas. Kolaborasi tidak hanya mengandalkan 

kemampuan masing-masing individu, tetapi juga menuntut komunikasi yang terbuka, saling 

menghargai perbedaan, serta komitmen terhadap hasil akhir yang diharapkan bersama. Oleh 

karena itu, kolaborasi menciptakan sinergi yang dapat meningkatkan efisiensi, kreativitas, dan 

kualitas hasil kerja. 

  Dalam konteks pendidikan dan pembelajaran, kolaboratif merujuk pada strategi atau 

pendekatan di mana peserta didik bekerja bersama dalam kelompok kecil untuk 

menyelesaikan tugas, memecahkan masalah, atau membangun pemahaman terhadap suatu 

konsep. Pendekatan ini mendorong siswa untuk saling belajar, mengembangkan kemampuan 

sosial, serta membangun tanggung jawab bersama terhadap keberhasilan kelompok. 

Kolaboratif dalam pembelajaran juga menumbuhkan sikap empati, toleransi, dan kemampuan 

berpikir kritis yang penting dalam kehidupan bermasyarakat.(Muti Atus Sofiah dkk., 2024) 

  Ketika menjelaskan "kebersamaan," frasa kolaborasi lebih masuk akal dan tampak lebih 

relevan daripada "kerja sama." Karena "kerja sama" tidak mencakup pola pikir ini, hal ini 

diasumsikan karena kolaborasi dimulai dengan saling pengertian. Meskipun diperlukan 

kemampuan yang berbeda untuk mengisi posisi tertentu, istilah "kolaborasi" telah diterima 

secara luas sebagai frasa operasional yang lebih masuk akal, mengingat beberapa aspek 

pekerjaan mengarah pada satu hasil. 

  Dalam konteks manajemen pendidikan Islam, pendekatan kolaboratif memiliki peran 

yang sangat penting dalam menciptakan sistem pengelolaan yang partisipatif, transparan, dan 

berorientasi pada nilai-nilai Islami. Kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam 

mencerminkan semangat musyawarah (syura), tolong-menolong (ta’awun), dan kerja sama 

(ta’kul) yang menjadi prinsip dasar dalam Islam. Dengan melibatkan berbagai pihak—kepala 

madrasah, guru, peserta didik, orang tua, dan masyarakat—dalam proses perencanaan, 

pelaksanaan, hingga evaluasi program pendidikan, tercipta sinergi yang kuat untuk mencapai 

visi dan misi lembaga pendidikan Islam. 

  Lebih jauh, manajemen kolaboratif dalam pendidikan Islam tidak hanya menekankan 

efisiensi dan efektivitas administratif, tetapi juga menghidupkan nilai-nilai akhlak dan 

ukhuwah (persaudaraan) dalam lingkungan pendidikan. Misalnya, kepala madrasah yang 

menerapkan kepemimpinan kolaboratif akan mendorong guru-guru untuk aktif memberikan 

masukan dan ikut serta dalam pengambilan keputusan strategis. Hal ini tidak hanya 

meningkatkan rasa kepemilikan terhadap lembaga, tetapi juga menumbuhkan rasa tanggung 

jawab kolektif untuk meningkatkan mutu pendidikan Islam yang holistik—baik dari segi 

akademik maupun spiritual. 

 

Manajemen Pendidikan Islam 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

6 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

  Praktik pengawasan atau perencanaan pendidikan Islam dikenal sebagai manajemen 

pendidikan Islam. Pendidikan Islam mencakup berbagai topik. Karena pendidikan Islam 

mencakup tiga jenis pendidikan: formal (ditemukan di lembaga pendidikan), informal 

(ditemukan dalam keluarga), dan informal (ditemukan di kelompok studi Islam dan sekolah 

berasrama). Ini adalah perbedaan utama dan mendesak antara manajemen pendidikan Islam 

dan manajemen pendidikan konvensional. Perbedaan ini berarti bahwa untuk menggunakan 

prinsip dan prosedur manajemen dalam pendidikan Islam, manajer perlu memiliki 

pengetahuan dan kemampuan yang menyeluruh dan komprehensif.(Hidayat dkk., 2023) 

  Lembaga pendidikan Islam didefinisikan oleh Muzamil Qomar sebagai proses 

pengelolaan lembaga pendidikan Islam secara Islami, dengan memanfaatkan sumber daya 

pendidikan dan topik-topik lain yang relevan untuk mencapai tujuan pendidikan Islam secara 

sukses dan ekonomis. Karena hal inilah yang membedakan manajemen Islam dengan 

manajemen umum, maka manajemen harus menjadi prioritas utama. Para pakar manajemen 

pendidikan Islam menyatakan bahwa ayat tentang manajemen dapat ditemukan dalam Q.S. 

32:4-6, yang membahas tentang proses terjadinya alam semesta.(Hidayah dkk., 2021) 

نْ  ِۗ مَا لكَُمْ م ِّ تَّةِّ ايََّامٍ ثمَُّ اسْتوَٰى عَلىَ الْعرَْشِّ يْ خَلقََ السَّمٰوٰتِّ وَالْْرَْضَ وَمَا بيَْنهَُمَا فِّيْ سِّ ُ الَّذِّ اََللّه

نَ السَّمَاۤءِّ اِّلىَ الْْرَْضِّ ثمَُّ يعَْرُجُ اِّليَْهِّ فِّيْ  يْعٍِۗ  افَلَََ تتَذَكََّرُوْنَ. يدُبَ ِّرُ الْْمَْرَ مِّ لَْ شَفِّ ٍ وَّ لِّي  نْ وَّ دوُْنِّهٖ مِّ

يْمُ   حِّ يْزُ الرَّ ا تعَدُُّوْنَ. ذٰلِّكَ عٰلِّمُ الْغيَْبِّ وَالشَّهَادةَِّ الْعزَِّ مَّ ٓٗ الَْفَ سَنَةٍ م ِّ قْداَرُه   يوَْمٍ كَانَ مِّ
Artinya: “Allah yang menciptakan langit dan bumi dan apa yang ada di antara keduanya 

dalam enam masa, kemudian Dia bersemayam di atas ‘Arsy. Bagimu tidak ada seorang pun 

penolong maupun seorang pemberi syafaat selain Dia. Maka apakah kamu tidak 

memperhatikan?. Dia mengatur segala urusan dari langit ke bumi, kemudian (urusan) itu 

naik kepada-Nya dalam satu hari yang kadarnya (lamanya) adalah seribu tahun menurut 

perhitunganmu. Yang demikian itu ialah Tuhan Yang mengetahui yang ghaib dan yang nyata, 

Yang Maha Perkasa lagi Maha Penyayang”. (Q.S 32 :4-6)  

  Alam semesta ditopang oleh Allah, yang juga menurunkan Al-Qur'an. Dunia, langit, dan 

segala sesuatu di antaranya diciptakan oleh Allah. Menurut puisi ini, kata Istawa menyoroti 

susunan ciptaan yang dibuat selama enam periode di mana semua ini dibuat. Bagian ini juga 

menjelaskan bagaimana Yang Mahakuasa secara konsisten mengawasi semua yang telah Dia 

ciptakan, dari langit hingga tanah, dengan keterampilan yang luar biasa. Akar katanya, 'dubur', 

berarti 'di belakang' dalam bahasa Yuda-Biru, yang berarti menganalisis secara cermat apa 

yang terjadi di balik sebuah konsep atau rencana, yaitu untuk memastikan konsekuensi, 

dampak, atau hasil sesuai dengan yang diharapkan. 

  Proses pengorganisasian, perencanaan, penerapan, dan penilaian ide-ide (teori) yang 

digunakan untuk meningkatkan mutu lembaga pendidikan Islam dikenal sebagai Manajemen 

Pendidikan Islam, atau IEM. MPI setidaknya menggunakan beberapa teknik: (1) 

Epistemologinya terdiri dari rasionalitas-realitas dan wahyu-akal. Lembaga pendidikan Islam 

harus berfungsi atas dasar kekuatan wahyu (Al-Quran dan Hadits), yang harus ditafsirkan 

secara rasional dan kontekstual (sesuai dengan dinamika kemajuan ilmu pengetahuan dan 

teknologi). (2) Memiliki dua misi: dakwah dan ilmu pengetahuan. Lembaga pendidikan Islam 

harus berusaha menjadikan Islam lebih mudah dipahami oleh umat Islam dan non-Muslim 

selain mengejar tujuan ilmu pengetahuan (pertumbuhan ilmu, karakter, dan kemampuan). 

Tujuan utama dakwah adalah untuk menghilangkan kesalahpahaman dan memastikan bahwa 

setiap orang tahu bahwa Islam adalah agama yang menyebarkan cinta sejati. (3) Sumber daya 

material, spiritual, dan manusia semuanya merupakan bagian dari tujuan MPI. (4) Ada dua 

aspek orientasi: gaji-kompensasi, kerja-ibadah, dan dunia-akhirat. Setiap pengelola sekolah 

Islam harus mampu mengintegrasikan kedua komponen tersebut secara penuh dan sinergis. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

7 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

Pengembangan Tim Kerja Yang Kolaboratif Dalam Manajemen Pendidikan Islam  

Penanaman Nilai Ukhuwah  

  Ukwa Islamiyah, atau persaudaraan Islam, didefinisikan oleh Imam Hasan al-Banna 

sebagai ketertarikan hati dan jiwa satu sama lain melalui ikatan iman. Salah satu dari tiga 

kualitas yang mendefinisikan peradaban Islam pada masa hidup Nabi adalah persaudaraan 

Islam. Dua lainnya adalah kekuatan agama dan keyakinan, kekuatan persaudaraan dan ikatan 

hati, dan kekuatan kepemimpinan dan senjata. Bagi hamba-hamba-Nya yang sejati dan 

terpilih, Allah menganugerahkan ukwa, yaitu Rahmat Ilahi, cahaya Rabbani, dan rahmat 

Allah (Iryani & Tersta, 2019) 

  Kata 'Ukuwa' mengacu pada persaudaraan, yang merupakan perasaan belas kasih dan 

empati yang dimiliki oleh dua orang atau lebih. Baik itu kebahagiaan atau kesedihan, 

kegembiraan atau kesedihan, masing-masing pihak mengalami emosi yang sama. Hubungan 

emosional ini menumbuhkan keinginan bersama untuk saling mendukung di saat dibutuhkan 

dan untuk berbagi kebahagiaan dengan satu sama lain saat seseorang merasa puas. 

Persaudaraan Muslim berarti memperlakukan satu sama lain dengan bermartabat, saling 

mendukung, dan mengakui kemanusiaan satu sama lain secara keseluruhan. Misalnya, karena 

mereka dipersatukan oleh agama dan gaya hidup yang sama Islam perbedaan pendapat 

seharusnya tidak menghalangi mereka untuk saling mendukung dan membantu. Islam 

memiliki aturan tertentu untuk menjamin agar persaudaraan Muslim tetap lestari. Dalam 

kehidupan manusia, ada tiga bentuk persaudaraan yang harus dijalin: (1) Ukhuwah Islamiyah, 

yaitu persaudaraan sesama muslim atau persaudaraan yang dilandasi oleh iman atau 

kepercayaan yang tidak membeda-bedakan golongan. Kita harus berusaha menjaga hubungan 

baik dengan mereka yang seagama dengan kita karena mereka adalah saudara kita (la ilaha 

illallah). Sudah menjadi kewajiban kita untuk senantiasa mempererat persaudaraan di antara 

umat Islam karena kita semua adalah saudara. Daripada kita memusuhi saudara-saudara kita 

hanya karena hal-hal yang tidak penting dan tidak penting, marilah kita jadikan mereka 

saudara. Pada akhirnya, hal ini akan memicu permusuhan yang membahayakan persaudaraan 

Islam dan melumpuhkan persatuan dan integritas bangsa. (2) Persaudaraan universal untuk 

semua orang, terlepas dari suku, kebangsaan, agama, atau karakteristik khusus lainnya, 

dikenal sebagai Ukwa Insaniyya/Bashariya. Persaudaraan yang disatukan oleh semangat 

kemanusiaan. Ini menyiratkan bahwa kita harus memperlakukan orang dengan hormat, 

memandang mereka dengan empati total, dan hanya memperhatikan sifat-sifat positif mereka 

daripada sifat-sifat negatif mereka. Gagasan bahwa semua orang adalah ciptaan Tuhan 

seharusnya menjadi dasar persaudaraan manusia.. Allah memberikan kebebasan kepada setiap 

orang untuk mengikuti jalan hidupnya masing-masing berdasarkan pertimbangan yang masuk 

akal, tetapi Dia juga memberikan petunjuk kepada mereka tentang kebenaran melalui ajaran 

Islam. Jiwa-jiwa yang bersifat hewani, yang diliputi oleh keserakahan, tidak mampu 

membedakan antara yang haram dan yang halal, bahkan kanibalisme terhadap orang lain, 

akan muncul jika ajaran agama tentang keimanan dan ketakwaan tidak menjadi landasan 

persaudaraan manusia.;(3) Terlepas dari perbedaan agama, suku, ras, warna kulit, adat istiadat, 

budaya, dan karakteristik unik lainnya, Ukhuwa Watoniya adalah persaudaraan yang 

disatukan oleh rasa nasionalisme atau semangat kebangsaan. Karena Indonesia adalah satu 

negara, maka semuanya harus terjalin sebagai saudara. Kita umat Islam harus berusaha keras 

untuk mewujudkan ketiga bentuk persaudaraan ini dalam kehidupan kita sehari-hari. Karena 

persaudaraan Islam adalah tentang kehidupan dunia dan akhirat, maka persaudaraan Islam 

harus didahulukan daripada dua yang lain jika ketiganya terjadi pada saat yang 

bersamaan.(Tim Dosen PAI Universitas Jambi, 2018) 

 Sebagaimana firman Allah SWT, dalam Al-Qur’an surah QS. Al-Hujurat: 10 

َ لعَلََّكُمْ ترُْحَمُوْنَ  نوُْنَ اِّخْوَةٌ فَاصَْلِّحُوْا بيَْنَ اخََوَيْكُمْ  وَاتَّقوُا اَللّه   اِّنَّمَا الْمُؤْمِّ

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

8 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

Artinya : “Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, karena itu damaikanlah 

kedua saudaramu (yang bertikai) dan bertakwalah kepada Allah agar kamu dirahmati.” 

Membangun tim kerja yang kompak dan kooperatif dalam penyelenggaraan 

pendidikan Islam memerlukan penanaman prinsip persaudaraan. Sebagaimana disebutkan 

dalam QS: "Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara" yang disebutkan dalam Surat 

Al-Hujurat ke-10, yang menegaskan pentingnya persaudaraan yang erat di antara umat Islam. 

Dalam konteks tim kerja pendidikan, ukhuwah mengajarkan pentingnya saling menghormati, 

mendukung, dan bekerja bersama demi tujuan yang lebih besar, yaitu kemajuan pendidikan 

dan kebaikan bersama. Tim yang memiliki ikatan ukhuwah yang kuat akan lebih mudah 

dalam mengatasi perbedaan dan bekerja sama meski dalam tantangan yang berat. 

Penerapan ukhuwah dalam manajemen pendidikan tidak hanya mengarah pada 

hubungan sosial yang harmonis, tetapi juga pada pendekatan musyawarah dan kolaboratif 

dalam pengambilan keputusan. Dalam tim yang berlandaskan ukhuwah, setiap anggota tim 

bekerja dengan niat yang tulus dan penuh rasa tanggung jawab, karena mereka tahu bahwa 

kerjasama mereka adalah bentuk pengabdian kepada Allah. Dengan pendekatan ini, setiap 

konflik dapat diselesaikan dengan cara yang bijaksana dan mengarah pada perdamaian, serta 

tercipta lingkungan kerja yang mendukung bagi perkembangan karakter dan kualitas 

pendidikan yang lebih baik. 

 

Musyawarah Dalam Pengambilan Keputusan  

  Nabi sering mempertimbangkan pilihannya sebelum membuat keputusan, baik yang 

tidak terkait konflik maupun yang terkait konflik. Nabi selalu meminta para sahabatnya untuk 

membicarakan hukum-hukum Allah. Pemilihan khalifah setelah wafatnya Rasulullah juga 

diputuskan melalui musyawarah, dan Abu Bakar As-Siddiq dipilih sebagai penggantinya. 

Untuk mencapai konsensus dan memilih tindakan yang dianggap tepat dalam keputusan 

bersama, musyawarah sangat penting. Keberhasilan dalam pengambilan keputusan adalah 

menentukan tindakan yang akan diambil. Tahap selanjutnya dari proses pengambilan 

keputusan ini adalah memikirkan, mengevaluasi, memperkirakan, dan mengambil tindakan 

untuk memilih satu dari sekian banyak pilihan yang mungkin dianggap sesuai. Gagasan 

pengambilan keputusan secara konsensus menjadi dasar bagi pilihan ini. Pengambilan 

keputusan setelah pertimbangan yang matang merupakan bagian penting dari kehidupan 

bermasyarakat. Oleh karena itu, untuk menciptakan musyawarah yang memenuhi kebutuhan 

masyarakat, kita harus mempelajari lebih lanjut tentang apa itu musyawarah, apa saja 

keputusan yang diambil, dan bagaimana mengambil keputusan melalui musyawarah yang 

tepat dan transparan.Anda dapat mengkaji dan menentukan sendiri bagaimana wujud gagasan 

keputusan melalui musyawarah tersebut dengan memaparkan hadis Nabi dan maknanya. 

 Sebagaimana firman Allah SWT, dalam Al-Qur’an surah QS. Asy-Syura: 38: 
عْلوُْمٍ  يْقَاتِّ يَوْمٍ مَّ عَ السَّحَرَةُ لِّمِّ      فجَُمِّ

Artinya : “Maka, dikumpulkanlah para penyihir pada waktu (yang ditetapkan) pada hari yang 

telah ditentukan.” 

  Ayat ini menegaskan pentingnya kolaborasi dan musyawarah sebagai landasan 

pengambilan keputusan yang adil dan bijaksana, khususnya dalam masyarakat atau kelompok 

yang berkolaborasi untuk mencapai tujuan tertentu. Dalam konteks manajemen pendidikan 

Islam, ayat ini memberi tahu kita bahwa semua pihak yang terlibat dalam proses 

pendidikan—guru, kepala sekolah, tenaga kependidikan, bahkan siswa—harus terlibat dalam 

pengambilan keputusan yang bijaksana. 

  Musyawarah yang dimaksud dalam QS. Asy-Syura: 38 juga sangat relevan untuk 

pengembangan tim kerja yang kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam. Dalam tim 

kerja yang kolaboratif, setiap anggota diberikan ruang untuk menyampaikan pendapat, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

9 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

berbagi ide, dan memberikan masukan yang konstruktif. Dengan adanya musyawarah, 

keputusan yang diambil bukan hanya mencerminkan suara mayoritas, tetapi juga 

mempertimbangkan kepentingan bersama yang mendukung kesejahteraan semua pihak. Ini 

mendukung terciptanya lingkungan pendidikan yang inklusif dan saling menghormati, yang 

pada gilirannya memperkuat hubungan antara anggota tim. Oleh karena itu, penerapan prinsip 

musyawarah dalam manajemen pendidikan Islam tidak hanya meningkatkan efektivitas 

keputusan, tetapi juga membangun rasa kebersamaan dan tanggung jawab kolektif dalam 

mencapai tujuan pendidikan yang lebih baik. 

 

Adil Dan Tidak Diskriminasi  

  Al-Quran memiliki banyak contoh istilah "adl" dalam konteks yang berbeda. Akan 

tetapi, frasa atau istilah yang berkaitan dengan keadilan memiliki interpretasi yang berbeda di 

seluruh Al-Quran. Akar kata 'adl' tidak selalu menjadi sumber kata yang mengungkapkan 

posisi atau wawasan di sisi keadilan. Dalam Al-Quran, istilah seperti "qist," "hukm," dan 

lainnya adalah sinonim untuk keadilan atau kesetaraan. Akan tetapi, istilah "adl," yang 

memiliki banyak konjugasi, mungkin tidak lagi dikaitkan secara langsung dengan gagasan 

keadilan. Dari akar kata 'adl', kata keadilan dalam Al-Quran memiliki banyak makna yang 

dapat dikategorikan, seperti melakukan hal yang benar, berlaku adil, membela hak seseorang, 

membuat pilihan yang benar, dan lain sebagainya. Konsep keadilan sangat terkait dengan 

pengertian-pengertian ini (Agustami, 2019) 
  Tindakan prasangka yang tidak disadari terhadap kelompok ras atau etnis lain 

merupakan bentuk diskriminasi. Diskriminasi dipandang oleh sebagian orang sebagai praktik 

umum yang memisahkan orang berdasarkan ras, etnis, atau keanggotaan kelompoknya. Fakta 

bahwa undang-undang yang diskriminatif masih ada merupakan salah satu alasan mengapa 

diskriminasi masih umum terjadi di masyarakat modern. Hal ini karena proses legislatif 

didominasi oleh pendekatan politik, dan negosiasi politik sering kali berdampak pada isi 

undang-undang. Oleh karena itu, pengembangan rasa keadilan bagi seluruh penduduk 

Indonesia dapat terhambat oleh keputusan-keputusan mengenai isi undang-undang yang 

berlaku. Jika undang-undang yang berlaku saat ini masih dipengaruhi oleh pengaruh politik 

atau pengaruh lainnya, maka keadilan tidak akan terwujud. Praktik yang tidak adil dengan 

memisahkan orang atau kelompok berdasarkan ciri-ciri seperti warna kulit, suku, agama, atau 

status sosial dikenal sebagai diskriminasi (Zulia Devi Ananta dkk., 2024) 

  Diskriminasi dapat terjadi dalam berbagai bentuk, dan hasilnya dapat berubah 

berdasarkan struktur organisasi dan bagaimana anggotanya memandangnya. Pengusaha dapat 

mengalami konsekuensi dari prasangka, baik yang disengaja maupun tidak, seperti penurunan 

kewarganegaraan, peningkatan pergantian karyawan, dan hilangnya produktivitas. Bagi 

perusahaan dan organisasi, diskriminasi ketenagakerjaan merupakan masalah yang serius. 

Selain merugikan korban secara pribadi, hal ini dapat merusak reputasi perusahaan dan 

merusak hubungan serta produktivitas di tempat kerja. Memahami berbagai jenis diskriminasi 

yang dapat terjadi dalam suatu organisasi dan menerapkan tindakan pencegahan dan 

perbaikan yang tepat sangat penting untuk mengatasi masalah ini.(Zulia Devi Ananta dkk., 

2024, hlm. 107) 

 Sebagaimana firman Allah SWT, dalam Al-Qur’an surah QS. An-Nahl: 90 
ظُكُمْ  ى الْقرُْبٰى وَينَْهٰى عَنِّ الْفَحْشَاۤءِّ وَالْمُنْكَرِّ وَالْ بغَْيِّ يعَِّ حْسَانِّ وَاِّيْتاَۤئِّ ذِّ َ يَأمُْرُ بِّالْعَدْلِّ وَالِّْْ اِّنَّ اَللّه

 لعَلََّكُمْ تذَكََّرُوْنَ 
Artinya: “Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil, berbuat kebajikan, dan memberikan 

bantuan kepada kerabat. Dia (juga) melarang perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. 

Dia memberi pelajaran kepadamu agar kamu selalu ingat”. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

10 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

  Allah memerintahkan umat Islam untuk berlaku adil, beramal saleh, dan memberikan 

hak kepada kerabat mereka dalam ayat ini. Selain itu, Allah melarang kezaliman, kejahatan, 

dan kekejaman. Menegakkan keadilan dan kebajikan dalam semua tindakan, baik dalam 

kehidupan pribadi maupun sosial, merupakan inti dari ayat ini. Ayat ini juga bertindak 

sebagai arahan bagi umat Islam untuk selalu menahan diri dari perbuatan jahat yang 

merugikan masyarakat dan untuk menegakkan hubungan yang positif dengan orang lain, 

khususnya dengan keluarga mereka dan orang-orang di sekitar mereka. 

  Ayat QS. An-Nahl: 90 sangat relevan dalam konteks pengembangan tim kerja yang 

kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam karena ayat ini menekankan pentingnya 

keadilan, kebajikan, dan kerjasama dengan sesama. Dalam membangun tim yang efektif dan 

harmonis, seorang pemimpin atau anggota tim diharuskan untuk selalu bertindak dengan 

keadilan, memperlakukan setiap orang dengan setara tanpa ada perbedaan perlakuan, serta 

memberikan penghargaan kepada kontribusi masing-masing anggota tim. 

  Kebajikan, yang diinstruksikan dalam ayat ini, menjadi salah satu nilai utama yang 

membentuk hubungan yang sehat dalam tim. Dalam manajemen pendidikan Islam, kebajikan 

ini bisa diterjemahkan dalam bentuk tindakan seperti saling mendukung, berbagi 

pengetahuan, dan membangun solidaritas antar sesama anggota tim untuk mencapai tujuan 

bersama dalam mendidik dan mengembangkan kualitas pendidikan. 

  Selain itu, ayat ini juga menekankan untuk menghindari perbuatan keji, kemungkaran, 

dan kedzaliman, yang dalam konteks tim kerja dapat berarti menjaga integritas, menghindari 

konflik yang tidak produktif, dan mengelola perbedaan pendapat secara konstruktif. Sebuah 

tim yang berlandaskan pada nilai-nilai adil dan kebajikan akan mampu menciptakan 

lingkungan kerja yang kolaboratif, di mana setiap anggota merasa dihargai, dan bekerja 

dengan tujuan yang sama untuk mencapai keberhasilan bersama. 

 

Amanah Dan Tanggung Jawab 

  Dari sudut pandang bahasa, "Amanah" adalah bentuk mashdar dari kata kerja "amina 

yamanuamnan wa amanasan," yang berarti ketenangan, keamanan, dan kedamaian. Kamus 

Al-Munawil mendefinisikan "Amanah" sebagai kumpulan perintah bagi hamba-hamba Allah. 

Bergantung pada istilahnya, "amanah" dapat berarti sejumlah hal yang sangat luas, seperti 

kepercayaan yang perlu dikembalikan kepada pemiliknya atau tugas yang perlu dilaksanakan 

dengan jujur.(M. Ikhsan Fauzi, 2021) 

  Al-Quran dan hadis Nabi Muhammad (saw) memuat unsur-unsur dasar keimanan. Salah 

satu sifat bawaan Nabi Muhammad (saw) adalah sifat dapat diandalkan. Sifat ini membuat 

orang lain mempercayai tindakannya dan beriman kepadanya. Setiap Muslim harus percaya 

pada dirinya sendiri. Karena orang lain akan menghargai dan memahami kepercayaan yang 

Anda berikan kepada mereka ketika Anda dapat dipercaya. Harta, pangkat, kedudukan, dan 

anak-anak adalah hal-hal yang dapat dihargai dan dimanfaatkan untuk kebaikan semua orang 

di Bumi. Banyak prinsip pendidikan, termasuk nilai-nilai keadilan, kejujuran, dan kesalehan 

Muslim, terkandung dalam amanah. 

  Saat ini, banyak umat Islam yang gagal dalam menjalankan tanggung jawab mereka di 

semua bidang yang menjadi tanggung jawab mereka. Kebanyakan orang berbohong, menipu, 

lupa, dan tidak mau bertanggung jawab. Lebih parah lagi, mereka menyalahgunakan tanggung 

jawab yang dipercayakan kepada mereka. Bahkan jika kita mengemban tanggung jawab ini 

dengan ikhlas, kita dapat membangun kehidupan yang harmonis. Allah Swt berfirman:  
 َ َ يَأمُْرُكُمْ انَْ تؤَُدُّوا الْْمَٰنٰتِّ اِّلٰٓٗى اهَْلِّهَا  وَاِّذاَ حَكَمْتمُْ بيَْنَ النَّاسِّ انَْ تحَْكُمُوْا بِّ الْعَدْلِّ ِۗ اِّنَّ اَللّه اِّنَّ اَللّه

يْرًا يْعاًۢ بصَِّ َ  كَانَ سَمِّ ظُكُمْ بِّهٖ ِۗ اِّنَّ اَللّه ا يعَِّ مَّ  نِّعِّ
Artinya: “Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada yang berhak 

menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

11 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

kamu menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-

baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Mendengar lagi Maha Melihat”. (An-

Nisa`: 58)  

  Dari ayat-ayat di atas jelaslah bahwa Allah memberikan petunjuk kepada kita untuk 

disampaikan kepada mereka yang berhak mendengarnya. Karena Allah Maha Mendengar, 

Maha Melihat, dan Maha Memenuhi segala perintah-Nya, maka barangsiapa yang 

menetapkan hukum di antara manusia, maka haruslah ia melakukannya dengan adil. Ketika 

Anda memberikan kepercayaan kepada seseorang, Anda mengharapkan mereka untuk 

mengembalikannya ketika mereka memintanya atau ketika memang sudah seharusnya. 

Pengkhianatan adalah antitesis dari kepercayaan. Orang yang memberikan amanah hanya 

memberikannya kepada orang yang menurutnya akan menjalankannya dengan baik.Dengan 

adanya amanah, kita dapat mempermudah tugas ini dan meyakinkan orang lain bahwa apa 

pun yang dipercayakan kepada kita, baik berupa anak, jabatan, maupun harta, akan dijaga dan 

dilaksanakan demi kebaikan hidup.(Amiruddin, 2021) 

 

Pembersihan Jiwa (Tazkiyah al-Nafs) 

  Tazkiya al-nafs adalah proses penyucian jiwa, mengembalikannya ke keadaan semula, 

dan mengobati jiwa yang sakit dengan terapi-terapi sufi, sehingga kembali sehat. Tazkiya al-

nafs adalah proses penyucian seseorang dari roh-roh jahat (nafs amara dan nafslawama) dan 

menggantinya dengan roh-roh yang baik dan lebih baik (nafs mutmaina) dengan 

mengamalkan sesuai dengan prinsip-prinsip hukum Islam (Syariah). (Siti Mutkholingah, 2021) 

  Dengan demikian, tazkiya al-nafs dapat dipahami sebagai upaya untuk beribadah 

kepada Allah secara menyeluruh sesuai dengan ajaran syariat guna menyucikan, 

membersihkan, dan memelihara jiwa manusia dari sifat-sifat buruk (ahlaq al-mazumma) dan 

menumbuhkan sifat-sifat baik (ahlaq al-karima). Tazkiya al-nafsini merupakan proses yang 

memerlukan waktu, latihan, dan kebiasaan untuk menguasainya; hal ini bukanlah sesuatu 

yang dapat dicapai dalam waktu semalam.(Siti Mutkholingah, 2021, hlm. 72) 

  Hakikat Tazkiyya al-Nafs adalah memurnikan, mengembangkan, dan memuliakan jiwa 

manusia. Dalam perspektif sufi, metode pemurnian dan kebersihan mental (tazkiya al-nafs) 

adalah tahari, taharri, dan tajalli. Bagi pendidikan agama Islam, khususnya IAP, yang 

bertujuan untuk menghasilkan orang-orang beriman yang memiliki karakter saleh dan berbudi 

luhur dalam memenuhi peran mereka sebagai Abdullah dan Khalifatullah, implikasi dari 

tazkiya al-nafs adalah melibatkan proses pemurnian dan kesehatan spiritual (tazkiya al-nafs). 

Jika jiwa seorang siswa murni, suci, dan sehat, ia akan dapat menerima, memahami, dan 

mengamalkan ajaran Islam dengan lebih mudah dan akan dapat menerima bimbingan dari 

para pendidiknya dengan lebih mudah untuk mencapai tujuan Abdullah dan Khalifah.  

 Sebagaimana firman Allah SWT, dalam Al-Qur’an surah QS. Asy-Syams: 9–10 

۝١٠ ۝٩وَقَدْ خَابَ مَنْ دسَهىهَاِۗ    قَ دْ افَْلحََ مَنْ زَكهىهَا   
Artinya : “sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu), dan sungguh rugi orang 

yang mengotorinya”. 

  Ayat ini menegaskan bahwa kesuksesan sejati seseorang, baik di dunia maupun di 

akhirat, sangat bergantung pada upayanya untuk mensucikan jiwanya dari sifat-sifat buruk 

dan menghiasinya dengan akhlak yang baik. Sebaliknya, orang yang membiarkan jiwanya 

dipenuhi dengan dosa, kesombongan, kebencian, atau ketidakjujuran akan mengalami 

kerugian besar. Allah menunjukkan bahwa pembersihan jiwa bukan sekadar ibadah pribadi, 

tetapi sesuatu yang sangat menentukan nilai hidup manusia. 

  Dalam konteks pengembangan tim kerja kolaboratif dalam manajemen pendidikan 

Islam, QS. Asy-Syams ayat 9–10 memberikan landasan spiritual bahwa kebersihan jiwa 

menjadi syarat utama untuk membangun kerja sama yang efektif dan harmonis. Seorang 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

12 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

anggota tim yang mampu membersihkan dirinya dari sifat iri hati, egois, atau ambisi pribadi 

akan lebih mudah membangun kepercayaan, mendukung rekan kerjanya, serta bekerja untuk 

tujuan bersama. 

  Sebaliknya, bila anggota tim tidak melakukan tazkiyah al-nafs, maka penyakit hati 

seperti dengki, sombong, atau merasa paling benar bisa merusak kolaborasi dan tujuan 

organisasi pendidikan. Jadi, keberhasilan membangun tim kerja yang solid dan berakhlak 

sangat erat kaitannya dengan implementasi nilai-nilai pembersihan jiwa seperti yang diajarkan 

dalam QS. Asy-Syams: 9–10. 

 

Evaluasi Dan Muhasabah Bersama 

  Menurut etimologinya, kata "valuasi" berasal dari kata bahasa Inggris "evaluation," 

yang berasal dari akar kata "value," yang berarti harga atau harga. Nilai disebut dalam bahasa 

Arab sebagai "al-kiama" atau "al-takdir," yang berarti "evaluasi." Dalam bahasa Arab, "al-

takdir al-tarbiyya," yang secara harfiah berarti "evaluasi dalam bidang pendidikan" atau 

"penilaian masalah yang terkait dengan kegiatan pendidikan," sering digunakan untuk 

menggambarkan evaluasi pendidikan. Mengenai terminologi, terdapat perbedaan pendapat di 

antara para ahli mengenai makna evaluasi yang tepat. Edwin de Ramayuri, misalnya, 

berpendapat bahwa evaluasi adalah tindakan atau proses untuk menentukan nilai sesuatu. 

Menurut M. Chabib Thoha, evaluasi adalah proses yang disengaja yang menggunakan alat 

untuk menilai kondisi suatu objek dan membandingkan temuan dengan titik referensi untuk 

menarik kesimpulan..(Mahira B, 2017) Menurut ARIFIN, penilaian dalam pendidikan Islam 

adalah suatu sistem atau metodologi penilaian perilaku peserta didik berdasarkan kriteria yang 

mengkaji secara menyeluruh semua unsur kehidupan keagamaan, mental, psikologis, dan 

spiritualnya. Selain beragama, orang yang berpendidikan memiliki pengetahuan dan 

kemampuan yang dibutuhkan untuk mengabdi kepada Tuhan dan masyarakat melalui 

perbuatan baik. Dengan demikian, penilaian umum dapat dipahami sebagai tindakan yang 

dilakukan untuk menilai suatu objek dengan menggunakan informasi yang tersedia saat ini 

dan untuk memastikan apakah tujuannya telah tercapai atau belum.(Abduallah bil Huda & 

Melani, 2023) 

  Nilai-nilai Islam dalam Al-Quran banyak memberikan petunjuk untuk melakukan 

introspeksi diri. Nama Muhasabah berasal dari Al-Quran. Muhasaba berasal dari kata hazaba, 

yuhasib, dan muhasaba yang juga berarti evaluasi. Muhasabah merupakan salah satu jenis 

masdar dan berasal dari kata Fi’il Madhi yang berarti “menghitung”. Dalam kamus besar 

bahasa Indonesia (KBBI), Muhasabah diartikan sebagai introspeksi, sedangkan dalam kamus 

Arab-Indonesia Almunawwir, “Muhasabah” berarti perhitungan, mendorong seseorang untuk 

melakukan perhitungan dan mempertanggungjawabkan perbuatannya. Istilah Muhasabah 

mengacu pada usaha terus-menerus seorang muslim untuk menghiasi dirinya dengan praktik 

introspeksi diri yang melibatkan penilaian diri. Amin Shakur dalam kitabnya menyatakan 

bahwa Muhasabah An-Nafs adalah pemeriksaan hati nurani. Artinya, seseorang melakukan 

perhitungan terhadap perbuatannya setiap tahun, setiap bulan, setiap waktu, dan setiap waktu. 

Oleh karena itu, Muhasabah An-Nafs dilakukan setiap hari dan kapan saja, bukan hanya di 

akhir tahun atau akhir bulan.(Imelda & Harahap, 2023) 

  Pengertian muhasaba dalam bahasa adalah menghitung, melakukan perhitungan, 

merenungkan, memikirkan, dan mempertanggungjawabkan. Ada beberapa istilah penilaian 

dalam Al-Qur'an, seperti al-hisab (balasan yang diberikan Allah kepada manusia sesuai 

dengan apa yang diusahakannya), al-hafizb (pengawasan terhadap tingkah laku manusia yang 

tidak mengikuti aturan untuk menunjukkan kekuasaan Allah), tazqab (mengingat atau 

menyerukan asma Allah), al-fitna (menyalahgunakan kondisi psikologis manusia), bara' 

(bukti atau penghakiman), al-inba (penilaian dalam bentuk dialog atau ujian lisan yang 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

13 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

menghendaki dikembangkannya suatu jawaban), al-nazar (mencari makna dengan hati dari 

arah ingatan yang dapat dilihat dan diraba), al-wazn (keadilan), at-taqdir (ketetapan), dan lain 

sebagainya (Eka Ariskawanti, 2022) 

 Sebagaimana firman Allah SWT, dalam Al-Qur’an surah QS. Al-Hasyr: 18 

َ  خَبيِْرٌ بۢمَِا تعَْمَلوُْنَ  َ ۗاِنَّ اللّٰه ا قَدَّمَتْ لِغَد ٍۚ وَاتَّقوُا اللّٰه َ وَلْتنَْظُرْ نَفْسٌ مَّ    يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُا اتَّقوُا اللّٰه

Artinya : “Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan hendaklah 

setiap orang memperhatikan apa yang telah diperbuatnya untuk hari esok (akhirat). 

Bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu 

kerjakan”. 

Ayat ini mengingatkan umat Islam untuk berhati-hati dalam setiap tindakan, selalu 

memperhatikan apa yang telah dilakukan, dan menyiapkan diri dengan baik untuk masa depan. 

Tindakan introspeksi diri (muhasabah) dan evaluasi terhadap apa yang telah dikerjakan 

menjadi penting agar tidak terjebak dalam kesalahan yang sama dan bisa memperbaiki diri 

untuk tantangan berikutnya. Ayat ini juga menekankan pentingnya ketakwaan dan 

pertanggungjawaban terhadap setiap perbuatan yang dilakukan, dengan keyakinan bahwa 

Allah mengetahui semua tindakan hamba-Nya. 

Ayat ini menjelaskan bahwa pengembangan tim kerja yang kolaboratif dalam 

manajemen pendidikan Islam penting untuk evaluasi diri (muhasabah) dan persiapan untuk 

masa depan, yang menjadi dasar dalam membangun kerja sama yang efektif dalam tim. 

Dalam pengembangan tim kerja, setiap anggota tim perlu melakukan introspeksi dan evaluasi 

bersama terhadap kinerja mereka untuk memperbaiki kelemahan dan mencapai tujuan 

bersama. Proses ini memungkinkan anggota tim untuk menyusun strategi bersama untuk 

meningkatkan kolaborasi dan saling mendukung dalam mencapai visi organisasi. 

Ketakwaan yang ditekankan dalam ayat ini mengajarkan setiap anggota tim untuk 

bertanggung jawab atas kontribusinya dalam tim, serta saling mendukung dengan niat yang 

bersih dan niat untuk memajukan tujuan bersama. Dalam konteks manajemen pendidikan 

Islam, ketakwaan dan introspeksi akan membantu tim untuk menghindari perpecahan, 

meningkatkan kejujuran, dan memperbaiki komunikasi antar anggota sehingga tercapai 

kinerja yang lebih baik. Tim yang bekerja dengan niat yang tulus dan saling melakukan 

evaluasi secara terbuka dan jujur akan mampu bekerja lebih produktif, meningkatkan kualitas 

pendidikan, dan memajukan organisasi secara keseluruhan. 

          Penelitian ini menemukan enam prinsip utama dari Al-Qur’an yang berkontribusi 

terhadap pengembangan tim kerja kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam. Keenam 

prinsip ini dipaparkan secara sistematis di bawah ini dan dibandingkan dengan temuan dari 

artikel ilmiah lain untuk menguatkan validitas dan relevansinya. 

Tabel 1Perbandingan Prinsip Qur’ani dan Artikel Ilmiah Terkait 

Prinsip Qur’ani Sumber 

Ayat 

Temuan Penelitian Ini Penelitian Lain yang Relevan 

1. Ukhuwah 

Islamiyah 

QS. Al-

Hujurat: 

10 

Mendorong solidaritas dan 

empati antar anggota tim, 

membentuk ikatan emosional 

yang memperkuat kolaborasi. 

Masruroh (Masruroh, 2025) menekankan 

pentingnya ukhuwah dalam membentuk 

budaya kerja kolaboratif, di mana tenaga 

kependidikan bekerja dalam semangat 

persaudaraan dan tanggung jawab bersama. 

2. Musyawarah 

(Syura) 

QS. Asy-

Syura: 38 

Menekankan pengambilan 

keputusan yang partisipatif 

dan demokratis, menghindari 

otoriterisme. 

Ramzania  menunjukkan bahwa dalam 

penyusunan program tahunan madrasah, 

diskusi dan pelibatan semua elemen sekolah 

penting untuk menciptakan sinergi tim. 

3. Keadilan dan 

Anti-

Diskriminasi 

QS. An-

Nahl: 90 

Mewujudkan lingkungan 

kerja yang setara, terbebas 

dari diskriminasi jabatan, 

Basri (BASRI, 2025) mengungkap bahwa 

nilai keadilan dalam manajemen konflik di 

sekolah berbasis Islam mendorong kolaborasi 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

14 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

gender, atau status sosial. sehat antar staf, guru, dan pimpinan sekolah. 

4. Amanah dan 

Tanggung Jawab 

QS. An-

Nisa: 58 

Mendorong keterlibatan 

penuh anggota tim dalam 

tugasnya secara jujur dan 

bertanggung jawab. 

Choirunisa & Lae  (Choirunisa & Lae, 2025) 

menjelaskan bahwa kepemimpinan yang 

delegatif berbasis amanah menghasilkan 

peningkatan loyalitas dan rasa tanggung 

jawab dalam tim. 

5. Tazkiyah al-

Nafs (Penyucian 

Jiwa) 

QS. Asy-

Syams: 9–

10 

Memperkuat integritas, 

kejujuran, dan menekan ego 

pribadi yang merusak 

dinamika tim. 

Alfaridli & Iqna’a (Alfaridli dkk., 2025)  

menegaskan bahwa pendekatan psikologi 

organisasi berbasis nilai Islam mendukung 

kebiasaan kolaboratif yang jujur dan bersih 

dari konflik. 

6. Evaluasi dan 

Muhasabah 

Bersama 

QS. Al-

Hasyr: 18 

Refleksi rutin atas proses 

kerja dan hasil, guna 

meningkatkan kinerja tim 

secara spiritual dan strategis. 

Muzakar & Djalila (Muzakar dkk., 2024) 

menemukan bahwa muhasabah melalui 

pelatihan tim guru dapat meningkatkan 

efikasi diri dan kemampuan kerja sama yang 

adaptif. 

 

  Dalam pengembangan tim kerja kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam, 

prinsip ukhuwah Islamiyah sebagaimana tercantum dalam QS. Al-Hujurat: 10 menjadi 

fondasi utama dalam membangun rasa persatuan dan kebersamaan. Nilai ukhuwah 

menciptakan rasa saling memiliki di antara anggota tim, memperkuat keterikatan emosional 

terhadap tujuan bersama lembaga. Hal ini sejalan dengan temuan Masruroh (2025) yang 

menegaskan bahwa hubungan emosional antartenaga pendidik mampu meningkatkan loyalitas 

dan menciptakan sinergi yang produktif dalam kerja kolektif. Selanjutnya, prinsip 

musyawarah (syura) dalam QS. Asy-Syura: 38 menjadi pilar utama dalam pengambilan 

keputusan partisipatif, yang secara nyata menghindarkan praktik otoriterisme dalam 

kepemimpinan. Penerapan prinsip ini menjadikan lembaga lebih terbuka terhadap inovasi 

karena ide-ide lahir dari diskusi kolektif. Ramzania (2025) mengilustrasikan hal ini dalam 

pengelolaan program kerja madrasah yang melibatkan seluruh elemen sekolah, mulai dari 

kepala sekolah hingga guru. 

  Prinsip keadilan yang terkandung dalam QS. An-Nahl: 90 tidak hanya relevan dalam 

konteks hukum, tetapi juga dalam distribusi tugas dan apresiasi dalam struktur organisasi tim. 

Budaya keadilan yang ditanamkan dapat menciptakan harmoni dan rasa dihargai di antara 

anggota tim. Penelitian oleh Basri (2025) menunjukkan bahwa penyelesaian konflik 

berdasarkan prinsip keadilan Islam dapat memperkuat kolaborasi dan suasana kerja yang 

sehat. Selanjutnya, nilai amanah dan tanggung jawab dalam QS. An-Nisa’: 58 mendorong 

anggota tim untuk bersikap jujur dan berkomitmen terhadap tugas masing-masing. Choirunisa 

& Lae (2025) menyoroti bahwa kepemimpinan berbasis amanah mendorong peningkatan 

profesionalisme dan loyalitas dalam tim kerja. 

  Prinsip tazkiyah al-nafs sebagaimana terdapat dalam QS. Asy-Syams: 9–10 berperan 

penting dalam menjaga integritas dan ketulusan kerja tim. Penyucian jiwa dapat mencegah 

munculnya konflik yang disebabkan oleh egoisme atau ambisi pribadi. Alfaridli & Iqna’a 

(2025) mengaitkan prinsip ini dengan pentingnya stabilitas psikologis dalam tim kolaboratif, 

serta kesiapan menerima umpan balik dan kritik. Terakhir, prinsip evaluasi dan muhasabah 

yang ditegaskan dalam QS. Al-Hasyr: 18 menjadi mekanisme penting dalam proses refleksi 

tim. Evaluasi yang dilakukan secara rutin dan terbuka mampu memperbaiki kelemahan kerja 

tim dan membangun kesadaran kolektif. Hal ini diperkuat oleh temuan Muzakar & Djalilah 

(2024) yang menunjukkan bahwa pelatihan berbasis evaluasi tim dapat meningkatkan efikasi 

diri dan kekompakan tenaga pendidik dalam konteks institusi Islam. 

           Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan prinsip-prinsip Qur’ani, 

tetapi mengintegrasikannya ke dalam kerangka manajemen modern. Perbandingan dengan 

sejumlah artikel ilmiah membuktikan bahwa nilai-nilai Islam memiliki aplikabilitas tinggi 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

15 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

dalam pengembangan budaya kerja kolaboratif yang berlandaskan spiritualitas, partisipasi, 

dan etika kolektif. Pendekatan ini memperkuat paradigma kepemimpinan kolektif berbasis 

Qur’ani dalam konteks pendidikan Islam kontemporer. 

D. KESIMPULAN              

Berdasarkan hasil kajian tematik terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan pembahasan dalam 

penelitian ini, dapat disimpulkan bahwa pengembangan tim kerja yang kolaboratif dalam 

manajemen pendidikan Islam berakar kuat pada nilai-nilai spiritual dan sosial yang 

terkandung dalam Al-Qur’an. Enam prinsip utama yang berhasil diidentifikasi dalam kajian 

ini mencerminkan fondasi Qur’ani dalam membentuk tim kerja yang harmonis, produktif, dan 

berorientasi pada nilai-nilai ilahiyah. 

Prinsip-prinsip tersebut adalah: 

1. Penanaman nilai ukhuwah (QS. Al-Hujurat: 10) sebagai dasar solidaritas, empati, dan 

persatuan dalam tim; 

2. Musyawarah dalam pengambilan keputusan (QS. Asy-Syura: 38) sebagai bentuk 

kepemimpinan partisipatif dan demokratis; 

3. Keadilan dan anti-diskriminasi (QS. An-Nahl: 90) untuk menciptakan lingkungan kerja 

yang setara dan inklusif 

4. Amanah dan tanggung jawab (QS. An-Nisa: 58) yang menumbuhkan integritas dan 

profesionalisme anggota tim; 

5. Pembersihan jiwa (tazkiyah al-nafs, QS. Asy-Syams: 9–10) sebagai upaya spiritual untuk 

membangun karakter kerja yang tulus dan ikhlas; dan 

6. Evaluasi dan muhasabah bersama (QS. Al-Hasyr: 18) sebagai sarana introspeksi kolektif 

untuk perbaikan berkelanjutan. 

 

   Keenam prinsip ini tidak hanya memberikan kerangka normatif dalam pengembangan 

kerja tim kolaboratif, tetapi juga memiliki nilai aplikatif tinggi jika diimplementasikan dalam 

manajemen pendidikan Islam. Nilai-nilai tersebut tidak hanya memperkuat hubungan antar 

anggota tim, tetapi juga meningkatkan efektivitas kelembagaan secara menyeluruh. Dengan 

demikian, pendekatan Qur’ani dalam pengembangan tim kerja tidak hanya bersifat spiritual-

idealis, tetapi dapat dijadikan landasan praktis dalam menciptakan sistem manajemen 

pendidikan yang kolaboratif, adil, dan berkelanjutan. 

E. REFERENSI  

Abduallah Bil Huda, P. F. P., & Melani. (2023). Hakikat Evaluasi Dalam Pendidikan Islam. 

Alacrity: Journal Of Education, 3(2), 29. 

Agustami, E. (2019). Keadilan Dalam Perpekstif Al-Qur’an. 9(2). 

Alfaridli, M. A., Iqna’a, F. J., Hidayatulloh, M. A., Muslimah, A., & Mudarris, B. (2025). 

Transformasi Kinerja Lembaga Pendidikan Islam Melalui Pendekatan Psikologi 

Organisasi Yang Inovatif. Jim: Jurnal Ilmu Multidisiplin, 1(1), 31–41. 

Amiruddin, A. (2021). Amanah Dalam Perspektif Al-Quran (Studi Komparatif Tafsir Al-

Misbah Dan Al-Azhar). Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama 

Islam, 11(4), 833. Https://Doi.Org/10.22373/Jm.V11i4.4665 

Basri, H. (2025). Manajemen Konflik Dalam Meningkatkan Budaya Organisasi Di Smp It 

Mutiara Global Kecamatan Tambang Kabupaten Kampar. 

Choirunisa, M. M., & Lae, M. Z. (2025). Analisis Keefektifan Manajemen Mutu Terpadu 

Dalam Meningkatkan Kualitas Lembaga Pendidikan Islam. Mudir: Jurnal 

Manajemen Pendidikan, 7(1), 76–82. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

16 | Page                      Vol. 3 No. 1 (2025) 1 – 16 | ISSN: 3047-244X                                                                 

                                                                                   DOI:10.35905/edium.v3i1.13355  
                               
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0                           

Eka Ariskawanti, S. (2022). Manajemen Evaluasi (Muhasabah) Diri. Jurnal Lentera, 21(2), 

224–225. 

Fifitrotin, R. M. (2024). Membangun Tim Kerja Yang Kuat Strategi Efektif Untuk Kolaborasi 

Dan Sinergi. 1(4). 

Hidayah, H., Vriyatna, M., & Mak’ris, A. (2021). Teori Manajemen Pendidikan Islam. 1(1). 

Hidayat, Y., Toyibah, E. H., Nurwahidah, I., & Ilyas, D. (2023). Manajemen Pendidikan 

Islam. Jurnal Ilmu Komunikasi, 6(2). 

Imelda, R., & Harahap, M. Y. (2023). Muhasabah An-Nafs Untuk Mengenali Potensi Diri 

Siswa Di Madrasah Aliyah Swasta Miftahussalam Medan. Jurnal Pendidikan Dan 

Kewirausahaan, 11(2), 400–414. Https://Doi.Org/10.47668/Pkwu.V11i2.748 

Iryani, E., & Tersta, F. W. (2019). Ukhuwah Islamiyah Dan Perananan Masyarakat Islam 

Dalam Mewujudkan Perdamaian: Studi Literatur. Jurnal Ilmiah Universitas 

Batanghari Jambi, 19(2), 401. Https://Doi.Org/10.33087/Jiubj.V19i2.688 

Khoiri, M. H. M., Wahhab, M. N., Apriyanto, A., & Fathoni, T. (2024). Esensi 

Kepemimpinan Partisipatif Dalam Membangun Budaya Kerja Kolaboratif Yang 

Berkelanjutan. 

M. Ikhsan Fauzi, T. H. (2021). Konsep Amanh Dalam  Perspektif Al-Qur’an. Journal Al 

Irfani: Studi Al- Qur’an Dan Tafsir, 2(1), 16. 

Mahira B. (2017). Evaluasi Belajar Peserta Didik (Siswa). Jurnal Idaarah, 1(2), 258. 

Masruroh, L. (2025). Peran Nilai-Nilai Islam Dalam Meningkatkan Motivasi Kerja Tenaga 

Kependidikan. Cerdas-Jurnal Pendidikan, 4(1), 1–14. 

Muti Atus Sofiah, Rahma Nanda Nur Azizah, & Luat Happyana. (2024). Kolaborasi Guru 

Dan Manajemen Sekolah Dalam Pengembangan Kurikulum Efektif. Jurnal Bintang 

Manajemen, 2(3), 41–51. Https://Doi.Org/10.55606/Jubima.V2i3.3258 

Muzakar, A., Djalilah, S. R., & Suhardi, M. (2024). Collaborative Confidence: Transforming 

Teacher Performance Through Teamwork And Self-Efficacy. Nidhomul Haq: Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam, 9(3), 744–755. 

Setiabudi A. (2021). Hakikat Kerja Sama Dalam Pengembangan Manajemen Pendidikan 

Islam. Jurnal Studi Islam, 8(1), 1–10. 

Siti Mutkholingah. (2021). Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al Nafs) Dan Implikasinya 

Bagi Pendidikan Agama Islam Ta’limuna. 10(1), 70. 

Tim Dosen Pai Universitas Jambi. (2018). Pendidikan Agama Islam Berbasis Karakter Dan 

Moderasi Islam. Referensi (Gp Press Group). 

Zulia Devi Ananta, Ari Puji Astuti, Putri Ananta Rahayu, Moh Jauhari Ibrahim, & M. Isa 

Anshori. (2024). Memahami Tindakan Diskriminasi Di Tempat Kerja: Perspektif 

Hukum Dan Etika. Trending: Jurnal Manajemen Dan Ekonomi, 2(3), 106–120. 

Https://Doi.Org/10.30640/Trending.V2i3.2638 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

