ISSN 3047-244X

D/ UM EDUCATION MANAGEMENT

EDUCATION MANAGEMENT

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam (Edium)

Pengembangan Tim Kerja Yang Kolaboratif Dalam Manajemen
Pendidikan Islam: Kajian Tematik Ayat Ayat Al-Qur’an

Syevinna Alifia Dinta', Merda Rahayu?, Syafaatul Habib?
ISekolah Tinggi Ilmu Agama Islam Bengkalis
2 Sekolah Tinggi llmu Agama Islam Bengkalis
3Sekolah Tinggi Ilmu Agama Islam Bengkalis

(syevinnaalifia@gmail.com)
(merdarahayu771@gmail.com)
(sythabib@gmail.com)

Abstract:

In the era of globalization and the growing complexity of educational challenges, the
development of collaborative teamwork has become an urgent need in Islamic education
management. Effective teamwork not only improves organizational performance but also
reinforces the spiritual and social values that underpin Islamic education. This study aims to
explore the Qur’anic foundations for Collaborative Teamwork Development in Islamic
education management. This is a qualitative research using a library research approach. A
thematic analysis method was chosen as it is relevant for exploring interrelated Qur'anic
concepts that support teamwork development, particularly in enhancing work efficiency and
effectiveness within educational institutions. The primary data source in this study is the
Qur’an, while secondary data are derived from books, journal articles, and relevant websites.
The data analysis technique employs content analysis to identify and synthesize key themes.
The findings show that collaborative teamwork development in Islamic education
management is supported by six major Qur’anic themes: (1) Upholding the value of ukhuwah
(brotherhood); (2) Practicing shura (mutual consultation) in decision-making, (3) Ensuring
justice and non-discrimination; (4) Promoting trust and responsibility; (5) Fostering self-
purification (tazkiyah al-nafs); and (6) Conducting continuous evaluation and mutual
reflection. These principles offer a normative framework for building healthy, values-based,
and productive work environments in Islamic educational institutions. The study concludes
that teamwork, as guided by Islamic teachings, should not only be viewed as an operational
strategy but as a moral and spiritual obligation in the context of Islamic education leadership.

Keywords Teamwork, Collaborative, Management, Islam

Abstrak :

Dalam era globalisasi dan kompleksitas tantangan pendidikan modern, pengembangan tim
kerja yang kolaboratif menjadi kebutuhan mendesak dalam manajemen pendidikan Islam.
Kerja tim yang efektif tidak hanya meningkatkan efisiensi organisasi, tetapi juga memperkuat
nilai-nilai spiritual dan sosial yang menjadi landasan pendidikan Islam. Tujuan dari penelitian
ini adalah untuk mengeksplorasi ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan pengembangan
tim kerja kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam. Penelitian ini merupakan studi

Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355

(@NOXO)

1sensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:syevinnaalifia@gmail.com
mailto:merdarahayu771@gmail.com
mailto:syfhabib@gmail.com

kualitatif dengan pendekatan kajian pustaka (library research). Pendekatan tematik digunakan
karena relevan untuk mengidentifikasi konsep-konsep Al-Qur’an yang saling terhubung
dalam mendukung pembentukan budaya kerja tim, terutama dalam meningkatkan efisiensi
dan efektivitas kerja di lembaga pendidikan. Sumber data primer dalam penelitian ini adalah
Al-Qur’an, sedangkan data sekunder diperoleh dari buku-buku, artikel jurnal, dan situs web
yang relevan. Teknik analisis data yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) untuk
mengungkap tema-tema utama yang mendukung kolaborasi tim kerja. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa pengembangan tim kerja kolaboratif dalam manajemen pendidikan
Islam didasarkan pada enam prinsip utama dalam Al-Qur’an: (1) Penanaman nilai ukhuwah;
(2) Musyawarah dalam pengambilan keputusan; (3) Keadilan dan anti-diskriminasi; (4)
Kepercayaan dan tanggung jawab; (5) Penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs); dan (6) Evaluasi dan
refleksi bersama. Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa pengembangan tim kerja
kolaboratif, sebagaimana diatur dalam Al-Qur’an, merupakan bagian dari implementasi nilai-
nilai Islam dalam menciptakan lingkungan kerja yang sehat, produktif, dan bernilai spiritual

tinggi

Kata Kunci: Tim Kerja, Kolaboratif, Manajemen, Islam

A.PENDAHULUAN

Dalam era globalisasi dan kompleksitas tantangan pendidikan modern, pengembangan
tim kerja yang kolaboratif menjadi kebutuhan mendesak dalam manajemen pendidikan Islam.
Kerja tim yang efektif tidak hanya meningkatkan efisiensi organisasi, tetapi juga memperkuat
nilai-nilai spiritual dan sosial yang menjadi landasan pendidikan Islam. Kerja sama dalam
manajemen pendidikan Islam merupakan aspek fundamental yang mendukung pencapaian
tujuan pendidikan secara holistik. Namun, implementasi kerja tim yang kolaboratif seringkali
menghadapi hambatan seperti kurangnya komunikasi efektif, perbedaan visi, dan minimnya
keterlibatan semua pihak dalam pengambilan keputusan. Hal ini menunjukkan perlunya
pendekatan manajerial yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam membangun
budaya kerja tim yang harmonis dan produktif (Setiabudi A, 2021)

Manajemen pendidikan Islam yang efektif harus mampu mengembangkan tim kerja
yang tidak hanya kompeten secara profesional, tetapi juga memiliki komitmen spiritual yang
kuat. Kepemimpinan partisipatif yang menekankan pada musyawarah dan keadilan menjadi
kunci dalam membentuk tim kerja yang solid dan berorientasi pada tujuan bersama. Khoiri
menekankan bahwa kepemimpinan partisipatif dapat meningkatkan kesadaran dan partisipasi
anggota tim dalam proses pengambilan keputusan, serta meningkatkan kualitas kerja dan
efisiensi organisasi (Khoiri dkk., 2024) Dengan demikian, pengembangan tim kerja yang
kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam bukan hanya strategi operasional, tetapi juga
manifestasi dari nilai-nilai keislaman yang mendalam.

Berdasarkan penelitian terdahulu tentang pembentukan tim yang kooperatif dalam
penyelenggaraan pendidikan Islam. (1) Menurut penelitian “Membangun Kerjasama Tim
dalam Lembaga Pendidikan di Era Revolusi 4.0” oleh Rutopi, Pildausi, dan Sristoyorin,
kemampuan untuk membina hubungan interpersonal adalah yang mengikat anggota tim
bersama-sama. Rasa hormat satu sama lain adalah elemen terpenting dalam pembentukan
hubungan manusia karena meletakkan dasar bagi kemitraan yang sehat. Membangun rasa
saling percaya, pengertian, keterbukaan, keberanian, kejujuran, komunikasi, aktualisasi diri,
motivasi, dan saling ketergantungan merupakan hal-hal yang diperlukan untuk menumbuhkan
kerjasama kelompok. (2) Sebagaimana yang dikemukakan dalam “Kerja Sama Tim dalam
Manajemen Pendidikan dalam Perspektif Al-Quran dan Sunnah” oleh Yelfi Dewi S, Fajriyani
2 | Page Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X

DOI:10.35905/edium.v3i1.13355
@NOXO

Ei SA
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Arsya, Fenny Ayu Monia, dkk., kolaborasi antar lembaga terkait sangat penting untuk
mewujudkan pendidikan untuk perubahan. Hal ini dikarenakan setiap lembaga memiliki tugas
dan peran dalam menjamin keberhasilan pendidikan. Hubungan antar semua elemen lembaga
pendidikan sebagai tim yang tangguh, cerdas, dan dinamis tidak dapat dilepaskan dari upaya
untuk membangun dan menumbuhkan kerjasama. Penanggung jawab kerja sama tim adalah
kepala sekolah atau madrasah. Anggota baik di dalam maupun di luar lembaga madrasah
membantu mereka yang memiliki kemampuan untuk memotivasi dan mempengaruhi anggota
tim, seperti guru. Guru, siswa, dan, jika diperlukan, sekelompok profesional universitas
semuanya terlibat dalam kerja sama tim. Salah satu tim yang harus dibentuk adalah Tim
Pengembangan Sekolah (TPS). Tim ini menjamin pembangunan nilai-nilai karakter yang
dimaksud. Peningkatan informasi, kemampuan, nilai-nilai, dan sikap yang terwujud dalam
pola pikir dan tindakan dalam bentuk motivasi, sifat-sifat kepribadian, dan konsep diri
diperlukan dalam situasi ini. Dengan memberi contoh, mempraktikkan, dan membentuk
kebiasaan, segalanya mungkin terjadi. Itulah sebabnya penting untuk menawarkan pelatihan
yang menumbuhkan kerja sama tim, termasuk komunikasi, kepemimpinan, dan pembangunan
tim. Tujuan dari semua ini adalah untuk memberikan dampak positif terhadap pertumbuhan
lembaga pendidikan Islam, termasuk madrasah.

Gap penelitian muncul dari kenyataan bahwa meskipun telah banyak studi membahas
pentingnya kerja tim dalam pendidikan Islam, belum banyak penelitian yang secara
mendalam mengeksplorasi bagaimana prinsip-prinsip kepemimpinan partisipatif Islami—
seperti musyawarah (syura), keadilan (‘adl), dan amanah—dapat secara operasional
membentuk budaya kerja tim yang kolaboratif dan berkelanjutan. Penelitian-penelitian
sebelumnya lebih banyak menyoroti aspek interpersonal dan struktural kerja sama, namun
masih minim dalam mengkaji integrasi nilai-nilai Islam dalam desain manajerial dan strategi
pembentukan tim kerja secara komprehensif.

Sebagai contoh, Rutopi, Pildausi, dan Sristoyorin dalam kajiannya tentang kerja sama
tim di era Revolusi 4.0, lebih menitikberatkan pada pentingnya aspek psikologis dan
hubungan interpersonal dalam membangun tim kerja. Sementara itu, penelitian Yelfi Dewi S.
dan kolega mengangkat pentingnya keterlibatan institusional dalam kerja sama lintas lembaga
untuk mendukung pendidikan Islami. Namun demikian, keduanya belum memberikan peta
konseptual yang menjelaskan bagaimana kepemimpinan partisipatif Islami dapat
diimplementasikan sebagai fondasi pengembangan tim kerja dalam konteks manajemen
pendidikan.

Novelty dari artikel ini terletak pada pendekatan yang mengintegrasikan nilai-nilai
Islam dalam pengembangan model kepemimpinan partisipatif sebagai basis pembentukan tim
kerja kolaboratif. Kajian ini tidak hanya menjelaskan pentingnya kerja sama tim, tetapi juga
menawarkan kerangka teoritik dan praktis berbasis Islam dalam penguatan budaya kerja
kolaboratif. Dengan demikian, artikel ini menyajikan perspektif baru yang belum banyak
disentuh dalam literatur manajemen pendidikan Islam, yakni operasionalisasi nilai-nilai Islam
dalam strategi pembentukan dan pengelolaan tim kerja.

Tujuan artikel ini adalah untuk memberikan penjelasan lebih mendalam tentang
Pengembangan Tim Kerja Yang Kolaboratif Dalam Manajemen Pendidikan Islam untuk
menciptakan lingkungan kerja yang positif dalam pengembangan sekolah.

.METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka (library research) dan bersifat
kualitatif. Pendekatan ini dipilih karena sesuai dengan tujuan penelitian yang berfokus pada
eksplorasi nilai-nilai AI-Qur’an dalam pengembangan tim kerja kolaboratif dalam manajemen
pendidikan Islam. Kajian pustaka memungkinkan peneliti untuk menggali secara mendalam

3| Page Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355
@ROXO

Ei SA
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sumber-sumber teks primer dan sekunder yang relevan tanpa terikat oleh batasan ruang dan
waktu, serta memberikan ruang untuk refleksi normatif terhadap ajaran Islam.

Pendekatan yang digunakan adalah tematik, yakni dengan cara mengidentifikasi,
mengelompokkan, dan mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan prinsip-prinsip
kolaborasi, kerja sama, kepemimpinan, dan manajemen pendidikan. Pendekatan ini relevan
karena Al-Qur’an tidak menyajikan konsep-konsep manajerial secara sistematis sebagaimana
buku teks modern, melainkan tersebar dalam bentuk nilai dan prinsip yang perlu
dikontekstualisasikan.

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah Al-Qur’an sebagai referensi utama.
Sedangkan data sekunder diperoleh dari buku-buku tafsir, artikel jurnal ilmiah, serta sumber
daring terpercaya yang relevan dengan pembahasan. Teknik analisis data yang digunakan
adalah analisis isi (content analysis), yang bertujuan untuk menangkap makna-makna tersirat
maupun eksplisit dalam teks, serta mengorganisasikannya ke dalam tema-tema besar yang
mendukung pengembangan kerja tim dalam konteks pendidikan Islam.

Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi
konseptual dalam membangun kerangka kerja kolaboratif berbasis nilai-nilai Qur’ani dalam
manajemen pendidikan Islam secara kontekstual dan aplikatif.

C.HASIL DAN PEMBAHASAN

Pengembangan Tim Kerja

Membentuk tim kerja yang kuat bukanlah hal yang mudah untuk dicapai. Organisasi
seringkali menghadapi berbagai kendala, seperti perbedaan latar belakang, pengalaman, dan
pandangan dari anggota tim. Hambatan ini bisa menghalangi sinergi yang efektif jika tidak
ditangani dengan baik. Selain itu, komunikasi yang kurang jelas dan kurangnya rasa saling
percaya antara anggota tim dapat menjadi penghambat kerja sama yang optimal. Oleh karena
itu, diperlukan pendekatan yang terencana dan cermat dalam mengelola dan membangun tim
yang solid.

Dengan memiliki tim kerja yang solid, organisasi dapat meningkatkan produktivitas dan
kreativitas mereka. Tim yang bekerja bersama secara harmonis dapat lebih mudah mengatasi
tantangan dan menyelesaikan tugas-tugas dengan lebih efisien. Kolaborasi yang baik di antara
anggota tim memungkinkan pertukaran ide dan pemecahan masalah secara kolektif, yang
pada akhirnya dapat membantu mencapai tujuan bersama dengan lebih efektif. Oleh karena
itu, membangun tim kerja yang solid merupakan langkah krusial bagi kesuksesan jangka
panjang sebuah organisasi.

Tantangan tersebut menggarisbawahi pentingnya penerapan strategi yang tepat dalam
mengembangkan dan menjaga tim kerja yang kuat. Manajemen yang baik perlu memastikan
adanya keterbukaan dalam komunikasi serta membangun kepercayaan antar anggota tim.
Mendorong keragaman dan inklusivitas juga dapat membantu menciptakan lingkungan kerja
yang harmonis, di mana setiap anggota dapat memberikan kontribusi maksimal. Dengan
demikian, organisasi dapat meningkatkan efektivitas dan efisiensi kerja sama tim, serta
mencapai tujuan bersama dengan lebih baik.(Fifitrotin, 2024)

Pengembangan tim kerja memiliki kaitan yang erat dengan manajemen pendidikan
Islam karena dalam konsep pendidikan Islam, kerja sama (ta'awun) dan sinergi antar individu
menjadi landasan penting dalam mencapai tujuan pendidikan yang holistik, yakni
terbentuknya insan kamil. Dalam manajemen pendidikan Islam, keberhasilan lembaga
pendidikan sangat bergantung pada kekompakan, profesionalisme, dan keikhlasan tim kerja
yang mengelolanya. Prinsip-prinsip seperti musyawarah (syura), amanah, keadilan, dan
ukhuwah Islamiyah harus mewarnai dinamika tim kerja agar tercipta lingkungan kerja yang
harmonis, produktif, dan bernilai ibadah. Pengembangan tim kerja dalam konteks ini tidak

4 | Page Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355
@ROXO

Ei SA
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hanya berfokus pada peningkatan kompetensi teknis dan profesional, tetapi juga pada
pembinaan ruhiyah, akhlak, dan integritas setiap anggota tim, sehingga mereka mampu
bekerja dengan niat yang lurus, motivasi internal yang kuat, serta orientasi pada kemaslahatan
umat. Dengan demikian, manajemen pendidikan Islam yang efektif harus memberikan
perhatian besar pada strategi pengembangan tim kerja, melalui pelatihan berkelanjutan,
pemberdayaan, pembinaan karakter, serta penciptaan budaya kerja yang selaras dengan nilai-
nilai Islam, agar lembaga pendidikan mampu melahirkan generasi berilmu, berakhlak, dan
berkontribusi positif terhadap peradaban.

Kolaboratif

Kolaboratif adalah suatu pendekatan yang menekankan kerja sama antara dua pihak
atau lebih untuk mencapai tujuan bersama. Dalam proses kolaboratif, setiap individu atau
kelompok berkontribusi secara aktif, saling mendukung, dan berbagi tanggung jawab dalam
pengambilan keputusan maupun pelaksanaan tugas. Kolaborasi tidak hanya mengandalkan
kemampuan masing-masing individu, tetapi juga menuntut komunikasi yang terbuka, saling
menghargai perbedaan, serta komitmen terhadap hasil akhir yang diharapkan bersama. Oleh
karena itu, kolaborasi menciptakan sinergi yang dapat meningkatkan efisiensi, kreativitas, dan
kualitas hasil kerja.

Dalam konteks pendidikan dan pembelajaran, kolaboratif merujuk pada strategi atau
pendekatan di mana peserta didik bekerja bersama dalam kelompok kecil untuk
menyelesaikan tugas, memecahkan masalah, atau membangun pemahaman terhadap suatu
konsep. Pendekatan ini mendorong siswa untuk saling belajar, mengembangkan kemampuan
sosial, serta membangun tanggung jawab bersama terhadap keberhasilan kelompok.
Kolaboratif dalam pembelajaran juga menumbuhkan sikap empati, toleransi, dan kemampuan
berpikir kritis yang penting dalam kehidupan bermasyarakat.(Muti Atus Sofiah dkk., 2024)

Ketika menjelaskan "kebersamaan," frasa kolaborasi lebih masuk akal dan tampak lebih
relevan daripada "kerja sama." Karena "kerja sama" tidak mencakup pola pikir ini, hal ini
diasumsikan karena kolaborasi dimulai dengan saling pengertian. Meskipun diperlukan
kemampuan yang berbeda untuk mengisi posisi tertentu, istilah "kolaborasi" telah diterima
secara luas sebagai frasa operasional yang lebih masuk akal, mengingat beberapa aspek
pekerjaan mengarah pada satu hasil.

Dalam konteks manajemen pendidikan Islam, pendekatan kolaboratif memiliki peran
yang sangat penting dalam menciptakan sistem pengelolaan yang partisipatif, transparan, dan
berorientasi pada nilai-nilai Islami. Kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam
mencerminkan semangat musyawarah (syura), tolong-menolong (fa’awun), dan kerja sama
(ta’kul) yang menjadi prinsip dasar dalam Islam. Dengan melibatkan berbagai pihak—kepala
madrasah, guru, peserta didik, orang tua, dan masyarakat—dalam proses perencanaan,
pelaksanaan, hingga evaluasi program pendidikan, tercipta sinergi yang kuat untuk mencapai
visi dan misi lembaga pendidikan Islam.

Lebih jauh, manajemen kolaboratif dalam pendidikan Islam tidak hanya menekankan
efisiensi dan efektivitas administratif, tetapi juga menghidupkan nilai-nilai akhlak dan
ukhuwah (persaudaraan) dalam lingkungan pendidikan. Misalnya, kepala madrasah yang
menerapkan kepemimpinan kolaboratif akan mendorong guru-guru untuk aktif memberikan
masukan dan ikut serta dalam pengambilan keputusan strategis. Hal ini tidak hanya
meningkatkan rasa kepemilikan terhadap lembaga, tetapi juga menumbuhkan rasa tanggung
jawab kolektif untuk meningkatkan mutu pendidikan Islam yang holistik—baik dari segi
akademik maupun spiritual.

Manajemen Pendidikan Islam

5| Page Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355
@ROXO

Ei SA
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Praktik pengawasan atau perencanaan pendidikan Islam dikenal sebagai manajemen
pendidikan Islam. Pendidikan Islam mencakup berbagai topik. Karena pendidikan Islam
mencakup tiga jenis pendidikan: formal (ditemukan di lembaga pendidikan), informal
(ditemukan dalam keluarga), dan informal (ditemukan di kelompok studi Islam dan sekolah
berasrama). Ini adalah perbedaan utama dan mendesak antara manajemen pendidikan Islam
dan manajemen pendidikan konvensional. Perbedaan ini berarti bahwa untuk menggunakan
prinsip dan prosedur manajemen dalam pendidikan Islam, manajer perlu memiliki
pengetahuan dan kemampuan yang menyeluruh dan komprehensif.(Hidayat dkk., 2023)

Lembaga pendidikan Islam didefinisikan oleh Muzamil Qomar sebagai proses
pengelolaan lembaga pendidikan Islam secara Islami, dengan memanfaatkan sumber daya
pendidikan dan topik-topik lain yang relevan untuk mencapai tujuan pendidikan Islam secara
sukses dan ekonomis. Karena hal inilah yang membedakan manajemen Islam dengan
manajemen umum, maka manajemen harus menjadi prioritas utama. Para pakar manajemen
pendidikan Islam menyatakan bahwa ayat tentang manajemen dapat ditemukan dalam Q.S.
32:4-6, yang membahas tentang proses terjadmya alam semesta.(Hidayah dkk., 2021)

weﬁuwﬂ‘éf—d}w‘ b‘m&u@—mujuaﬁbu,wﬂ‘&ﬁ 3 4
Q,J;/ ,C‘);;?%L)AJY\LA\;W\UAJAY\ “d Q})SJ.LI)\S\ t\&u‘}(}&jw‘ujd

ﬁ;)ﬂ\})ﬂ\ud@\juﬂ\(ﬂsﬂa Q;“\:&xmd\a‘)\&u\sey

Artinya: “Allah yang menciptakan langit dan bumi dan apa yang ada di antara keduanya
dalam enam masa, kemudian Dia bersemayam di atas ‘Arsy. Bagimu tidak ada seorang pun
penolong maupun seorang pemberi syafaat selain Dia. Maka apakah kamu tidak
memperhatikan?. Dia mengatur segala urusan dari langit ke bumi, kemudian (urusan) itu
naik kepada-Nya dalam satu hari yang kadarnya (lamanya) adalah seribu tahun menurut
perhitunganmu. Yang demikian itu ialah Tuhan Yang mengetahui yang ghaib dan yang nyata,
Yang Maha Perkasa lagi Maha Penyayang”. (Q.S 32 :4-6)

Alam semesta ditopang oleh Allah, yang juga menurunkan Al-Qur'an. Dunia, langit, dan
segala sesuatu di antaranya diciptakan oleh Allah. Menurut puisi ini, kata Istawa menyoroti
susunan ciptaan yang dibuat selama enam periode di mana semua ini dibuat. Bagian ini juga
menjelaskan bagaimana Yang Mahakuasa secara konsisten mengawasi semua yang telah Dia
ciptakan, dari langit hingga tanah, dengan keterampilan yang luar biasa. Akar katanya, 'dubur’,
berarti 'di belakang' dalam bahasa Yuda-Biru, yang berarti menganalisis secara cermat apa
yang terjadi di balik sebuah konsep atau rencana, yaitu untuk memastikan konsekuensi,
dampak, atau hasil sesuai dengan yang diharapkan.

Proses pengorganisasian, perencanaan, penerapan, dan penilaian ide-ide (teori) yang
digunakan untuk meningkatkan mutu lembaga pendidikan Islam dikenal sebagai Manajemen
Pendidikan Islam, atau IEM. MPI setidaknya menggunakan beberapa teknik: (1)
Epistemologinya terdiri dari rasionalitas-realitas dan wahyu-akal. Lembaga pendidikan Islam
harus berfungsi atas dasar kekuatan wahyu (Al-Quran dan Hadits), yang harus ditafsirkan
secara rasional dan kontekstual (sesuai dengan dinamika kemajuan ilmu pengetahuan dan
teknologi). (2) Memiliki dua misi: dakwah dan ilmu pengetahuan. Lembaga pendidikan Islam
harus berusaha menjadikan Islam lebih mudah dipahami oleh umat Islam dan non-Muslim
selain mengejar tujuan ilmu pengetahuan (pertumbuhan ilmu, karakter, dan kemampuan).
Tujuan utama dakwah adalah untuk menghilangkan kesalahpahaman dan memastikan bahwa
setiap orang tahu bahwa Islam adalah agama yang menyebarkan cinta sejati. (3) Sumber daya
material, spiritual, dan manusia semuanya merupakan bagian dari tujuan MPI. (4) Ada dua
aspek orientasi: gaji-kompensasi, kerja-ibadah, dan dunia-akhirat. Setiap pengelola sekolah
Islam harus mampu mengintegrasikan kedua komponen tersebut secara penuh dan sinergis.

Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355

Llsen51lnterna51onal Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Pengembangan Tim Kerja Yang Kolaboratif Dalam Manajemen Pendidikan Islam
Penanaman Nilai Ukhuwah

Ukwa Islamiyah, atau persaudaraan Islam, didefinisikan oleh Imam Hasan al-Banna
sebagai ketertarikan hati dan jiwa satu sama lain melalui ikatan iman. Salah satu dari tiga
kualitas yang mendefinisikan peradaban Islam pada masa hidup Nabi adalah persaudaraan
Islam. Dua lainnya adalah kekuatan agama dan keyakinan, kekuatan persaudaraan dan ikatan
hati, dan kekuatan kepemimpinan dan senjata. Bagi hamba-hamba-Nya yang sejati dan
terpilih, Allah menganugerahkan ukwa, yaitu Rahmat Ilahi, cahaya Rabbani, dan rahmat
Allah (Iryani & Tersta, 2019)

Kata 'Ukuwa' mengacu pada persaudaraan, yang merupakan perasaan belas kasih dan
empati yang dimiliki oleh dua orang atau lebih. Baik itu kebahagiaan atau kesedihan,
kegembiraan atau kesedihan, masing-masing pihak mengalami emosi yang sama. Hubungan
emosional ini menumbuhkan keinginan bersama untuk saling mendukung di saat dibutuhkan
dan untuk berbagi kebahagiaan dengan satu sama lain saat seseorang merasa puas.
Persaudaraan Muslim berarti memperlakukan satu sama lain dengan bermartabat, saling
mendukung, dan mengakui kemanusiaan satu sama lain secara keseluruhan. Misalnya, karena
mereka dipersatukan oleh agama dan gaya hidup yang sama Islam perbedaan pendapat
seharusnya tidak menghalangi mereka untuk saling mendukung dan membantu. Islam
memiliki aturan tertentu untuk menjamin agar persaudaraan Muslim tetap lestari. Dalam
kehidupan manusia, ada tiga bentuk persaudaraan yang harus dijalin: (1) Ukhuwah Islamiyah,
yaitu persaudaraan sesama muslim atau persaudaraan yang dilandasi oleh iman atau
kepercayaan yang tidak membeda-bedakan golongan. Kita harus berusaha menjaga hubungan
baik dengan mereka yang seagama dengan kita karena mereka adalah saudara kita (la ilaha
illallah). Sudah menjadi kewajiban kita untuk senantiasa mempererat persaudaraan di antara
umat Islam karena kita semua adalah saudara. Daripada kita memusuhi saudara-saudara kita
hanya karena hal-hal yang tidak penting dan tidak penting, marilah kita jadikan mereka
saudara. Pada akhirnya, hal ini akan memicu permusuhan yang membahayakan persaudaraan
Islam dan melumpuhkan persatuan dan integritas bangsa. (2) Persaudaraan universal untuk
semua orang, terlepas dari suku, kebangsaan, agama, atau karakteristik khusus lainnya,
dikenal sebagai Ukwa Insaniyya/Bashariya. Persaudaraan yang disatukan oleh semangat
kemanusiaan. Ini menyiratkan bahwa kita harus memperlakukan orang dengan hormat,
memandang mereka dengan empati total, dan hanya memperhatikan sifat-sifat positif mereka
daripada sifat-sifat negatif mereka. Gagasan bahwa semua orang adalah ciptaan Tuhan
seharusnya menjadi dasar persaudaraan manusia.. Allah memberikan kebebasan kepada setiap
orang untuk mengikuti jalan hidupnya masing-masing berdasarkan pertimbangan yang masuk
akal, tetapi Dia juga memberikan petunjuk kepada mereka tentang kebenaran melalui ajaran
Islam. Jiwa-jiwa yang bersifat hewani, yang diliputi oleh keserakahan, tidak mampu
membedakan antara yang haram dan yang halal, bahkan kanibalisme terhadap orang lain,
akan muncul jika ajaran agama tentang keimanan dan ketakwaan tidak menjadi landasan
persaudaraan manusia.;(3) Terlepas dari perbedaan agama, suku, ras, warna kulit, adat istiadat,
budaya, dan karakteristik unik lainnya, Ukhuwa Watoniya adalah persaudaraan yang
disatukan oleh rasa nasionalisme atau semangat kebangsaan. Karena Indonesia adalah satu
negara, maka semuanya harus terjalin sebagai saudara. Kita umat Islam harus berusaha keras
untuk mewujudkan ketiga bentuk persaudaraan ini dalam kehidupan kita sehari-hari. Karena
persaudaraan Islam adalah tentang kehidupan dunia dan akhirat, maka persaudaraan Islam
harus didahulukan daripada dua yang lain jika ketiganya terjadi pada saat yang
bersamaan.(Tim Dosen PAI Universitas Jambi, 2018)

Sebagaimana firman Allah SWT, dalam Al- Qur an surah QS. Al-Hujurat: 10

UJAAJJ(:SLJ&U‘ \}3.1\) (:SJP\ ; /U;LAUDP‘U}M}QS\LM\

Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355

Llsen51lnterna51onal Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Artinya : “Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, karena itu damaikanlah
kedua saudaramu (yang bertikai) dan bertakwalah kepada Allah agar kamu dirahmati.”

Membangun tim kerja yang kompak dan kooperatif dalam penyelenggaraan
pendidikan Islam memerlukan penanaman prinsip persaudaraan. Sebagaimana disebutkan
dalam QS: "Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara" yang disebutkan dalam Surat
Al-Hujurat ke-10, yang menegaskan pentingnya persaudaraan yang erat di antara umat Islam.
Dalam konteks tim kerja pendidikan, ukhuwah mengajarkan pentingnya saling menghormati,
mendukung, dan bekerja bersama demi tujuan yang lebih besar, yaitu kemajuan pendidikan
dan kebaikan bersama. Tim yang memiliki ikatan ukhuwah yang kuat akan lebih mudah
dalam mengatasi perbedaan dan bekerja sama meski dalam tantangan yang berat.

Penerapan ukhuwah dalam manajemen pendidikan tidak hanya mengarah pada
hubungan sosial yang harmonis, tetapi juga pada pendekatan musyawarah dan kolaboratif
dalam pengambilan keputusan. Dalam tim yang berlandaskan ukhuwah, setiap anggota tim
bekerja dengan niat yang tulus dan penuh rasa tanggung jawab, karena mereka tahu bahwa
kerjasama mereka adalah bentuk pengabdian kepada Allah. Dengan pendekatan ini, setiap
konflik dapat diselesaikan dengan cara yang bijaksana dan mengarah pada perdamaian, serta
tercipta lingkungan kerja yang mendukung bagi perkembangan karakter dan kualitas
pendidikan yang lebih baik.

Musyawarah Dalam Pengambilan Keputusan

Nabi sering mempertimbangkan pilihannya sebelum membuat keputusan, baik yang
tidak terkait konflik maupun yang terkait konflik. Nabi selalu meminta para sahabatnya untuk
membicarakan hukum-hukum Allah. Pemilihan khalifah setelah wafatnya Rasulullah juga
diputuskan melalui musyawarah, dan Abu Bakar As-Siddiq dipilih sebagai penggantinya.
Untuk mencapai konsensus dan memilih tindakan yang dianggap tepat dalam keputusan
bersama, musyawarah sangat penting. Keberhasilan dalam pengambilan keputusan adalah
menentukan tindakan yang akan diambil. Tahap selanjutnya dari proses pengambilan
keputusan ini adalah memikirkan, mengevaluasi, memperkirakan, dan mengambil tindakan
untuk memilih satu dari sekian banyak pilihan yang mungkin dianggap sesuai. Gagasan
pengambilan keputusan secara konsensus menjadi dasar bagi pilihan ini. Pengambilan
keputusan setelah pertimbangan yang matang merupakan bagian penting dari kehidupan
bermasyarakat. Oleh karena itu, untuk menciptakan musyawarah yang memenuhi kebutuhan
masyarakat, kita harus mempelajari lebih lanjut tentang apa itu musyawarah, apa saja
keputusan yang diambil, dan bagaimana mengambil keputusan melalui musyawarah yang
tepat dan transparan.Anda dapat mengkaji dan menentukan sendiri bagaimana wujud gagasan
keputusan melalui musyawarah tersebut dengan memaparkan hadis Nabi dan maknanya.
Sebagaimana firman Allah SWT, dalam Al-Qur’an surah QS. Asy-Syura: 38:

o 3tas o 5 sl 5 )AL aedd
Artinya : “Maka, dikumpulkanlah para penyihir pada waktu (yang ditetapkan) pada hari yang
telah ditentukan.”

Ayat ini menegaskan pentingnya kolaborasi dan musyawarah sebagai landasan
pengambilan keputusan yang adil dan bijaksana, khususnya dalam masyarakat atau kelompok
yang berkolaborasi untuk mencapai tujuan tertentu. Dalam konteks manajemen pendidikan
Islam, ayat ini memberi tahu kita bahwa semua pihak yang terlibat dalam proses
pendidikan—guru, kepala sekolah, tenaga kependidikan, bahkan siswa—harus terlibat dalam
pengambilan keputusan yang bijaksana.

Musyawarah yang dimaksud dalam QS. Asy-Syura: 38 juga sangat relevan untuk
pengembangan tim kerja yang kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam. Dalam tim
kerja yang kolaboratif, setiap anggota diberikan ruang untuk menyampaikan pendapat,

8| Page Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355
@ROXO

Ei SA
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

berbagi ide, dan memberikan masukan yang konstruktif. Dengan adanya musyawarah,
keputusan yang diambil bukan hanya mencerminkan suara mayoritas, tetapi juga
mempertimbangkan kepentingan bersama yang mendukung kesejahteraan semua pihak. Ini
mendukung terciptanya lingkungan pendidikan yang inklusif dan saling menghormati, yang
pada gilirannya memperkuat hubungan antara anggota tim. Oleh karena itu, penerapan prinsip
musyawarah dalam manajemen pendidikan Islam tidak hanya meningkatkan efektivitas
keputusan, tetapi juga membangun rasa kebersamaan dan tanggung jawab kolektif dalam
mencapai tujuan pendidikan yang lebih baik.

Adil Dan Tidak Diskriminasi

Al-Quran memiliki banyak contoh istilah "adl" dalam konteks yang berbeda. Akan
tetapi, frasa atau istilah yang berkaitan dengan keadilan memiliki interpretasi yang berbeda di
seluruh Al-Quran. Akar kata 'adl' tidak selalu menjadi sumber kata yang mengungkapkan
posisi atau wawasan di sisi keadilan. Dalam Al-Quran, istilah seperti "qist," "hukm," dan
lainnya adalah sinonim untuk keadilan atau kesetaraan. Akan tetapi, istilah "adl," yang
memiliki banyak konjugasi, mungkin tidak lagi dikaitkan secara langsung dengan gagasan
keadilan. Dari akar kata 'adl', kata keadilan dalam Al-Quran memiliki banyak makna yang
dapat dikategorikan, seperti melakukan hal yang benar, berlaku adil, membela hak seseorang,
membuat pilithan yang benar, dan lain sebagainya. Konsep keadilan sangat terkait dengan
pengertian-pengertian ini (Agustami, 2019)

Tindakan prasangka yang tidak disadari terhadap kelompok ras atau etnis lain
merupakan bentuk diskriminasi. Diskriminasi dipandang oleh sebagian orang sebagai praktik
umum yang memisahkan orang berdasarkan ras, etnis, atau keanggotaan kelompoknya. Fakta
bahwa undang-undang yang diskriminatif masih ada merupakan salah satu alasan mengapa
diskriminasi masih umum terjadi di masyarakat modern. Hal ini karena proses legislatif
didominasi oleh pendekatan politik, dan negosiasi politik sering kali berdampak pada isi
undang-undang. Oleh karena itu, pengembangan rasa keadilan bagi seluruh penduduk
Indonesia dapat terhambat oleh keputusan-keputusan mengenai isi undang-undang yang
berlaku. Jika undang-undang yang berlaku saat ini masih dipengaruhi oleh pengaruh politik
atau pengaruh lainnya, maka keadilan tidak akan terwujud. Praktik yang tidak adil dengan
memisahkan orang atau kelompok berdasarkan ciri-ciri seperti warna kulit, suku, agama, atau
status sosial dikenal sebagai diskriminasi (Zulia Devi Ananta dkk., 2024)

Diskriminasi dapat terjadi dalam berbagai bentuk, dan hasilnya dapat berubah
berdasarkan struktur organisasi dan bagaimana anggotanya memandangnya. Pengusaha dapat
mengalami konsekuensi dari prasangka, baik yang disengaja maupun tidak, seperti penurunan
kewarganegaraan, peningkatan pergantian karyawan, dan hilangnya produktivitas. Bagi
perusahaan dan organisasi, diskriminasi ketenagakerjaan merupakan masalah yang serius.
Selain merugikan korban secara pribadi, hal ini dapat merusak reputasi perusahaan dan
merusak hubungan serta produktivitas di tempat kerja. Memahami berbagai jenis diskriminasi
yang dapat terjadi dalam suatu organisasi dan menerapkan tindakan pencegahan dan
perbaikan yang tepat sangat penting untuk mengatasi masalah ini.(Zulia Devi Ananta dkk.,
2024, hlm. 107)

Sebagalmana firman Allah SWT, dalam Al-Qur’an surah QS. An-Nahl: 90

eSLuua_\j\j)S.\Aj\J;M\ucu.@_uju_\)sj\dddu\jumY\jddﬂh \Am\u\

B SR

Artinya: “Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil, berbuat kebajikan, dan memberikan
bantuan kepada kerabat. Dia (juga) melarang perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan.
Dia memberi pelajaran kepadamu agar kamu selalu ingat”.

Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355

Llsen51lnterna51onal Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Allah memerintahkan umat Islam untuk berlaku adil, beramal saleh, dan memberikan
hak kepada kerabat mereka dalam ayat ini. Selain itu, Allah melarang kezaliman, kejahatan,
dan kekejaman. Menegakkan keadilan dan kebajikan dalam semua tindakan, baik dalam
kehidupan pribadi maupun sosial, merupakan inti dari ayat ini. Ayat ini juga bertindak
sebagai arahan bagi umat Islam untuk selalu menahan diri dari perbuatan jahat yang
merugikan masyarakat dan untuk menegakkan hubungan yang positif dengan orang lain,
khususnya dengan keluarga mereka dan orang-orang di sekitar mereka.

Ayat QS. An-Nahl: 90 sangat relevan dalam konteks pengembangan tim kerja yang
kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam karena ayat ini menekankan pentingnya
keadilan, kebajikan, dan kerjasama dengan sesama. Dalam membangun tim yang efektif dan
harmonis, seorang pemimpin atau anggota tim diharuskan untuk selalu bertindak dengan
keadilan, memperlakukan setiap orang dengan setara tanpa ada perbedaan perlakuan, serta
memberikan penghargaan kepada kontribusi masing-masing anggota tim.

Kebajikan, yang diinstruksikan dalam ayat ini, menjadi salah satu nilai utama yang
membentuk hubungan yang sehat dalam tim. Dalam manajemen pendidikan Islam, kebajikan
ini bisa diterjemahkan dalam bentuk tindakan seperti saling mendukung, berbagi
pengetahuan, dan membangun solidaritas antar sesama anggota tim untuk mencapai tujuan
bersama dalam mendidik dan mengembangkan kualitas pendidikan.

Selain itu, ayat ini juga menekankan untuk menghindari perbuatan keji, kemungkaran,
dan kedzaliman, yang dalam konteks tim kerja dapat berarti menjaga integritas, menghindari
konflik yang tidak produktif, dan mengelola perbedaan pendapat secara konstruktif. Sebuah
tim yang berlandaskan pada nilai-nilai adil dan kebajikan akan mampu menciptakan
lingkungan kerja yang kolaboratif, di mana setiap anggota merasa dihargai, dan bekerja
dengan tujuan yang sama untuk mencapai keberhasilan bersama.

Amanah Dan Tanggung Jawab

Dari sudut pandang bahasa, "Amanah" adalah bentuk mashdar dari kata kerja "amina
yamanuamnan wa amanasan," yang berarti ketenangan, keamanan, dan kedamaian. Kamus
Al-Munawil mendefinisikan "Amanah" sebagai kumpulan perintah bagi hamba-hamba Allah.
Bergantung pada istilahnya, "amanah" dapat berarti sejumlah hal yang sangat luas, seperti
kepercayaan yang perlu dikembalikan kepada pemiliknya atau tugas yang perlu dilaksanakan
dengan jujur.(M. Ikhsan Fauzi, 2021)

Al-Quran dan hadis Nabi Muhammad (saw) memuat unsur-unsur dasar keimanan. Salah
satu sifat bawaan Nabi Muhammad (saw) adalah sifat dapat diandalkan. Sifat ini membuat
orang lain mempercayai tindakannya dan beriman kepadanya. Setiap Muslim harus percaya
pada dirinya sendiri. Karena orang lain akan menghargai dan memahami kepercayaan yang
Anda berikan kepada mereka ketika Anda dapat dipercaya. Harta, pangkat, kedudukan, dan
anak-anak adalah hal-hal yang dapat dihargai dan dimanfaatkan untuk kebaikan semua orang
di Bumi. Banyak prinsip pendidikan, termasuk nilai-nilai keadilan, kejujuran, dan kesalehan
Muslim, terkandung dalam amanah.

Saat ini, banyak umat Islam yang gagal dalam menjalankan tanggung jawab mereka di
semua bidang yang menjadi tanggung jawab mereka. Kebanyakan orang berbohong, menipu,
lupa, dan tidak mau bertanggung jawab. Lebih parah lagi, mereka menyalahgunakan tanggung
jawab yang dipercayakan kepada mereka. Bahkan jika kita mengemban tanggung jawab ini
dengan ikhlas, kita dapat membangun keh1dupan yang harmonis. Allah Swt berfirman;

) u\’édqadl_\ \)ASA.\ u\ u.a\_d\ (o e.\ASA 13§ L@A\ Q\ a.u.o‘)!\ \;33 u/\ eS L\ ) u\
\MMU\S&(S\ u\aé\_iesjaz_\

Artinya: “Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada yang berhak

menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya

10 | Page Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355

Llsen51lnterna51onal Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

kamu menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-
baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Mendengar lagi Maha Melihat”. (An-
Nisa': 58)

Dari ayat-ayat di atas jelaslah bahwa Allah memberikan petunjuk kepada kita untuk
disampaikan kepada mereka yang berhak mendengarnya. Karena Allah Maha Mendengar,
Maha Melihat, dan Maha Memenuhi segala perintah-Nya, maka barangsiapa yang
menetapkan hukum di antara manusia, maka haruslah ia melakukannya dengan adil. Ketika
Anda memberikan kepercayaan kepada seseorang, Anda mengharapkan mereka untuk
mengembalikannya ketika mereka memintanya atau ketika memang sudah seharusnya.
Pengkhianatan adalah antitesis dari kepercayaan. Orang yang memberikan amanah hanya
memberikannya kepada orang yang menurutnya akan menjalankannya dengan baik.Dengan
adanya amanah, kita dapat mempermudah tugas ini dan meyakinkan orang lain bahwa apa
pun yang dipercayakan kepada kita, baik berupa anak, jabatan, maupun harta, akan dijaga dan
dilaksanakan demi kebaikan hidup.(Amiruddin, 2021)

Pembersihan Jiwa (Tazkiyah al-Nafs)

Tazkiya al-nafs adalah proses penyucian jiwa, mengembalikannya ke keadaan semula,
dan mengobati jiwa yang sakit dengan terapi-terapi sufi, sehingga kembali sehat. Tazkiya al-
nafs adalah proses penyucian seseorang dari roh-roh jahat (nafs amara dan nafslawama) dan
menggantinya dengan roh-roh yang baik dan lebih baik (nafs mutmaina) dengan
mengamalkan sesuai dengan prinsip-prinsip hukum Islam (Syariah). (Siti Mutkholingah, 2021)

Dengan demikian, tazkiya al-nafs dapat dipahami sebagai upaya untuk beribadah
kepada Allah secara menyeluruh sesuai dengan ajaran syariat guna menyucikan,
membersihkan, dan memelihara jiwa manusia dari sifat-sifat buruk (ahlaq al-mazumma) dan
menumbuhkan sifat-sifat baik (ahlaq al-karima). Tazkiya al-nafsini merupakan proses yang
memerlukan waktu, latihan, dan kebiasaan untuk menguasainya; hal ini bukanlah sesuatu
yang dapat dicapai dalam waktu semalam.(Siti Mutkholingah, 2021, hlm. 72)

Hakikat Tazkiyya al-Nafs adalah memurnikan, mengembangkan, dan memuliakan jiwa
manusia. Dalam perspektif sufi, metode pemurnian dan kebersihan mental (fazkiya al-nafs)
adalah tahari, taharri, dan tajalli. Bagi pendidikan agama Islam, khususnya IAP, yang
bertujuan untuk menghasilkan orang-orang beriman yang memiliki karakter saleh dan berbudi
luhur dalam memenuhi peran mereka sebagai Abdullah dan Khalifatullah, implikasi dari
tazkiya al-nafs adalah melibatkan proses pemurnian dan kesehatan spiritual (tazkiya al-nafs).
Jika jiwa seorang siswa murni, suci, dan sehat, ia akan dapat menerima, memahami, dan
mengamalkan ajaran Islam dengan lebih mudah dan akan dapat menerima bimbingan dari
para pendidiknya dengan lebih mudah untuk mencapai tujuan Abdullah dan Khalifah.
Sebagaimana firman Allah SWT, dalam Al-Qur’an iurah QS. Asy-Syams: 9-10

% It S ™

(D Teld o A B 5D e85 (e &80 35
Artinya : “sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu), dan sungguh rugi orang
yang mengotorinya”.

Ayat ini menegaskan bahwa kesuksesan sejati seseorang, baik di dunia maupun di
akhirat, sangat bergantung pada upayanya untuk mensucikan jiwanya dari sifat-sifat buruk
dan menghiasinya dengan akhlak yang baik. Sebaliknya, orang yang membiarkan jiwanya
dipenuhi dengan dosa, kesombongan, kebencian, atau ketidakjujuran akan mengalami
kerugian besar. Allah menunjukkan bahwa pembersihan jiwa bukan sekadar ibadah pribadi,
tetapi sesuatu yang sangat menentukan nilai hidup manusia.

Dalam konteks pengembangan tim kerja kolaboratif dalam manajemen pendidikan
Islam, QS. Asy-Syams ayat 9-10 memberikan landasan spiritual bahwa kebersihan jiwa
menjadi syarat utama untuk membangun kerja sama yang efektif dan harmonis. Seorang

11| Page Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355
@ROXO

Ei SA
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

anggota tim yang mampu membersihkan dirinya dari sifat iri hati, egois, atau ambisi pribadi
akan lebih mudah membangun kepercayaan, mendukung rekan kerjanya, serta bekerja untuk
tujuan bersama.

Sebaliknya, bila anggota tim tidak melakukan tazkiyah al-nafs, maka penyakit hati
seperti dengki, sombong, atau merasa paling benar bisa merusak kolaborasi dan tujuan
organisasi pendidikan. Jadi, keberhasilan membangun tim kerja yang solid dan berakhlak
sangat erat kaitannya dengan implementasi nilai-nilai pembersihan jiwa seperti yang diajarkan
dalam QS. Asy-Syams: 9-10.

Evaluasi Dan Muhasabah Bersama

Menurut etimologinya, kata "valuasi" berasal dari kata bahasa Inggris "evaluation,"
yang berasal dari akar kata "value," yang berarti harga atau harga. Nilai disebut dalam bahasa
Arab sebagai "al-kiama" atau "al-takdir," yang berarti "evaluasi." Dalam bahasa Arab, "al-
takdir al-tarbiyya," yang secara harfiah berarti "evaluasi dalam bidang pendidikan" atau
"penilaian masalah yang terkait dengan kegiatan pendidikan," sering digunakan untuk
menggambarkan evaluasi pendidikan. Mengenai terminologi, terdapat perbedaan pendapat di
antara para ahli mengenai makna evaluasi yang tepat. Edwin de Ramayuri, misalnya,
berpendapat bahwa evaluasi adalah tindakan atau proses untuk menentukan nilai sesuatu.
Menurut M. Chabib Thoha, evaluasi adalah proses yang disengaja yang menggunakan alat
untuk menilai kondisi suatu objek dan membandingkan temuan dengan titik referensi untuk
menarik kesimpulan..(Mahira B, 2017) Menurut ARIFIN, penilaian dalam pendidikan Islam
adalah suatu sistem atau metodologi penilaian perilaku peserta didik berdasarkan kriteria yang
mengkaji secara menyeluruh semua unsur kehidupan keagamaan, mental, psikologis, dan
spiritualnya. Selain beragama, orang yang berpendidikan memiliki pengetahuan dan
kemampuan yang dibutuhkan untuk mengabdi kepada Tuhan dan masyarakat melalui
perbuatan baik. Dengan demikian, penilaian umum dapat dipahami sebagai tindakan yang
dilakukan untuk menilai suatu objek dengan menggunakan informasi yang tersedia saat ini
dan untuk memastikan apakah tujuannya telah tercapai atau belum.(Abduallah bil Huda &
Melani, 2023)

Nilai-nilai Islam dalam Al-Quran banyak memberikan petunjuk untuk melakukan
introspeksi diri. Nama Muhasabah berasal dari Al-Quran. Muhasaba berasal dari kata hazaba,
yuhasib, dan muhasaba yang juga berarti evaluasi. Muhasabah merupakan salah satu jenis
masdar dan berasal dari kata Fi’il Madhi yang berarti “menghitung”. Dalam kamus besar
bahasa Indonesia (KBBI), Muhasabah diartikan sebagai introspeksi, sedangkan dalam kamus
Arab-Indonesia Almunawwir, “Muhasabah” berarti perhitungan, mendorong seseorang untuk
melakukan perhitungan dan mempertanggungjawabkan perbuatannya. Istilah Muhasabah
mengacu pada usaha terus-menerus seorang muslim untuk menghiasi dirinya dengan praktik
introspeksi diri yang melibatkan penilaian diri. Amin Shakur dalam kitabnya menyatakan
bahwa Muhasabah An-Nafs adalah pemeriksaan hati nurani. Artinya, seseorang melakukan
perhitungan terhadap perbuatannya setiap tahun, setiap bulan, setiap waktu, dan setiap waktu.
Oleh karena itu, Muhasabah An-Nafs dilakukan setiap hari dan kapan saja, bukan hanya di
akhir tahun atau akhir bulan.(Imelda & Harahap, 2023)

Pengertian muhasaba dalam bahasa adalah menghitung, melakukan perhitungan,
merenungkan, memikirkan, dan mempertanggungjawabkan. Ada beberapa istilah penilaian
dalam Al-Qur'an, seperti al-hisab (balasan yang diberikan Allah kepada manusia sesuai
dengan apa yang diusahakannya), al-hafizb (pengawasan terhadap tingkah laku manusia yang
tidak mengikuti aturan untuk menunjukkan kekuasaan Allah), tazgab (mengingat atau
menyerukan asma Allah), al-fitna (menyalahgunakan kondisi psikologis manusia), bara’
(bukti atau penghakiman), al-inba (penilaian dalam bentuk dialog atau ujian lisan yang

Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

menghendaki dikembangkannya suatu jawaban), al-nazar (mencari makna dengan hati dari
arah ingatan yang dapat dilihat dan diraba), al-wazn (keadilan), at-taqdir (ketetapan), dan lain
sebagainya (Eka Ariskawanti, 2022)

Sebagaimana firman Allah SWT, dalam Al Qur’an surah QS Al-Hasyr: 138

Salad f 5l 20 S 1 55003 B Eadh G s S g 1 6880 15kl Gl @i
Artinya : “Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan hendaklah
setiap orang memperhatikan apa yang telah diperbuatnya untuk hari esok (akhirat).
Bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu
kerjakan”.

Ayat ini mengingatkan umat Islam untuk berhati-hati dalam setiap tindakan, selalu
memperhatikan apa yang telah dilakukan, dan menyiapkan diri dengan baik untuk masa depan.
Tindakan introspeksi diri (muhasabah) dan evaluasi terhadap apa yang telah dikerjakan
menjadi penting agar tidak terjebak dalam kesalahan yang sama dan bisa memperbaiki diri
untuk tantangan berikutnya. Ayat ini juga menekankan pentingnya ketakwaan dan
pertanggungjawaban terhadap setiap perbuatan yang dilakukan, dengan keyakinan bahwa
Allah mengetahui semua tindakan hamba-Nya.

Ayat ini menjelaskan bahwa pengembangan tim kerja yang kolaboratif dalam
manajemen pendidikan Islam penting untuk evaluasi diri (muhasabah) dan persiapan untuk
masa depan, yang menjadi dasar dalam membangun kerja sama yang efektif dalam tim.
Dalam pengembangan tim kerja, setiap anggota tim perlu melakukan introspeksi dan evaluasi
bersama terhadap kinerja mereka untuk memperbaiki kelemahan dan mencapai tujuan
bersama. Proses ini memungkinkan anggota tim untuk menyusun strategi bersama untuk
meningkatkan kolaborasi dan saling mendukung dalam mencapai visi organisasi.

Ketakwaan yang ditekankan dalam ayat ini mengajarkan setiap anggota tim untuk
bertanggung jawab atas kontribusinya dalam tim, serta saling mendukung dengan niat yang
bersih dan niat untuk memajukan tujuan bersama. Dalam konteks manajemen pendidikan
Islam, ketakwaan dan introspeksi akan membantu tim untuk menghindari perpecahan,
meningkatkan kejujuran, dan memperbaiki komunikasi antar anggota sehingga tercapai
kinerja yang lebih baik. Tim yang bekerja dengan niat yang tulus dan saling melakukan
evaluasi secara terbuka dan jujur akan mampu bekerja lebih produktif, meningkatkan kualitas
pendidikan, dan memajukan organisasi secara keseluruhan.

Penelitian ini menemukan enam prinsip utama dari Al-Qur’an yang berkontribusi
terhadap pengembangan tim kerja kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam. Keenam
prinsip ini dipaparkan secara sistematis di bawah ini dan dibandingkan dengan temuan dari
artikel ilmiah lain untuk menguatkan validitas dan relevansinya.

Tabel 1Perbandingan Prinsip Qur’ani dan Artikel Ilmiah Terkait

Prinsip Qur’ani Sumber Temuan Penelitian Ini Penelitian Lain yang Relevan
Ayat
1. Ukhuwah QS. Al- Mendorong solidaritas dan Masruroh (Masruroh, 2025) menekankan
Islamiyah Hujurat: empati antar anggota tim, pentingnya ukhuwah dalam membentuk
10 membentuk ikatan emosional budaya kerja kolaboratif, di mana tenaga
yang memperkuat kolaborasi.  kependidikan  bekerja dalam semangat
persaudaraan dan tanggung jawab bersama.

2. Musyawarah QS. Asy- Menekankan  pengambilan Ramzania menunjukkan bahwa dalam
(Syura) Syura: 38 keputusan yang partisipatif penyusunan program tahunan madrasah,
dan demokratis, menghindari diskusi dan pelibatan semua elemen sekolah

otoriterisme. penting untuk menciptakan sinergi tim.
3. Keadilan dan QS. An- Mewujudkan lingkungan Basri (BASRI, 2025) mengungkap bahwa
Anti- Nahl: 90 kerja yang setara, terbebas nilai keadilan dalam manajemen konflik di
Diskriminasi dari  diskriminasi  jabatan, sekolah berbasis Islam mendorong kolaborasi
13 | Page Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X

DOI:10.35905/edium.v3i1.13355

Llsen51lnterna51onal Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gender, atau status sosial.

sehat antar staf, guru, dan pimpinan sekolah.

4. Amanah dan QS. An- Mendorong keterlibatan  Choirunisa & Lae (Choirunisa & Lae, 2025)
Tanggung Jawab  Nisa: 58 penuh anggota tim dalam menjelaskan bahwa kepemimpinan yang
tugasnya secara jujur dan delegatif berbasis amanah menghasilkan
bertanggung jawab. peningkatan loyalitas dan rasa tanggung
jawab dalam tim.
5. Tazkiyah al- QS. Asy- Memperkuat integritas, Alfaridli & Iqna’a (Alfaridli dkk., 2025)
Nafs (Penyucian Syams: 9— kejujuran, dan menekan ego menegaskan bahwa pendekatan psikologi
Jiwa) 10 pribadi yang merusak organisasi berbasis nilai Islam mendukung
dinamika tim. kebiasaan kolaboratif yang jujur dan bersih
dari konflik.
6. Evaluasi dan QS. Al- Refleksi rutin atas proses Muzakar & Djalila (Muzakar dkk., 2024)
Muhasabah Hasyr: 18 kerja  dan  hasil, guna menemukan bahwa muhasabah melalui
Bersama meningkatkan kinerja tim pelatihan tim guru dapat meningkatkan

secara spiritual dan strategis.

efikasi diri dan kemampuan kerja sama yang

adaptif.

Dalam pengembangan tim kerja kolaboratif dalam manajemen pendidikan Islam,
prinsip ukhuwah Islamiyah sebagaimana tercantum dalam QS. Al-Hujurat: 10 menjadi
fondasi utama dalam membangun rasa persatuan dan kebersamaan. Nilai ukhuwah
menciptakan rasa saling memiliki di antara anggota tim, memperkuat keterikatan emosional
terhadap tujuan bersama lembaga. Hal ini sejalan dengan temuan Masruroh (2025) yang
menegaskan bahwa hubungan emosional antartenaga pendidik mampu meningkatkan loyalitas
dan menciptakan sinergi yang produktif dalam kerja kolektif. Selanjutnya, prinsip
musyawarah (syura) dalam QS. Asy-Syura: 38 menjadi pilar utama dalam pengambilan
keputusan partisipatif, yang secara nyata menghindarkan praktik otoriterisme dalam
kepemimpinan. Penerapan prinsip ini menjadikan lembaga lebih terbuka terhadap inovasi
karena ide-ide lahir dari diskusi kolektif. Ramzania (2025) mengilustrasikan hal ini dalam
pengelolaan program kerja madrasah yang melibatkan seluruh elemen sekolah, mulai dari
kepala sekolah hingga guru.

Prinsip keadilan yang terkandung dalam QS. An-Nahl: 90 tidak hanya relevan dalam
konteks hukum, tetapi juga dalam distribusi tugas dan apresiasi dalam struktur organisasi tim.
Budaya keadilan yang ditanamkan dapat menciptakan harmoni dan rasa dihargai di antara
anggota tim. Penelitian oleh Basri (2025) menunjukkan bahwa penyelesaian konflik
berdasarkan prinsip keadilan Islam dapat memperkuat kolaborasi dan suasana kerja yang
sehat. Selanjutnya, nilai amanah dan tanggung jawab dalam QS. An-Nisa’: 58 mendorong
anggota tim untuk bersikap jujur dan berkomitmen terhadap tugas masing-masing. Choirunisa
& Lae (2025) menyoroti bahwa kepemimpinan berbasis amanah mendorong peningkatan
profesionalisme dan loyalitas dalam tim kerja.

Prinsip tazkiyah al-nafs sebagaimana terdapat dalam QS. Asy-Syams: 9-10 berperan
penting dalam menjaga integritas dan ketulusan kerja tim. Penyucian jiwa dapat mencegah
munculnya konflik yang disebabkan oleh egoisme atau ambisi pribadi. Alfaridli & Igna’a
(2025) mengaitkan prinsip ini dengan pentingnya stabilitas psikologis dalam tim kolaboratif,
serta kesiapan menerima umpan balik dan kritik. Terakhir, prinsip evaluasi dan muhasabah
yang ditegaskan dalam QS. Al-Hasyr: 18 menjadi mekanisme penting dalam proses refleksi
tim. Evaluasi yang dilakukan secara rutin dan terbuka mampu memperbaiki kelemahan kerja
tim dan membangun kesadaran kolektif. Hal ini diperkuat oleh temuan Muzakar & Djalilah
(2024) yang menunjukkan bahwa pelatihan berbasis evaluasi tim dapat meningkatkan efikasi
diri dan kekompakan tenaga pendidik dalam konteks institusi Islam.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan prinsip-prinsip Qur’ani,
tetapi mengintegrasikannya ke dalam kerangka manajemen modern. Perbandingan dengan
sejumlah artikel ilmiah membuktikan bahwa nilai-nilai Islam memiliki aplikabilitas tinggi
14 | Page Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X

DOI:10.35905/edium.v3i1.13355
(@NOLO)

Ei SA
Lisensi Internasional Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dalam pengembangan budaya kerja kolaboratif yang berlandaskan spiritualitas, partisipasi,
dan etika kolektif. Pendekatan ini memperkuat paradigma kepemimpinan kolektif berbasis
Qur’ani dalam konteks pendidikan Islam kontemporer.

D. KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian tematik terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan pembahasan dalam
penelitian ini, dapat disimpulkan bahwa pengembangan tim kerja yang kolaboratif dalam
manajemen pendidikan Islam berakar kuat pada nilai-nilai spiritual dan sosial yang
terkandung dalam Al-Qur’an. Enam prinsip utama yang berhasil diidentifikasi dalam kajian
ini mencerminkan fondasi Qur’ani dalam membentuk tim kerja yang harmonis, produktif, dan
berorientasi pada nilai-nilai ilahiyah.

Prinsip-prinsip tersebut adalah:

1. Penanaman nilai ukhuwah (QS. Al-Hujurat: 10) sebagai dasar solidaritas, empati, dan
persatuan dalam tim;

2. Musyawarah dalam pengambilan keputusan (QS. Asy-Syura: 38) sebagai bentuk
kepemimpinan partisipatif dan demokratis;

3. Keadilan dan anti-diskriminasi (QS. An-Nahl: 90) untuk menciptakan lingkungan kerja
yang setara dan inklusif

4. Amanah dan tanggung jawab (QS. An-Nisa: 58) yang menumbuhkan integritas dan
profesionalisme anggota tim;

5. Pembersihan jiwa (tazkiyah al-nafs, QS. Asy-Syams: 9—10) sebagai upaya spiritual untuk
membangun karakter kerja yang tulus dan ikhlas; dan

6. Evaluasi dan muhasabah bersama (QS. Al-Hasyr: 18) sebagai sarana introspeksi kolektif
untuk perbaikan berkelanjutan.

Keenam prinsip ini tidak hanya memberikan kerangka normatif dalam pengembangan
kerja tim kolaboratif, tetapi juga memiliki nilai aplikatif tinggi jika diimplementasikan dalam
manajemen pendidikan Islam. Nilai-nilai tersebut tidak hanya memperkuat hubungan antar
anggota tim, tetapi juga meningkatkan efektivitas kelembagaan secara menyeluruh. Dengan
demikian, pendekatan Qur’ani dalam pengembangan tim kerja tidak hanya bersifat spiritual-
idealis, tetapi dapat dijadikan landasan praktis dalam menciptakan sistem manajemen
pendidikan yang kolaboratif, adil, dan berkelanjutan.

E. REFERENSI

Abduallah Bil Huda, P. F. P., & Melani. (2023). Hakikat Evaluasi Dalam Pendidikan Islam.
Alacrity: Journal Of Education, 3(2), 29.

Agustami, E. (2019). Keadilan Dalam Perpekstif Al-Qur’an. 9(2).

Alfaridli, M. A., Igna’a, F. J., Hidayatulloh, M. A., Muslimah, A., & Mudarris, B. (2025).
Transformasi Kinerja Lembaga Pendidikan Islam Melalui Pendekatan Psikologi
Organisasi Yang Inovatif. Jim: Jurnal llmu Multidisiplin, 1(1), 31-41.

Amiruddin, A. (2021). Amanah Dalam Perspektif Al-Quran (Studi Komparatif Tafsir Al-
Misbah Dan Al-Azhar). Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama
Islam, 11(4), 833. Https://Doi.0Org/10.22373/Jm.V11i4.4665

Basri, H. (2025). Manajemen Konflik Dalam Meningkatkan Budaya Organisasi Di Smp It
Mutiara Global Kecamatan Tambang Kabupaten Kampar.

Choirunisa, M. M., & Lae, M. Z. (2025). Analisis Keefektifan Manajemen Mutu Terpadu
Dalam Meningkatkan Kualitas Lembaga Pendidikan Islam. Mudir: Jurnal
Manajemen Pendidikan, 7(1), 76-82.

Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Eka Ariskawanti, S. (2022). Manajemen Evaluasi (Muhasabah) Diri. Jurnal Lentera, 21(2),
224-225.

Fifitrotin, R. M. (2024). Membangun Tim Kerja Yang Kuat Strategi Efektif Untuk Kolaborasi
Dan Sinergi. 1(4).

Hidayah, H., Vriyatna, M., & Mak’ris, A. (2021). Teori Manajemen Pendidikan Islam. 1(1).

Hidayat, Y., Toyibah, E. H., Nurwahidah, 1., & Ilyas, D. (2023). Manajemen Pendidikan
Islam. Jurnal lImu Komunikasi, 6(2).

Imelda, R., & Harahap, M. Y. (2023). Muhasabah An-Nafs Untuk Mengenali Potensi Diri
Siswa Di Madrasah Aliyah Swasta Miftahussalam Medan. Jurnal Pendidikan Dan
Kewirausahaan, 11(2), 400—414. Https://Do0i.0Org/10.47668/Pkwu.V11i2.748

Iryani, E., & Tersta, F. W. (2019). Ukhuwah Islamiyah Dan Perananan Masyarakat Islam
Dalam Mewujudkan Perdamaian: Studi Literatur. Jurnal I[lmiah Universitas
Batanghari Jambi, 19(2), 401. Https://Do1.0rg/10.33087/Jiubj.V19i2.688

Khoiri, M. H. M., Wahhab, M. N., Apriyanto, A., & Fathoni, T. (2024). Esensi
Kepemimpinan Partisipatif Dalam Membangun Budaya Kerja Kolaboratif Yang
Berkelanjutan.

M. Ikhsan Fauzi, T. H. (2021). Konsep Amanh Dalam Perspektif Al-Qur’an. Journal Al
Irfani: Studi Al- Qur’an Dan Tafsir, 2(1), 16.

Mahira B. (2017). Evaluasi Belajar Peserta Didik (Siswa). Jurnal Idaarah, 1(2), 258.

Masruroh, L. (2025). Peran Nilai-Nilai Islam Dalam Meningkatkan Motivasi Kerja Tenaga
Kependidikan. Cerdas-Jurnal Pendidikan, 4(1), 1-14.

Muti Atus Sofiah, Rahma Nanda Nur Azizah, & Luat Happyana. (2024). Kolaborasi Guru
Dan Manajemen Sekolah Dalam Pengembangan Kurikulum Efektif. Jurnal Bintang
Manajemen, 2(3), 41-51. Https://Doi.Org/10.55606/Jubima.V2i3.3258

Muzakar, A., Djalilah, S. R., & Suhardi, M. (2024). Collaborative Confidence: Transforming
Teacher Performance Through Teamwork And Selt-Efficacy. Nidhomul Haq: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, 9(3), 744-755.

Setiabudi A. (2021). Hakikat Kerja Sama Dalam Pengembangan Manajemen Pendidikan
Islam. Jurnal Studi Islam, 8(1), 1-10.

Siti Mutkholingah. (2021). Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al Nafs) Dan Implikasinya
Bagi Pendidikan Agama Islam Ta’limuna. 10(1), 70.

Tim Dosen Pai Universitas Jambi. (2018). Pendidikan Agama Islam Berbasis Karakter Dan
Moderasi Islam. Referensi (Gp Press Group).

Zulia Devi Ananta, Ari Puji Astuti, Putri Ananta Rahayu, Moh Jauhari Ibrahim, & M. Isa
Anshori. (2024). Memahami Tindakan Diskriminasi Di Tempat Kerja: Perspektif
Hukum Dan Etika. Trending: Jurnal Manajemen Dan Ekonomi, 2(3), 106—120.
Https://Do1.0rg/10.30640/Trending.V2i3.2638

Vol. 3 No. 1 (2025) 1 — 16 | ISSN: 3047-244X
DOI:10.35905/edium.v3i1.13355



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

