JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 26
ISSN:

KONTROVERSI DAN ETIKA DALAM PELAKSANAAN KELUARGA BERENCANA DENGAN
METODE ABORSI PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN KESEHATAN

Artikel

Nur Hazmi Asyikin, Islamul Haq
Keluarga Berencana, Hukum Islam

Aborsi, Hukum Islam, Etika Keluarga Berencana

Indonesia

Kontroversi dan etika dalam pelaksanaan keluarga berencana dengan
metode aborsi merupakan isu yang kompleks, terutama ketika dilihat
dari perspektif hukum Islam dan kesehatan. Aborsi sebagai metode
kontrasepsi sering kali menimbulkan perdebatan, mengingat posisi
hukum Islam yang umumnya melarang praktik ini kecuali dalam kondisi
tertentu. Dalam hukum Islam, aborsi dianggap sah hanya jika dilakukan
sebelum usia janin mencapai 120 hari, atau jika kesehatan ibu dalam
bahaya. Perspektif kesehatan menekankan pentingnya keselamatan dan
kesejahteraan ibu serta dampak jangka panjang bagi kesehatan
reproduktifnya.

Kajian ini bertujuan untuk mengeksplorasi ketegangan antara kebijakan
keluarga berencana yang memanfaatkan metode aborsi dan prinsip
etika hukum Islam, serta dampaknya terhadap keharmonisan keluarga.
Penelitian ini juga akan menganalisis bagaimana kebijakan tersebut
diimplementasikan di negara-negara dengan mayoritas Muslim dan
bagaimana mereka menavigasi konflik antara hukum agama dan
kebutuhan kesehatan masyarakat. Dengan pendekatan kualitatif, studi
ini akan menyajikan pandangan para ahli hukum Islam, praktisi
kesehatan, serta masyarakat untuk memberikan gambaran menyeluruh
tentang tantangan dan solusi dalam pelaksanaan keluarga berencana
dengan metode aborsi.

Step by Step :

Submitted: - | Reviewed: - | Revised: - | Accepted: -



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 27
ISSN:

KONTROVERSI DAN ETIKA DALAM PELAKSANAAN KELUARGA BERENCANA DENGAN
METODE ABORSI PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN KESEHATAN

Nur Hasmi Asyikin?

Pascasarjana IAIN Parepare, E-mail: nrhzmiasyikin@gmail.com

Islamul Haq?

Pascasarjana IAIN Parepare, E-mail: islamulhaq®@iainpare.ac.id

PENDAHULUAN

Keluarga berencana (KB) merupakan salah satu kebijakan kesehatan yang
bertujuan untuk mengontrol pertumbuhan penduduk dan meningkatkan kualitas hidup
masyarakat.!Namun, dalam praktiknya, terdapat berbagai metode yang menimbulkan
kontroversi, salah satunya adalah aborsi. Dalam konteks hukum Islam, aborsi sering kali
dipandang sebagai tindakan yang melanggar prinsip-prinsip syariah, meskipun dalam
beberapa situasi tertentu, ada pandangan yang membolehkan praktik ini.Z Oleh karena itu,
analisis mengenai kontroversi dan etika dalam pelaksanaan KB melalui metode aborsi
perlu ditinjau dari perspektif hukum Islam dan kesehatan.

Kontroversi mengenai aborsi sebagai metode KB terutama muncul karena
perbedaan pandangan dalam menafsirkan hukum Islam dan prinsip etika medis. Dalam
Islam, nyawa dianggap suci dan tidak boleh dihilangkan tanpa alasan yang sah. Namun,
ada situasi tertentu, seperti ketika nyawa ibu dalam bahaya, di mana aborsi dapat
dianggap diperbolehkan.3 Di sisi lain, dari sudut pandang kesehatan, aborsi dapat
dilakukan untuk menghindari risiko kesehatan serius bagi ibu atau janin, tetapi tetap
memerlukan pertimbangan etis yang mendalam.*

Sebagai contoh, dalam kasus kehamilan yang mengancam nyawa ibu, beberapa
ulama berpendapat bahwa aborsi dapat diizinkan berdasarkan prinsip 'darurat’ dalam

hukum Islam. Di sisi lain, pandangan ini tidak diterima secara universal, dengan banyak

1 Anggraeni, ‘Implementasi Program Kampung Keluarga Berencana Dalam Meningkatkan Kualitas Hidup
Masyarakat (Studi Kasus Desa Sumberkarang Kabupaten Mojokerto)’, Respon Publik, 14.1 (2020), p. 32.

z2 Rahmat Ramadhan Mz, ‘Faktor-Faktor Abortus Provocatus Dalam Perspektif Maqasid Syariah’, As-Syar i:
Jurnal Bimbingan & Konseling Keluarga, 6.1 (2024), 535-42.

3 Rohmat Rohmat and others, ‘Tinjauan Pelaksanaan Hukum Aborsi Bagi Korban Pelecehan Seksual Sedarah
Dalam Perspektif Islam Dan Kenegaraan’, Pikukuh: Jurnal Hukum Dan Kearifan Lokal, 1.1 (2024), 20-36.

4 Dorteis Yenjau, Muhammad Yusuf, and Hudi Yusuf, ‘Pemahaman Aborsi: Tinjauan Dari Perspektif Teori
Kedokteran Dan Hukum’, Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 1.2 (2024), 2725-35.


mailto:nrhzmiasyikin@gmail.com
mailto:islamulhaq@iainpare.ac.id

JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 28
ISSN:

ulama yang tetap menganggap aborsi sebagai tindakan yang tidak boleh dilakukan. Di
ranah kesehatan, dokter sering kali dihadapkan pada dilema etis ketika harus memilih
antara menyelamatkan nyawa ibu atau mempertahankan kehamilan yang berisiko tinggi.
Dilema ini semakin memperkuat kontroversi mengenai pelaksanaan KB dengan metode
aborsi.

Kontroversi dan dilema etika ini menunjukkan bahwa pelaksanaan KB melalui
metode aborsi memerlukan pendekatan yang hati-hati dan komprehensif. Hukum Islam
menawarkan berbagai perspektif yang perlu dipertimbangkan, sementara prinsip-prinsip
kesehatan memberikan panduan yang berfokus pada keselamatan dan kesejahteraan
pasien. Keseimbangan antara kedua perspektif ini sangat penting untuk memastikan
bahwa kebijakan KB yang diterapkan tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga etis.

Pemerintah dan lembaga keagamaan memiliki peran penting dalam membentuk
kebijakan dan panduan terkait keluarga berencana, termasuk penggunaan metode aborsi.
Pemerintah sering kali mengadopsi kebijakan yang bertujuan untuk mengendalikan
pertumbuhan penduduk dan meningkatkan kesehatan masyarakat.5 Sementara itu,
lembaga keagamaan, khususnya dalam konteks Islam, memberikan panduan yang
berlandaskan pada prinsip-prinsip syariah. Keduanya berperan dalam memastikan bahwa
kebijakan yang diterapkan sesuai dengan nilai-nilai agama dan norma-norma sosial.

Sering kali, ada konflik antara hukum negara yang cenderung lebih fleksibel dalam
mengakomodasi situasi darurat, dan hukum agama yang lebih ketat dalam hal pelarangan
aborsi. Dalam beberapa negara mayoritas Muslim, hukum aborsi dipengaruhi oleh
interpretasi hukum Islam yang ketat, sementara di negara lain, hukum negara
memungkinkan aborsi dalam kondisi tertentu, seperti kehamilan akibat perkosaan atau
ancaman terhadap nyawa ibu.¢ Konflik ini menciptakan ketegangan antara otoritas agama
dan otoritas negara dalam merumuskan kebijakan yang seimbang dan adil.

Misalnya, di Indonesia, aborsi diizinkan secara hukum dalam kondisi tertentu, namun
tetap memerlukan persetujuan dari dua dokter dan konseling dari ahli agama. Di negara-

negara seperti Arab Saudi, aborsi sangat dibatasi kecuali dalam kasus di mana kehidupan

5 Larasati Larasati and others, ‘Peranan Dinas Pengendalian Penduduk Dan Keluarga Berencana Dalam
Pengendalian Pertumbuhan Penduduk’, Perspektif, 7.1 (2018), 13-18.

6 Siti Fatimah, ‘Predisposisi Kriminal Tindak Pidana Perzinahan Dan Aborsi Dalam Pelaksanaan Peraturan
Pemerintah Nomor 61 Tahun 2014 Tentang Kesehatan Reproduksi.’, Legal Standing: Jurnal [Imu Hukum,
5.1 (2021), 56-72.



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 29
ISSN:

ibu berada dalam bahaya serius.” Perbedaan kebijakan ini mencerminkan bagaimana
interpretasi hukum Islam dapat bervariasi, bergantung pada konteks sosial, politik, dan
hukum yang berlaku di masing-masing negara.

Tantangan terbesar dalam menerapkan kebijakan keluarga berencana yang
melibatkan aborsi adalah memastikan bahwa kebijakan tersebut sesuai dengan prinsip-
prinsip keagamaan dan nilai-nilai masyarakat, sambil tetap mempertimbangkan
kebutuhan kesehatan dan kesejahteraan individu.® Tidak jarang, kebijakan yang
diterapkan menimbulkan protes dari kelompok agama atau masyarakat yang merasa
kebijakan tersebut bertentangan dengan keyakinan mereka. Oleh karena itu, dialog antara
pemerintah, tokoh agama, dan masyarakat menjadi penting untuk mencapai kesepahaman.

Dari penelitian terdahulu yang relevan dari Lestari, Siti (2018) Tentang
"Pandangan Masyarakat terhadap Aborsi sebagai Bagian dari Keluarga Berencana: Studi."
Penelitian ini mengeksplorasi pandangan masyarakat terhadap aborsi dalam konteks
keluarga berencana di sebuah desa tertentu. Fokusnya pada bagaimana pandangan agama
dan sosial mempengaruhi sikap terhadap aborsi.? Selain itu penelitian M.Abdulsalam.
(2017) Tentang "Kebijakan Pemerintah dan Kontroversi Aborsi dalam Keluarga Berencana
di Indonesia." Penelitian ini membahas kebijakan pemerintah terkait aborsi sebagai
metode keluarga berencana di Indonesia dan kontroversi yang muncul dari perspektif
hukum Islam dan sosial. Dan juga dalam penelitian Ayuningtyas. (2020). Tentang "Dilema
Etika dan Kesehatan dalam Pelaksanaan Aborsi di Klinik Kesehatan." Penelitian ini
mengeksplorasi dilema etika dan kesehatan yang dihadapi oleh tenaga medis dalam
pelaksanaan aborsi. Studi ini juga meneliti dampak kesehatan fisik dan mental pada wanita
yang menjalani aborsi.10

Perbedaan antara penelitian-penelitian terdahulu tentang kontroversi dan etika

dalam pelaksanaan keluarga berencana dengan metode aborsi dari perspektif hukum

7 Muhammad Syammil Bin Jaafar, ‘Tindakan Euthanasia Dalam Perspektif Maqasid Syariah (Studi
Perbandingan Antara Pendapat Yusuf Qardhawi Dan Muhammad Bin Muhammad Al-Mukhtar Al-
Syinqithi)’ (UIN Ar-Raniry Fakultas Syariah dan Hukum, 2023).

8 Krismono Krismono and Rabik Dzulfikar Rahman, ‘The Influence Out-Of-Wedlock Birth on Child Custody in
Gunungkidul, Yogyakarta: A Sosio-Legal Analysis’, Qanun, 2.1 (2024), 43-59.

9 Astriana Dwi Lestari, ‘Penggunaan Alat Kontrasepsi Spiral Perspektif Magashidus Syari’ah’ (IAIN Metro,
2018).

10 Dumilah Ayuningtyas and others, ‘Etika Kesehatan Pada Persalinan Melalui Sectio Caesarea Tanpa Indikasi
Medis Bioethics in Childbirth through Sectio Caesaria without Medical Indication’, Jurnal Mkmi, 14.1
(2018), 9-16.



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 30
ISSN:

Islam dan kesehatan terletak pada fokus, pendekatan, dan lingkup kajian yang digunakan.
meskipun semua penelitian tersebut berhubungan dengan kontroversi dan etika dalam
pelaksanaan keluarga berencana dengan metode aborsi, setiap penelitian menawarkan
perspektif yang berbeda berdasarkan fokus, pendekatan, lingkup kajian, serta sumber data
dan metode analisis yang digunakan.

Edukasi menjadi kunci dalam mengurangi kontroversi dan meminimalkan
kesalahpahaman terkait aborsi sebagai bagian dari kebijakan keluarga berencana. Dengan
pemahaman yang lebih baik tentang hukum Islam dan kesehatan, masyarakat diharapkan
dapat membuat keputusan yang lebih informasional dan etis.1! Pendidikan ini juga penting
bagi para penyedia layanan kesehatan yang harus mematuhi kebijakan sambil
menghormati keyakinan pasien mereka.

Setelah memahami latar belakang konflik dan etika dalam kebijakan KB dengan
metode aborsi, penting untuk menyelidiki lebih jauh bagaimana interaksi antara hukum
Islam dan prinsip kesehatan membentuk panduan praktis. Bagian berikutnya dari tulisan
ini akan membahas secara mendalam pandangan hukum Islam tentang aborsi, standar

etika medis, serta dampaknya terhadap kebijakan keluarga berencana di berbagai negara
Muslim.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Pendekatan ini dipilih untuk
mendapatkan pemahaman mendalam mengenai kontroversi dan etika dalam pelaksanaan
keluarga berencana dengan metode aborsi dari perspektif hukum Islam dan kesehatan.
Studi kasus ini berfokus pada negara Indonesia suatu wilayah yang memiliki relevansi
tinggi dengan topik penelitian tepatnya di Provinsi Sulawesi Selatan.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

1. Interaksi antara Hukum Islam dan Prinsip Kesehatan

Interaksi antara hukum Islam dan prinsip kesehatan dalam membentuk panduan
praktis merupakan proses yang dinamis dan kompleks. Kedua bidang ini sering kali
memiliki tujuan yang sama, yaitu melindungi kehidupan dan kesejahteraan individu, tetapi
pendekatan yang digunakan bisa berbeda. Dalam konteks keluarga berencana, terutama
ketika melibatkan metode aborsi, interaksi ini mencakup dialog antara norma-norma

11 Indra Muda and Beby Masito Batubara, ‘Peranan Dinas Pengendalian Penduduk Dan Keluarga Berencana
Dalam Pengendalian Pertumbuhan Penduduk Di Kota Medan’, 2018.



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1] 31
ISSN:

keagamaan yang diturunkan dari teks-teks suci dan prinsip-prinsip etika medis yang
berlandaskan pada ilmu pengetahuan modern.12

Hukum Islam, atau syariah, memberikan pedoman yang mendasar tentang
perlindungan kehidupan, di mana nyawa manusia, termasuk janin, dianggap sangat sakral.
Dalam Islam, aborsi umumnya dilarang karena dianggap sebagai tindakan mengambil
nyawa, kecuali dalam kondisi tertentu yang diizinkan oleh beberapa interpretasi syariah.
Misalnya, jika kehamilan tersebut mengancam nyawa ibu, sebagian ulama membolehkan
aborsi berdasarkan prinsip "darurat" atau "kebutuhan mendesak" (dharurah), yang
memungkinkan pengecualian terhadap larangan umum untuk mencegah kerugian yang
lebih besar. Panduan praktis dari perspektif Islam ini sering kali dituangkan dalam bentuk
fatwa yang dikeluarkan oleh ulama atau lembaga keagamaan, yang kemudian menjadi
acuan dalam praktik medis di negara-negara dengan mayoritas Muslim.

Di sisi lain, prinsip-prinsip kesehatan yang diadopsi oleh profesi medis global
mengutamakan kesehatan fisik dan mental pasien. Dalam konteks aborsi, prinsip
kesehatan memfokuskan pada evaluasi medis objektif untuk menentukan risiko yang
dihadapi oleh ibu atau janin. Misalnya, dalam situasi di mana kehamilan dapat
menyebabkan komplikasi serius atau bahkan kematian, aborsi dianggap sebagai langkah
medis yang diperlukan. Prinsip ini berlandaskan pada etika medis yang mengutamakan
"do no harm" (tidak membahayakan) dan "beneficence" (berbuat baik), yang berarti bahwa
dokter harus mengambil tindakan yang paling aman dan bermanfaat bagi pasiennya.

Ketika hukum Islam dan prinsip kesehatan berinteraksi, panduan praktis yang
dihasilkan biasanya merupakan hasil kompromi antara nilai-nilai keagamaan dan
kebutuhan medis. Misalnya, di banyak negara Muslim, panduan aborsi yang diizinkan
dalam kondisi darurat disusun sedemikian rupa untuk mematuhi prinsip-prinsip syariah,
sambil tetap memberikan ruang bagi pertimbangan medis. Di Indonesia, misalnya,
peraturan mengenai aborsi mensyaratkan persetujuan dari dua dokter dan konseling dari
seorang ahli agama, yang mencerminkan upaya untuk menyeimbangkan antara hukum
Islam dan prinsip kesehatan.

Interaksi ini juga terlihat dalam pendidikan medis di negara-negara Muslim, di
mana kurikulum sering kali mencakup studi tentang etika Islam dan hukum medis Islam
(figh al-tibb). Ini membantu para dokter memahami bagaimana menerapkan prinsip-
prinsip medis dalam kerangka hukum Islam, sehingga mereka dapat membuat keputusan
yang tidak hanya secara medis benar tetapi juga sesuai dengan nilai-nilai agama pasien
mereka. Dalam praktiknya, panduan ini diterapkan dengan mempertimbangkan kondisi
lokal dan sensitivitas budaya, sehingga lebih relevan dan dapat diterima oleh masyarakat
setempat.

Pada akhirnya, panduan praktis yang dibentuk dari interaksi antara hukum Islam dan
prinsip kesehatan bertujuan untuk menciptakan kebijakan dan praktik medis yang

12 Khalid Rahman and Aditia Muhammad Noor, Moderasi Beragama Di Tengah Pergumulan Ideologi
Ekstremisme (Universitas Brawijaya Press, 2020).



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1] 32
ISSN:

menghormati nilai-nilai agama dan pada saat yang sama, melindungi kesehatan dan
kesejahteraan individu. Panduan ini biasanya melibatkan penyesuaian yang hati-hati dan
dialog berkelanjutan antara ulama, praktisi kesehatan, dan pembuat kebijakan untuk
memastikan bahwa mereka sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan tetap
relevan dengan kebutuhan masyarakat.

1. Pandangan Hukum Islam Tentang Aborsi, Standar Etika Medis, Serta
Dampaknya Terhadap Kebijakan Keluarga Berencana Di Berbagai Negara
Muslim

Dalam pandangan hukum Islam, aborsi merupakan isu yang kompleks dan sensitif,
dengan berbagai pendapat yang berkembang di kalangan ulama. Pada dasarnya, Islam
menganggap kehidupan janin sebagai sesuatu yang suci dan harus dilindungi. Ada
perbedaan pandangan mengenai kapan kehidupan janin dimulai, tetapi banyak ulama
berpendapat bahwa kehidupan dimulai ketika ruh ditiupkan ke janin pada usia 120 hari
(sekitar 4 bulan).13 Oleh karena itu, aborsi setelah usia kehamilan ini umumnya tidak
diperbolehkan, kecuali dalam keadaan darurat yang mengancam nyawa ibu.

Dalam kondisi darurat, seperti jika kehamilan mengancam nyawa ibu atau jika janin
mengalami cacat yang parah yang akan menyebabkan penderitaan luar biasa, beberapa
ulama memperbolehkan aborsi bahkan sebelum 120 hari, asalkan ada dasar medis yang
kuat. Namun, aborsi yang dilakukan karena alasan sosial atau ekonomi, seperti keinginan
untuk mengatur ukuran keluarga atau alasan finansial, umumnya tidak diterima dalam
hukum Islam.14

Standar etika medis dalam Islam sangat menekankan pada prinsip non-maleficence,
yaitu tidak melakukan tindakan yang dapat membahayakan pasien, baik ibu maupun janin.
Prinsip menjaga kehidupan merupakan salah satu tujuan utama dalam hukum Islam
(maqasid al-shariah), sehingga setiap tindakan medis, termasuk aborsi, harus
dipertimbangkan dengan hati-hati untuk memastikan bahwa itu adalah pilihan terbaik
demi menjaga kehidupan yang lebih besar, seperti menyelamatkan nyawa ibu.1> Dalam
kasus yang kompleks, sering kali diperlukan konsultasi dengan ulama atau ahli agama
untuk memastikan bahwa keputusan medis sejalan dengan prinsip-prinsip agama.

Dampak pandangan Islam tentang aborsi terhadap kebijakan keluarga berencana di
negara-negara Muslim sangat bervariasi. Kebijakan ini bergantung pada interpretasi lokal
terhadap hukum Islam, serta konteks sosial dan politik masing-masing negara. Di
beberapa negara seperti Turki dan Tunisia, aborsi diizinkan dengan batasan tertentu,
sementara di negara-negara seperti Arab Saudi dan Iran, aborsi sangat dibatasi dan hanya

13 Zulfahmi Alwi, ‘Abortus Dalam Pandangan Hukum Islam’, Hunafa: Jurnal Studia Islamika, 10.2 (2013), 293-
321.

14 Mumtazah Mumtazah, ‘Tinjauan Hukum Islam Terhadap Keputusan Menikah Tanpa Anak Atau Childfree
(Studi Kasus Konten Kreator Youtube Gita Savitri Devi)’ (UIN Prof. KH Saifuddin Zuhri, 2022).

15 Rina Juliana, M Pd I Noviriani, and M Pd Dedi Yuisman, USHUL FIQIH II (CV. DOTPLUS Publisher, 2024).



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1] 33
ISSN:

diizinkan dalam kondisi darurat.16 Negara-negara yang menerapkan hukum Islam sebagai
dasar hukum negara cenderung memiliki kebijakan yang lebih ketat terkait aborsi. Namun,
negara-negara yang mengadopsi pendekatan sekuler atau menggabungkan hukum sipil
dengan prinsip-prinsip Islam mungkin memiliki kebijakan yang lebih fleksibel.

Pandangan hukum Islam tentang aborsi adalah cerminan dari prinsip-prinsip moral
dan spiritual yang mendalam, yang menganggap setiap kehidupan sebagai anugerah dari
Allah yang harus dihormati dan dilindungi. Ulama dalam Islam menekankan pentingnya
memahami kapan kehidupan janin dimulai, karena hal ini menjadi dasar dalam
menentukan kebolehan aborsi. Meskipun banyak ulama berpendapat bahwa ruh ditiupkan
ke janin pada usia 120 hari, ada juga yang berpandangan bahwa kehidupan dimulai lebih
awal, seperti pada saat pembuahan atau setelah janin mencapai tahap tertentu dalam
perkembangannya. Oleh karena itu, perdebatan tentang kapan aborsi boleh dilakukan
menjadi sangat relevan dalam diskusi hukum Islam, terutama dalam konteks keluarga
berencana.

Selain itu, pandangan hukum Islam tentang aborsi tidak hanya bergantung pada
tahapan perkembangan janin, tetapi juga pada alasan yang mendasari keputusan untuk
aborsi. Dalam Islam, menjaga nyawa ibu memiliki prioritas tinggi, dan jika kehamilan
mengancam nyawa ibu, aborsi dapat diperbolehkan sebagai upaya untuk menyelamatkan
kehidupan. Namun, alasan-alasan yang bersifat sosial atau ekonomi, seperti menghindari
tanggungan finansial atau mengatur ukuran keluarga, umumnya tidak dianggap sah untuk
melegitimasi aborsi. Ini mencerminkan pandangan bahwa kehidupan, baik itu janin
maupun ibu, memiliki nilai yang tidak dapat dinegosiasikan, kecuali dalam situasi yang
benar-benar darurat.

Standar etika medis dalam Islam sangat terikat pada prinsip-prinsip moral yang
kuat, seperti non-maleficence (tidak membahayakan) dan beneficence (melakukan
kebaikan).1” Dalam konteks aborsi, dokter Muslim dihadapkan pada dilema antara
menghormati kehidupan janin dan memenuhi kewajiban untuk melindungi kesehatan dan
nyawa ibu. Oleh karena itu, konsultasi dengan ulama atau ahli agama sering kali
diperlukan untuk memastikan bahwa keputusan medis, termasuk aborsi, sejalan dengan
ajaran Islam. Prinsip magqasid al-shariah, yang menekankan pada perlindungan nyawa,
keturunan, dan harta, menjadi landasan dalam mempertimbangkan etika aborsi dalam
konteks medis.

Kebijakan keluarga berencana di negara-negara Muslim sangat bervariasi,
mencerminkan keberagaman dalam interpretasi hukum Islam serta pengaruh konteks
sosial dan politik setempat. Negara-negara dengan pendekatan yang lebih sekuler
cenderung memiliki kebijakan yang lebih fleksibel terhadap aborsi, sementara negara-
negara yang lebih ketat dalam menerapkan syariat Islam cenderung memiliki batasan yang

16 Topo Santoso, Membumikan Hukum Pidana Islam: Penegakan Syariat Dalam Wacana Dan Agenda (Gema
Insani, 2003).

17M H Widyana Beta Arthanti and others, Prinsip-Prinsip Dasar Bioetika (Thalibul IImi Publishing &
Education, 2024).



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 34
ISSN:

lebih ketat. Kebijakan ini juga dipengaruhi oleh tingkat pemahaman dan penerimaan
masyarakat terhadap hukum Islam, serta kekuatan institusi agama dalam menentukan
kebijakan publik. Misalnya, di negara-negara seperti Tunisia, kebijakan aborsi lebih
longgar karena pengaruh pendekatan hukum yang lebih modern dan sekuler, sementara di
negara-negara seperti Arab Saudi, kebijakan aborsi sangat dibatasi oleh interpretasi ketat
terhadap syariat Islam.

Secara keseluruhan, pandangan hukum Islam tentang aborsi dan standar etika
medis memainkan peran penting dalam membentuk kebijakan keluarga berencana di
negara-negara Muslim. Sementara aborsi sebagai bagian dari keluarga berencana
umumnya tidak diterima, prinsip-prinsip Islam yang mendasari kebijakan tersebut
menekankan pada keseimbangan antara menjaga kehidupan, menjaga kesejahteraan ibu,
dan mematuhi etika medis. Dalam konteks ini, pemerintah di negara-negara Muslim sering
kali menghadapi tantangan dalam mengharmoniskan antara kebutuhan untuk mengatur
populasi melalui program keluarga berencana dan menjaga prinsip-prinsip moral dan
agama yang dianut masyarakat.

Keluarga berencana sendiri sering kali didukung oleh pemerintah di banyak negara
Muslim dan dianggap sebagai bagian dari tanggung jawab sosial untuk menjaga
kesejahteraan keluarga. Namun, metode keluarga berencana yang melibatkan aborsi
sebagai salah satu opsinya umumnya tidak diterima. Hukum Islam, dengan demikian,
memainkan peran penting dalam membentuk kebijakan keluarga berencana, menekankan
pada keseimbangan antara menjaga kehidupan dan menghormati prinsip-prinsip etika
medis.

PENUTUP

[slam memberikan panduan yang jelas tentang perlindungan kehidupan dan etika
medis, yang memengaruhi kebijakan terkait aborsi dan keluarga berencana di banyak
negara Muslim. Meskipun ada konsensus bahwa kehidupan janin harus dilindungi, ada
perbedaan interpretasi tentang kondisi di mana aborsi mungkin diperbolehkan. Kebijakan
negara-negara Muslim terkait aborsi dan keluarga berencana sangat dipengaruhi oleh
interpretasi lokal terhadap hukum Islam serta pertimbangan medis dan sosial.



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 35
ISSN:

DAFTAR PUSTAKA

Abdussalam, M Igbal, ‘Analisis Hukum Islam Terhadap Pandangan Tokoh Nu Dan Ldii
Tentang Program Keluarga Berencana (Kb)(Studi Pada Tokoh Pcnu Dan Dpd Ldii
Kota Bandar Lampung)’, Undergraduate Theses, Uin Raden Intan Lampung, 2020.

Alwi, Zulfahmi, ‘Abortus Dalam Pandangan Hukum Islam’, Hunafa: Jurnal Studia Islamika,
10.2 (2013)..

Anggraeni, dKkk, ‘Implementasi Program Kampung Keluarga Berencana Dalam
Meningkatkan Kualitas Hidup Masyarakat (Studi Kasus Desa Sumberkarang
Kabupaten Mojokerto)’, Respon Publik, 14.1 (2020)

Ayuningtyas, Dumilah, Ratih Oktarina, N Nyoman, and D Sutrisnawati, ‘Etika Kesehatan
Pada Persalinan Melalui Sectio Caesarea Tanpa Indikasi Medis Bioethics in
Childbirth through Sectio Caesaria without Medical Indication’, Jurnal Mkmi, 14.1
(2018).

Fatimah, Siti, ‘Predisposisi Kriminal Tindak Pidana Perzinahan Dan Aborsi Dalam
Pelaksanaan Peraturan Pemerintah Nomor 61 Tahun 2014 Tentang Kesehatan
Reproduksi.’, Legal Standing: Jurnal Imu Hukum, 5.1 (2021).

Jaafar, Muhammad Syammil Bin, ‘Tindakan Euthanasia Dalam Perspektif Maqasid Syariah
(Studi Perbandingan Antara Pendapat Yusuf Qardhawi Dan Muhammad Bin
Muhammad Al-Mukhtar Al-Syinqithi)’ (UIN Ar-Raniry Fakultas Syariah dan
Hukum, 2023).

Juliana, Rina, M Pd I Noviriani, and M Pd Dedi Yuisman, USHUL FIQIH II (CV. DOTPLUS
Publisher, 2024)

Krismono, Krismono, and Rabik Dzulfikar Rahman, ‘“The Influence Out-Of-Wedlock Birth
on Child Custody in Gunungkidul, Yogyakarta: A Sosio-Legal Analysis’, Qanun, 2.1
(2024).

Larasati, Larasati, Indra Muda, Beby Masitho Batubara, and Agung Suharyanto, ‘Peranan
Dinas Pengendalian Penduduk Dan Keluarga Berencana Dalam Pengendalian
Pertumbuhan Penduduk’, PERSPEKTIF, 7.1 (2018).

Lestari, Astriana Dwi, ‘Penggunaan Alat Kontrasepsi Spiral Perspektif Maqashidus Syari’ah’
(IAIN Metro, 2018)

Muda, Indra, and Beby Masito Batubara, ‘Peranan Dinas Pengendalian Penduduk Dan
Keluarga Berencana Dalam Pengendalian Pertumbuhan Penduduk Di Kota Medan’,
2018

Mumtazah, Mumtazah, ‘Tinjauan Hukum Islam Terhadap Keputusan Menikah Tanpa Anak
Atau Childfree (Studi Kasus Konten Kreator Youtube Gita Savitri Devi)’ (UIN Prof.
KH Saifuddin Zuhri, 2022)

Mz, Rahmat Ramadhan, ‘Faktor-Faktor Abortus Provocatus Dalam Perspektif Magasid
Syarial’, As-Syar i: Jurnal Bimbingan & Konseling Keluarga, 6.1 (2024).

Rahman, Khalid, and Aditia Muhammad Noor, Moderasi Beragama Di Tengah Pergumulan
Ideologi Ekstremisme (Universitas Brawijaya Press, 2020)



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 36
ISSN:

Rohmat, Rohmat, Intan Karunia Dewi, Tara Mayvinanda Riyadi, and Muhamad Parhan,
‘Tinjauan Pelaksanaan Hukum Aborsi Bagi Korban Pelecehan Seksual Sedarah
Dalam Perspektif Islam Dan Kenegaraan’, Pikukuh: Jurnal Hukum Dan Kearifan
Lokal, 1.1 (2024).

Santoso, Topo, Membumikan Hukum Pidana Islam: Penegakan Syariat Dalam Wacana Dan
Agenda (Gema Insani, 2003)

Widyana Beta Arthanti, M H, Muhammad Salsabeela Rusdi, M Si MM, Rika Yuliwulandari,
Sp KKLP, and Subsp FOMC, Prinsip-Prinsip Dasar Bioetika (Thalibul Ilmi Publishing
& Education, 2024)

Yenjau, Dorteis, Muhammad Yusuf, and Hudi Yusuf, ' PEMAHAMAN ABORSI: TINJAUAN
DARI PERSPEKTIF TEORI KEDOKTERAN DAN HUKUM’, Jurnal Intelek Dan
Cendikiawan Nusantara, 1.2 (2024).



