
JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 26 
                     ISSN: 

 
 

 

KONTROVERSI DAN ETIKA DALAM PELAKSANAAN KELUARGA BERENCANA DENGAN 

METODE ABORSI PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN KESEHATAN 

 

ID Naskah 

Tipe Artikel  

Penulis Nur Hazmi Asyikin, Islamul Haq 

Subjek Keluarga Berencana, Hukum Islam 

Kata Kunci Aborsi, Hukum Islam, Etika Keluarga Berencana 

Negara Asal 
Penulis 

Indonesia 

Abstrak Kontroversi dan etika dalam pelaksanaan keluarga berencana dengan 
metode aborsi merupakan isu yang kompleks, terutama ketika dilihat 
dari perspektif hukum Islam dan kesehatan. Aborsi sebagai metode 
kontrasepsi sering kali menimbulkan perdebatan, mengingat posisi 
hukum Islam yang umumnya melarang praktik ini kecuali dalam kondisi 
tertentu. Dalam hukum Islam, aborsi dianggap sah hanya jika dilakukan 
sebelum usia janin mencapai 120 hari, atau jika kesehatan ibu dalam 
bahaya. Perspektif kesehatan menekankan pentingnya keselamatan dan 
kesejahteraan ibu serta dampak jangka panjang bagi kesehatan 
reproduktifnya. 
Kajian ini bertujuan untuk mengeksplorasi ketegangan antara kebijakan 
keluarga berencana yang memanfaatkan metode aborsi dan prinsip 
etika hukum Islam, serta dampaknya terhadap keharmonisan keluarga. 
Penelitian ini juga akan menganalisis bagaimana kebijakan tersebut 
diimplementasikan di negara-negara dengan mayoritas Muslim dan 
bagaimana mereka menavigasi konflik antara hukum agama dan 
kebutuhan kesehatan masyarakat. Dengan pendekatan kualitatif, studi 
ini akan menyajikan pandangan para ahli hukum Islam, praktisi 
kesehatan, serta masyarakat untuk memberikan gambaran menyeluruh 
tentang tantangan dan solusi dalam pelaksanaan keluarga berencana 
dengan metode aborsi. 
 

 

Step by Step : 

Submitted: - | Reviewed: - | Revised: -  | Accepted: - 

 
  



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 27 
                     ISSN: 

 
 

 

KONTROVERSI DAN ETIKA DALAM PELAKSANAAN KELUARGA BERENCANA DENGAN 

METODE ABORSI PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN KESEHATAN 

 

Nur Hasmi Asyikin1 

Pascasarjana IAIN Parepare, E-mail: nrhzmiasyikin@gmail.com 

Islamul Haq2 

Pascasarjana IAIN Parepare, E-mail: islamulhaq@iainpare.ac.id  

 

PENDAHULUAN 

Keluarga berencana (KB) merupakan salah satu kebijakan kesehatan yang 

bertujuan untuk mengontrol pertumbuhan penduduk dan meningkatkan kualitas hidup 

masyarakat.1Namun, dalam praktiknya, terdapat berbagai metode yang menimbulkan 

kontroversi, salah satunya adalah aborsi. Dalam konteks hukum Islam, aborsi sering kali 

dipandang sebagai tindakan yang melanggar prinsip-prinsip syariah, meskipun dalam 

beberapa situasi tertentu, ada pandangan yang membolehkan praktik ini.2 Oleh karena itu, 

analisis mengenai kontroversi dan etika dalam pelaksanaan KB melalui metode aborsi 

perlu ditinjau dari perspektif hukum Islam dan kesehatan. 

Kontroversi mengenai aborsi sebagai metode KB terutama muncul karena 

perbedaan pandangan dalam menafsirkan hukum Islam dan prinsip etika medis. Dalam 

Islam, nyawa dianggap suci dan tidak boleh dihilangkan tanpa alasan yang sah. Namun, 

ada situasi tertentu, seperti ketika nyawa ibu dalam bahaya, di mana aborsi dapat 

dianggap diperbolehkan.3 Di sisi lain, dari sudut pandang kesehatan, aborsi dapat 

dilakukan untuk menghindari risiko kesehatan serius bagi ibu atau janin, tetapi tetap 

memerlukan pertimbangan etis yang mendalam.4 

Sebagai contoh, dalam kasus kehamilan yang mengancam nyawa ibu, beberapa 

ulama berpendapat bahwa aborsi dapat diizinkan berdasarkan prinsip 'darurat' dalam 

hukum Islam. Di sisi lain, pandangan ini tidak diterima secara universal, dengan banyak 

                                                     
1 Anggraeni, ‘Implementasi Program Kampung Keluarga Berencana Dalam Meningkatkan Kualitas Hidup 

Masyarakat (Studi Kasus Desa Sumberkarang Kabupaten Mojokerto)’, Respon Publik, 14.1 (2020), p. 32. 
2 Rahmat Ramadhan Mz, ‘Faktor-Faktor Abortus Provocatus Dalam Perspektif Maqasid Syariah’, As-Syar i: 

Jurnal Bimbingan & Konseling Keluarga, 6.1 (2024), 535–42. 
3 Rohmat Rohmat and others, ‘Tinjauan Pelaksanaan Hukum Aborsi Bagi Korban Pelecehan Seksual Sedarah 

Dalam Perspektif Islam Dan Kenegaraan’, Pikukuh: Jurnal Hukum Dan Kearifan Lokal, 1.1 (2024), 20–36. 
4 Dorteis Yenjau, Muhammad Yusuf, and Hudi Yusuf, ‘Pemahaman Aborsi: Tinjauan Dari Perspektif Teori 

Kedokteran Dan Hukum’, Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 1.2 (2024), 2725–35. 

mailto:nrhzmiasyikin@gmail.com
mailto:islamulhaq@iainpare.ac.id


JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 28 
                     ISSN: 

 
 

 

ulama yang tetap menganggap aborsi sebagai tindakan yang tidak boleh dilakukan. Di 

ranah kesehatan, dokter sering kali dihadapkan pada dilema etis ketika harus memilih 

antara menyelamatkan nyawa ibu atau mempertahankan kehamilan yang berisiko tinggi. 

Dilema ini semakin memperkuat kontroversi mengenai pelaksanaan KB dengan metode 

aborsi. 

Kontroversi dan dilema etika ini menunjukkan bahwa pelaksanaan KB melalui 

metode aborsi memerlukan pendekatan yang hati-hati dan komprehensif. Hukum Islam 

menawarkan berbagai perspektif yang perlu dipertimbangkan, sementara prinsip-prinsip 

kesehatan memberikan panduan yang berfokus pada keselamatan dan kesejahteraan 

pasien. Keseimbangan antara kedua perspektif ini sangat penting untuk memastikan 

bahwa kebijakan KB yang diterapkan tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga etis. 

Pemerintah dan lembaga keagamaan memiliki peran penting dalam membentuk 

kebijakan dan panduan terkait keluarga berencana, termasuk penggunaan metode aborsi. 

Pemerintah sering kali mengadopsi kebijakan yang bertujuan untuk mengendalikan 

pertumbuhan penduduk dan meningkatkan kesehatan masyarakat. 5  Sementara itu, 

lembaga keagamaan, khususnya dalam konteks Islam, memberikan panduan yang 

berlandaskan pada prinsip-prinsip syariah. Keduanya berperan dalam memastikan bahwa 

kebijakan yang diterapkan sesuai dengan nilai-nilai agama dan norma-norma sosial. 

Sering kali, ada konflik antara hukum negara yang cenderung lebih fleksibel dalam 

mengakomodasi situasi darurat, dan hukum agama yang lebih ketat dalam hal pelarangan 

aborsi. Dalam beberapa negara mayoritas Muslim, hukum aborsi dipengaruhi oleh 

interpretasi hukum Islam yang ketat, sementara di negara lain, hukum negara 

memungkinkan aborsi dalam kondisi tertentu, seperti kehamilan akibat perkosaan atau 

ancaman terhadap nyawa ibu.6 Konflik ini menciptakan ketegangan antara otoritas agama 

dan otoritas negara dalam merumuskan kebijakan yang seimbang dan adil. 

Misalnya, di Indonesia, aborsi diizinkan secara hukum dalam kondisi tertentu, namun 

tetap memerlukan persetujuan dari dua dokter dan konseling dari ahli agama. Di negara-

negara seperti Arab Saudi, aborsi sangat dibatasi kecuali dalam kasus di mana kehidupan 

                                                     
5 Larasati Larasati and others, ‘Peranan Dinas Pengendalian Penduduk Dan Keluarga Berencana Dalam 

Pengendalian Pertumbuhan Penduduk’, Perspektif, 7.1 (2018), 13–18. 
6 Siti Fatimah, ‘Predisposisi Kriminal Tindak Pidana Perzinahan Dan Aborsi Dalam Pelaksanaan Peraturan 

Pemerintah Nomor 61 Tahun 2014 Tentang Kesehatan Reproduksi.’, Legal Standing: Jurnal Ilmu Hukum, 
5.1 (2021), 56–72. 



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 29 
                     ISSN: 

 
 

 

ibu berada dalam bahaya serius.7 Perbedaan kebijakan ini mencerminkan bagaimana 

interpretasi hukum Islam dapat bervariasi, bergantung pada konteks sosial, politik, dan 

hukum yang berlaku di masing-masing negara. 

Tantangan terbesar dalam menerapkan kebijakan keluarga berencana yang 

melibatkan aborsi adalah memastikan bahwa kebijakan tersebut sesuai dengan prinsip-

prinsip keagamaan dan nilai-nilai masyarakat, sambil tetap mempertimbangkan 

kebutuhan kesehatan dan kesejahteraan individu. 8  Tidak jarang, kebijakan yang 

diterapkan menimbulkan protes dari kelompok agama atau masyarakat yang merasa 

kebijakan tersebut bertentangan dengan keyakinan mereka. Oleh karena itu, dialog antara 

pemerintah, tokoh agama, dan masyarakat menjadi penting untuk mencapai kesepahaman. 

Dari penelitian terdahulu yang relevan dari Lestari, Siti (2018) Tentang 

"Pandangan Masyarakat terhadap Aborsi sebagai Bagian dari Keluarga Berencana: Studi." 

Penelitian ini mengeksplorasi pandangan masyarakat terhadap aborsi dalam konteks 

keluarga berencana di sebuah desa tertentu. Fokusnya pada bagaimana pandangan agama 

dan sosial mempengaruhi sikap terhadap aborsi.9 Selain itu penelitian M.Abdulsalam. 

(2017) Tentang "Kebijakan Pemerintah dan Kontroversi Aborsi dalam Keluarga Berencana 

di Indonesia." Penelitian ini membahas kebijakan pemerintah terkait aborsi sebagai 

metode keluarga berencana di Indonesia dan kontroversi yang muncul dari perspektif 

hukum Islam dan sosial. Dan juga dalam penelitian Ayuningtyas. (2020). Tentang "Dilema 

Etika dan Kesehatan dalam Pelaksanaan Aborsi di Klinik Kesehatan." Penelitian ini 

mengeksplorasi dilema etika dan kesehatan yang dihadapi oleh tenaga medis dalam 

pelaksanaan aborsi. Studi ini juga meneliti dampak kesehatan fisik dan mental pada wanita 

yang menjalani aborsi.10 

Perbedaan antara penelitian-penelitian terdahulu tentang kontroversi dan etika 

dalam pelaksanaan keluarga berencana dengan metode aborsi dari perspektif hukum 

                                                     
7  Muhammad Syammil Bin Jaafar, ‘Tindakan Euthanasia Dalam Perspektif Maqasid Syariah (Studi 

Perbandingan Antara Pendapat Yusuf Qardhawi Dan Muhammad Bin Muhammad Al-Mukhtar Al-
Syinqithi)’ (UIN Ar-Raniry Fakultas Syariah dan Hukum, 2023). 

8 Krismono Krismono and Rabik Dzulfikar Rahman, ‘The Influence Out-Of-Wedlock Birth on Child Custody in 
Gunungkidul, Yogyakarta: A Sosio-Legal Analysis’, Qanun, 2.1 (2024), 43–59. 

9 Astriana Dwi Lestari, ‘Penggunaan Alat Kontrasepsi Spiral Perspektif Maqashidus Syari’ah’ (IAIN Metro, 
2018). 

10 Dumilah Ayuningtyas and others, ‘Etika Kesehatan Pada Persalinan Melalui Sectio Caesarea Tanpa Indikasi 
Medis Bioethics in Childbirth through Sectio Caesaria without Medical Indication’, Jurnal Mkmi, 14.1 
(2018), 9–16. 



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 30 
                     ISSN: 

 
 

 

Islam dan kesehatan terletak pada fokus, pendekatan, dan lingkup kajian yang digunakan. 

meskipun semua penelitian tersebut berhubungan dengan kontroversi dan etika dalam 

pelaksanaan keluarga berencana dengan metode aborsi, setiap penelitian menawarkan 

perspektif yang berbeda berdasarkan fokus, pendekatan, lingkup kajian, serta sumber data 

dan metode analisis yang digunakan. 

Edukasi menjadi kunci dalam mengurangi kontroversi dan meminimalkan 

kesalahpahaman terkait aborsi sebagai bagian dari kebijakan keluarga berencana. Dengan 

pemahaman yang lebih baik tentang hukum Islam dan kesehatan, masyarakat diharapkan 

dapat membuat keputusan yang lebih informasional dan etis.11 Pendidikan ini juga penting 

bagi para penyedia layanan kesehatan yang harus mematuhi kebijakan sambil 

menghormati keyakinan pasien mereka. 

Setelah memahami latar belakang konflik dan etika dalam kebijakan KB dengan 

metode aborsi, penting untuk menyelidiki lebih jauh bagaimana interaksi antara hukum 

Islam dan prinsip kesehatan membentuk panduan praktis. Bagian berikutnya dari tulisan 

ini akan membahas secara mendalam pandangan hukum Islam tentang aborsi, standar 

etika medis, serta dampaknya terhadap kebijakan keluarga berencana di berbagai negara 

Muslim.  

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Pendekatan ini dipilih untuk 

mendapatkan pemahaman mendalam mengenai kontroversi dan etika dalam pelaksanaan 

keluarga berencana dengan metode aborsi dari perspektif hukum Islam dan kesehatan. 

Studi kasus ini berfokus pada negara Indonesia suatu wilayah yang memiliki relevansi 

tinggi dengan topik penelitian tepatnya di Provinsi Sulawesi Selatan. 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

1. Interaksi antara Hukum Islam dan Prinsip Kesehatan  

 

Interaksi antara hukum Islam dan prinsip kesehatan dalam membentuk panduan 

praktis merupakan proses yang dinamis dan kompleks. Kedua bidang ini sering kali 

memiliki tujuan yang sama, yaitu melindungi kehidupan dan kesejahteraan individu, tetapi 

pendekatan yang digunakan bisa berbeda. Dalam konteks keluarga berencana, terutama 

ketika melibatkan metode aborsi, interaksi ini mencakup dialog antara norma-norma 

                                                     
11 Indra Muda and Beby Masito Batubara, ‘Peranan Dinas Pengendalian Penduduk Dan Keluarga Berencana 

Dalam Pengendalian Pertumbuhan Penduduk Di Kota Medan’, 2018. 



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 31 
                     ISSN: 

 
 

 

keagamaan yang diturunkan dari teks-teks suci dan prinsip-prinsip etika medis yang 

berlandaskan pada ilmu pengetahuan modern.12 

Hukum Islam, atau syariah, memberikan pedoman yang mendasar tentang 

perlindungan kehidupan, di mana nyawa manusia, termasuk janin, dianggap sangat sakral. 

Dalam Islam, aborsi umumnya dilarang karena dianggap sebagai tindakan mengambil 

nyawa, kecuali dalam kondisi tertentu yang diizinkan oleh beberapa interpretasi syariah. 

Misalnya, jika kehamilan tersebut mengancam nyawa ibu, sebagian ulama membolehkan 

aborsi berdasarkan prinsip "darurat" atau "kebutuhan mendesak" (dharurah), yang 

memungkinkan pengecualian terhadap larangan umum untuk mencegah kerugian yang 

lebih besar. Panduan praktis dari perspektif Islam ini sering kali dituangkan dalam bentuk 

fatwa yang dikeluarkan oleh ulama atau lembaga keagamaan, yang kemudian menjadi 

acuan dalam praktik medis di negara-negara dengan mayoritas Muslim. 

Di sisi lain, prinsip-prinsip kesehatan yang diadopsi oleh profesi medis global 

mengutamakan kesehatan fisik dan mental pasien. Dalam konteks aborsi, prinsip 

kesehatan memfokuskan pada evaluasi medis objektif untuk menentukan risiko yang 

dihadapi oleh ibu atau janin. Misalnya, dalam situasi di mana kehamilan dapat 

menyebabkan komplikasi serius atau bahkan kematian, aborsi dianggap sebagai langkah 

medis yang diperlukan. Prinsip ini berlandaskan pada etika medis yang mengutamakan 

"do no harm" (tidak membahayakan) dan "beneficence" (berbuat baik), yang berarti bahwa 

dokter harus mengambil tindakan yang paling aman dan bermanfaat bagi pasiennya. 

Ketika hukum Islam dan prinsip kesehatan berinteraksi, panduan praktis yang 

dihasilkan biasanya merupakan hasil kompromi antara nilai-nilai keagamaan dan 

kebutuhan medis. Misalnya, di banyak negara Muslim, panduan aborsi yang diizinkan 

dalam kondisi darurat disusun sedemikian rupa untuk mematuhi prinsip-prinsip syariah, 

sambil tetap memberikan ruang bagi pertimbangan medis. Di Indonesia, misalnya, 

peraturan mengenai aborsi mensyaratkan persetujuan dari dua dokter dan konseling dari 

seorang ahli agama, yang mencerminkan upaya untuk menyeimbangkan antara hukum 

Islam dan prinsip kesehatan. 

Interaksi ini juga terlihat dalam pendidikan medis di negara-negara Muslim, di 

mana kurikulum sering kali mencakup studi tentang etika Islam dan hukum medis Islam 

(fiqh al-tibb). Ini membantu para dokter memahami bagaimana menerapkan prinsip-

prinsip medis dalam kerangka hukum Islam, sehingga mereka dapat membuat keputusan 

yang tidak hanya secara medis benar tetapi juga sesuai dengan nilai-nilai agama pasien 

mereka. Dalam praktiknya, panduan ini diterapkan dengan mempertimbangkan kondisi 

lokal dan sensitivitas budaya, sehingga lebih relevan dan dapat diterima oleh masyarakat 

setempat. 

Pada akhirnya, panduan praktis yang dibentuk dari interaksi antara hukum Islam dan 

prinsip kesehatan bertujuan untuk menciptakan kebijakan dan praktik medis yang 

                                                     
12 Khalid Rahman and Aditia Muhammad Noor, Moderasi Beragama Di Tengah Pergumulan Ideologi 

Ekstremisme (Universitas Brawijaya Press, 2020). 



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 32 
                     ISSN: 

 
 

 

menghormati nilai-nilai agama dan pada saat yang sama, melindungi kesehatan dan 

kesejahteraan individu. Panduan ini biasanya melibatkan penyesuaian yang hati-hati dan 

dialog berkelanjutan antara ulama, praktisi kesehatan, dan pembuat kebijakan untuk 

memastikan bahwa mereka sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan tetap 

relevan dengan kebutuhan masyarakat. 

 

1. Pandangan Hukum Islam Tentang Aborsi, Standar Etika Medis, Serta 

Dampaknya Terhadap Kebijakan Keluarga Berencana Di Berbagai Negara 

Muslim 

Dalam pandangan hukum Islam, aborsi merupakan isu yang kompleks dan sensitif, 

dengan berbagai pendapat yang berkembang di kalangan ulama. Pada dasarnya, Islam 

menganggap kehidupan janin sebagai sesuatu yang suci dan harus dilindungi. Ada 

perbedaan pandangan mengenai kapan kehidupan janin dimulai, tetapi banyak ulama 

berpendapat bahwa kehidupan dimulai ketika ruh ditiupkan ke janin pada usia 120 hari 

(sekitar 4 bulan).13 Oleh karena itu, aborsi setelah usia kehamilan ini umumnya tidak 

diperbolehkan, kecuali dalam keadaan darurat yang mengancam nyawa ibu. 

Dalam kondisi darurat, seperti jika kehamilan mengancam nyawa ibu atau jika janin 

mengalami cacat yang parah yang akan menyebabkan penderitaan luar biasa, beberapa 

ulama memperbolehkan aborsi bahkan sebelum 120 hari, asalkan ada dasar medis yang 

kuat. Namun, aborsi yang dilakukan karena alasan sosial atau ekonomi, seperti keinginan 

untuk mengatur ukuran keluarga atau alasan finansial, umumnya tidak diterima dalam 

hukum Islam.14 

Standar etika medis dalam Islam sangat menekankan pada prinsip non-maleficence, 

yaitu tidak melakukan tindakan yang dapat membahayakan pasien, baik ibu maupun janin. 

Prinsip menjaga kehidupan merupakan salah satu tujuan utama dalam hukum Islam 

(maqasid al-shariah), sehingga setiap tindakan medis, termasuk aborsi, harus 

dipertimbangkan dengan hati-hati untuk memastikan bahwa itu adalah pilihan terbaik 

demi menjaga kehidupan yang lebih besar, seperti menyelamatkan nyawa ibu.15 Dalam 

kasus yang kompleks, sering kali diperlukan konsultasi dengan ulama atau ahli agama 

untuk memastikan bahwa keputusan medis sejalan dengan prinsip-prinsip agama. 

Dampak pandangan Islam tentang aborsi terhadap kebijakan keluarga berencana di 

negara-negara Muslim sangat bervariasi. Kebijakan ini bergantung pada interpretasi lokal 

terhadap hukum Islam, serta konteks sosial dan politik masing-masing negara. Di 

beberapa negara seperti Turki dan Tunisia, aborsi diizinkan dengan batasan tertentu, 

sementara di negara-negara seperti Arab Saudi dan Iran, aborsi sangat dibatasi dan hanya 

                                                     
13 Zulfahmi Alwi, ‘Abortus Dalam Pandangan Hukum Islam’, Hunafa: Jurnal Studia Islamika, 10.2 (2013), 293–

321. 
14 Mumtazah Mumtazah, ‘Tinjauan Hukum Islam Terhadap Keputusan Menikah Tanpa Anak Atau Childfree 

(Studi Kasus Konten Kreator Youtube Gita Savitri Devi)’ (UIN Prof. KH Saifuddin Zuhri, 2022). 
15 Rina Juliana, M Pd I Noviriani, and M Pd Dedi Yuisman, USHUL FIQIH II (CV. DOTPLUS Publisher, 2024). 



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 33 
                     ISSN: 

 
 

 

diizinkan dalam kondisi darurat.16 Negara-negara yang menerapkan hukum Islam sebagai 

dasar hukum negara cenderung memiliki kebijakan yang lebih ketat terkait aborsi. Namun, 

negara-negara yang mengadopsi pendekatan sekuler atau menggabungkan hukum sipil 

dengan prinsip-prinsip Islam mungkin memiliki kebijakan yang lebih fleksibel. 

Pandangan hukum Islam tentang aborsi adalah cerminan dari prinsip-prinsip moral 

dan spiritual yang mendalam, yang menganggap setiap kehidupan sebagai anugerah dari 

Allah yang harus dihormati dan dilindungi. Ulama dalam Islam menekankan pentingnya 

memahami kapan kehidupan janin dimulai, karena hal ini menjadi dasar dalam 

menentukan kebolehan aborsi. Meskipun banyak ulama berpendapat bahwa ruh ditiupkan 

ke janin pada usia 120 hari, ada juga yang berpandangan bahwa kehidupan dimulai lebih 

awal, seperti pada saat pembuahan atau setelah janin mencapai tahap tertentu dalam 

perkembangannya. Oleh karena itu, perdebatan tentang kapan aborsi boleh dilakukan 

menjadi sangat relevan dalam diskusi hukum Islam, terutama dalam konteks keluarga 

berencana. 

Selain itu, pandangan hukum Islam tentang aborsi tidak hanya bergantung pada 

tahapan perkembangan janin, tetapi juga pada alasan yang mendasari keputusan untuk 

aborsi. Dalam Islam, menjaga nyawa ibu memiliki prioritas tinggi, dan jika kehamilan 

mengancam nyawa ibu, aborsi dapat diperbolehkan sebagai upaya untuk menyelamatkan 

kehidupan. Namun, alasan-alasan yang bersifat sosial atau ekonomi, seperti menghindari 

tanggungan finansial atau mengatur ukuran keluarga, umumnya tidak dianggap sah untuk 

melegitimasi aborsi. Ini mencerminkan pandangan bahwa kehidupan, baik itu janin 

maupun ibu, memiliki nilai yang tidak dapat dinegosiasikan, kecuali dalam situasi yang 

benar-benar darurat. 

Standar etika medis dalam Islam sangat terikat pada prinsip-prinsip moral yang 

kuat, seperti non-maleficence (tidak membahayakan) dan beneficence (melakukan 

kebaikan).17 Dalam konteks aborsi, dokter Muslim dihadapkan pada dilema antara 

menghormati kehidupan janin dan memenuhi kewajiban untuk melindungi kesehatan dan 

nyawa ibu. Oleh karena itu, konsultasi dengan ulama atau ahli agama sering kali 

diperlukan untuk memastikan bahwa keputusan medis, termasuk aborsi, sejalan dengan 

ajaran Islam. Prinsip maqasid al-shariah, yang menekankan pada perlindungan nyawa, 

keturunan, dan harta, menjadi landasan dalam mempertimbangkan etika aborsi dalam 

konteks medis. 

Kebijakan keluarga berencana di negara-negara Muslim sangat bervariasi, 

mencerminkan keberagaman dalam interpretasi hukum Islam serta pengaruh konteks 

sosial dan politik setempat. Negara-negara dengan pendekatan yang lebih sekuler 

cenderung memiliki kebijakan yang lebih fleksibel terhadap aborsi, sementara negara-

negara yang lebih ketat dalam menerapkan syariat Islam cenderung memiliki batasan yang 

                                                     
16 Topo Santoso, Membumikan Hukum Pidana Islam: Penegakan Syariat Dalam Wacana Dan Agenda (Gema 

Insani, 2003). 
17 M H Widyana Beta Arthanti and others, Prinsip-Prinsip Dasar Bioetika (Thalibul Ilmi Publishing & 

Education, 2024). 



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 34 
                     ISSN: 

 
 

 

lebih ketat. Kebijakan ini juga dipengaruhi oleh tingkat pemahaman dan penerimaan 

masyarakat terhadap hukum Islam, serta kekuatan institusi agama dalam menentukan 

kebijakan publik. Misalnya, di negara-negara seperti Tunisia, kebijakan aborsi lebih 

longgar karena pengaruh pendekatan hukum yang lebih modern dan sekuler, sementara di 

negara-negara seperti Arab Saudi, kebijakan aborsi sangat dibatasi oleh interpretasi ketat 

terhadap syariat Islam. 

Secara keseluruhan, pandangan hukum Islam tentang aborsi dan standar etika 

medis memainkan peran penting dalam membentuk kebijakan keluarga berencana di 

negara-negara Muslim. Sementara aborsi sebagai bagian dari keluarga berencana 

umumnya tidak diterima, prinsip-prinsip Islam yang mendasari kebijakan tersebut 

menekankan pada keseimbangan antara menjaga kehidupan, menjaga kesejahteraan ibu, 

dan mematuhi etika medis. Dalam konteks ini, pemerintah di negara-negara Muslim sering 

kali menghadapi tantangan dalam mengharmoniskan antara kebutuhan untuk mengatur 

populasi melalui program keluarga berencana dan menjaga prinsip-prinsip moral dan 

agama yang dianut masyarakat. 

Keluarga berencana sendiri sering kali didukung oleh pemerintah di banyak negara 

Muslim dan dianggap sebagai bagian dari tanggung jawab sosial untuk menjaga 

kesejahteraan keluarga. Namun, metode keluarga berencana yang melibatkan aborsi 

sebagai salah satu opsinya umumnya tidak diterima. Hukum Islam, dengan demikian, 

memainkan peran penting dalam membentuk kebijakan keluarga berencana, menekankan 

pada keseimbangan antara menjaga kehidupan dan menghormati prinsip-prinsip etika 

medis. 

 

PENUTUP 

Islam memberikan panduan yang jelas tentang perlindungan kehidupan dan etika 

medis, yang memengaruhi kebijakan terkait aborsi dan keluarga berencana di banyak 

negara Muslim. Meskipun ada konsensus bahwa kehidupan janin harus dilindungi, ada 

perbedaan interpretasi tentang kondisi di mana aborsi mungkin diperbolehkan. Kebijakan 

negara-negara Muslim terkait aborsi dan keluarga berencana sangat dipengaruhi oleh 

interpretasi lokal terhadap hukum Islam serta pertimbangan medis dan sosial. 

 

  



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 35 
                     ISSN: 

 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdussalam, M Iqbal, ‘Analisis Hukum Islam Terhadap Pandangan Tokoh Nu Dan Ldii 
Tentang Program Keluarga Berencana (Kb)(Studi Pada Tokoh Pcnu Dan Dpd Ldii 
Kota Bandar Lampung)’, Undergraduate Theses, Uin Raden Intan Lampung, 2020. 

Alwi, Zulfahmi, ‘Abortus Dalam Pandangan Hukum Islam’, Hunafa: Jurnal Studia Islamika, 
10.2 (2013).. 

Anggraeni, dkk, ‘Implementasi Program Kampung Keluarga Berencana Dalam 
Meningkatkan Kualitas Hidup Masyarakat (Studi Kasus Desa Sumberkarang 
Kabupaten Mojokerto)’, Respon Publik, 14.1 (2020) 

Ayuningtyas, Dumilah, Ratih Oktarina, N Nyoman, and D Sutrisnawati, ‘Etika Kesehatan 
Pada Persalinan Melalui Sectio Caesarea Tanpa Indikasi Medis Bioethics in 
Childbirth through Sectio Caesaria without Medical Indication’, Jurnal Mkmi, 14.1 
(2018). 

Fatimah, Siti, ‘Predisposisi Kriminal Tindak Pidana Perzinahan Dan Aborsi Dalam 
Pelaksanaan Peraturan Pemerintah Nomor 61 Tahun 2014 Tentang Kesehatan 
Reproduksi.’, Legal Standing: Jurnal Ilmu Hukum, 5.1 (2021). 

Jaafar, Muhammad Syammil Bin, ‘Tindakan Euthanasia Dalam Perspektif Maqasid Syariah 
(Studi Perbandingan Antara Pendapat Yusuf Qardhawi Dan Muhammad Bin 
Muhammad Al-Mukhtar Al-Syinqithi)’ (UIN Ar-Raniry Fakultas Syariah dan 
Hukum, 2023). 

Juliana, Rina, M Pd I Noviriani, and M Pd Dedi Yuisman, USHUL FIQIH II (CV. DOTPLUS 
Publisher, 2024) 

Krismono, Krismono, and Rabik Dzulfikar Rahman, ‘The Influence Out-Of-Wedlock Birth 
on Child Custody in Gunungkidul, Yogyakarta: A Sosio-Legal Analysis’, Qanun, 2.1 
(2024). 

Larasati, Larasati, Indra Muda, Beby Masitho Batubara, and Agung Suharyanto, ‘Peranan 
Dinas Pengendalian Penduduk Dan Keluarga Berencana Dalam Pengendalian 
Pertumbuhan Penduduk’, PERSPEKTIF, 7.1 (2018). 

Lestari, Astriana Dwi, ‘Penggunaan Alat Kontrasepsi Spiral Perspektif Maqashidus Syari’ah’ 
(IAIN Metro, 2018) 

Muda, Indra, and Beby Masito Batubara, ‘Peranan Dinas Pengendalian Penduduk Dan 
Keluarga Berencana Dalam Pengendalian Pertumbuhan Penduduk Di Kota Medan’, 
2018 

Mumtazah, Mumtazah, ‘Tinjauan Hukum Islam Terhadap Keputusan Menikah Tanpa Anak 
Atau Childfree (Studi Kasus Konten Kreator Youtube Gita Savitri Devi)’ (UIN Prof. 
KH Saifuddin Zuhri, 2022) 

Mz, Rahmat Ramadhan, ‘Faktor-Faktor Abortus Provocatus Dalam Perspektif Maqasid 
Syariah’, As-Syar i: Jurnal Bimbingan & Konseling Keluarga, 6.1 (2024). 

Rahman, Khalid, and Aditia Muhammad Noor, Moderasi Beragama Di Tengah Pergumulan 
Ideologi Ekstremisme (Universitas Brawijaya Press, 2020) 



JURNAL HUKAMAA Vol 2 No 1| 36 
                     ISSN: 

 
 

 

Rohmat, Rohmat, Intan Karunia Dewi, Tara Mayvinanda Riyadi, and Muhamad Parhan, 
‘Tinjauan Pelaksanaan Hukum Aborsi Bagi Korban Pelecehan Seksual Sedarah 
Dalam Perspektif Islam Dan Kenegaraan’, Pikukuh: Jurnal Hukum Dan Kearifan 
Lokal, 1.1 (2024). 

Santoso, Topo, Membumikan Hukum Pidana Islam: Penegakan Syariat Dalam Wacana Dan 
Agenda (Gema Insani, 2003) 

Widyana Beta Arthanti, M H, Muhammad Salsabeela Rusdi, M Si MM, Rika Yuliwulandari, 
Sp KKLP, and Subsp FOMC, Prinsip-Prinsip Dasar Bioetika (Thalibul Ilmi Publishing 
& Education, 2024) 

Yenjau, Dorteis, Muhammad Yusuf, and Hudi Yusuf, ‘PEMAHAMAN ABORSI: TINJAUAN 
DARI PERSPEKTIF TEORI KEDOKTERAN DAN HUKUM’, Jurnal Intelek Dan 
Cendikiawan Nusantara, 1.2 (2024). 

 

 


