JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 12
ISSN

HARMONISASI HUKUM ISLAM DAN ADAT
TENTANG MAHAR DAN UANG PANAI' DALAM PERSPEKTIF ANTROPOLOGI HUKUM ISLAM

Artikel

Mawaddah, Sudirman L, H. Syafa’at Anugrah Pradana
Hukum Keluarga Islam,Antropologi Hukum, Kearifan Lokal

Adat,Antropologi Hukum Islam,Hukum Islam,Mahar,Uang Panai’

Indonesia

Penelitian ini berangkat dari urgensi memahami hubungan antara hukum Islam
dan adat dalam praktik pemberian mahar dan uang panai’ di masyarakat Bugis-
Makassar, yang sering kali menimbulkan perdebatan antara nilai syariat dan
tuntutan sosial-budaya. Dalam konteks hukum keluarga Islam, muncul pertanyaan
bagaimana hukum Islam mengakomodasi tradisi lokal tanpa mengabaikan prinsip
keadilan, kemaslahatan, dan kemudahan (taysir). Berdasarkan hal tersebut,
rumusan masalah penelitian ini difokuskan pada: (1) bagaimana konsep mahar
dalam hukum Islam dan makna uang panai’ dalam tradisi adat Bugis-Makassar; (2)
bagaimana bentuk harmonisasi hukum Islam dan adat dalam perspektif
antropologi hukum Islam. Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka
(library research) dengan pendekatan antropologi hukum Islam, yaitu
menganalisis teks-teks normatif Islam (al-Qur’an, hadis, dan literatur fikih) serta
data budaya dari kajian antropologis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mahar
merupakan kewajiban syar’i sebagai simbol penghormatan terhadap perempuan,
sedangkan uang panai’ adalah ekspresi penghargaan sosial yang hidup dalam
budaya lokal. Keduanya dapat saling melengkapi selama uang panai’ tidak
diposisikan sebagai harga diri perempuan dan tidak memberatkan calon
mempelai laki-laki. Dalam perspektif antropologi hukum Islam, tradisi uang panai’
termasuk kategori ‘urf sahih karena mengandung nilai sosial yang tidak
bertentangan dengan syariat. Kesimpulannya, harmonisasi antara hukum Islam
dan adat dalam praktik mahar dan uang panai’ mencerminkan fleksibilitas dan
adaptabilitas hukum Islam terhadap nilai-nilai budaya lokal guna mewujudkan
kemaslahatan dan keadilan dalam masyarakat Muslim Indonesia.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id /index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 13
ISSN

HARMONISASI HUKUM ISLAM DAN ADAT

TENTANG MAHAR DAN UANG PANAI’' DALAM PERSPEKTIF ANTROPOLOGI HUKUM ISLAM

Mawaddah

Institut Agama Islam Negeri Parepare, mawaddahazzahra44@gmail.com

Sudirman L

Institut Agama Islam Negeri Parepare, sudirman@iainpare.ac.id,

H. Syafa’at Anugrah Pradana

Institut Agama Islam Negeri Parepare, syafaatanugrah@iainpare.ac.id,
Pendahuluan

Salah satu bidang yang paling tampak dalam interaksi hukum Islam dan adat adalah
hukum keluarga Islam, khususnya dalam praktik pemberian mahar dan uang panai’ di
masyarakat Bugis-Makassar. Mahar (sadaq) secara normatif merupakan kewajiban laki-laki
kepada perempuan yang akan dinikahinya sebagai bentuk penghormatan dan kesungguhan
dalam membangun rumah tangga.! Sementara uang panai’ merupakan tradisi adat yang
berupa pemberian dari pihak laki-laki kepada keluarga perempuan sebagai simbol

penghargaan terhadap martabat dan status sosial calon mempelai perempuan. 2

Namun, jika ditinjau dari perspektif antropologi hukum Islam, hukum tidak hanya
dipahami sebagai norma tertulis, tetapi juga sebagai sistem sosial yang hidup dan
berkembang dalam masyarakat.? Antropologi hukum memandang hukum Islam sebagai
“living law” yang berinteraksi dengan budaya lokal, dan dalam konteks ini, tradisi uang
panai’ merupakan ekspresi lokal yang berfungsi menjaga kehormatan dan stabilitas sosial

dalam masyarakat Bugis-Makassar.# Oleh karena itu, penting dilakukan kajian yang

1 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Juz VII (Damaskus: Dar al-Fikr, 1989), hlm. 240.

2 Amiruddin, Uang Panai’ dalam Perspektif Hukum Islam dan Budaya Bugis-Makassar (Makassar:
Alauddin Press, 2019), hlm. 25.

3 John Griffiths, “What is Legal Pluralism?”, Journal of Legal Pluralism, No. 24 (1986), hlm. 5.

4Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi Sosial (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), hIm. 84.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index


mailto:mawaddahazzahra44@gmail.com
mailto:sudirman@iainpare.ac.id
mailto:syafaatanugrah@iainpare.ac.id

JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 14
ISSN
mengintegrasikan pandangan normatif Islam dan perspektif antropologis untuk memahami

posisi uang panai’ dalam bingkai hukum Islam.

Urgensi penelitian ini terletak pada upaya mencari titik temu antara norma syariat
dan nilai budaya lokal dalam pembentukan hukum keluarga Islam di Indonesia. Dalam
realitas sosial, banyak pasangan muda di Sulawesi Selatan mengalami hambatan untuk
menikah karena besarnya uang panai’ yang ditetapkan oleh keluarga pihak perempuan.> Hal
ini menimbulkan dilema antara keharusan mengikuti adat dan keinginan melaksanakan
sunnah Rasul untuk menikah dengan kemudahan. Maka, perlu dikaji secara mendalam
bagaimana prinsip-prinsip hukum Islam dapat mengakomodasi praktik tersebut tanpa

menimbulkan kemudaratan sosial.

Rumusan masalah yang menjadi dasar penelitian ini mencakup dua hal pokok.
Pertama, bagaimana konsep mahar dalam hukum Islam dan makna uang panai’ dalam tradisi
adat Bugis-Makassar? Kedua, bagaimana bentuk harmonisasi antara hukum Islam dan
hukum adat dalam perspektif antropologi hukum Islam? Kajian ini diharapkan mampu
memberikan kontribusi akademik terhadap pengembangan studi hukum Islam kontekstual,
sekaligus memperkaya pemahaman terhadap dinamika hubungan antara syariat dan adat di

Indonesia.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka (library research) dengan
pendekatan antropologi hukum Islam. Sumber data terdiri atas literatur klasik (kitab fikih,
tafsir, hadis), literatur kontemporer tentang hukum keluarga Islam, dan kajian antropologi
budaya Bugis-Makassar. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan mengaitkan
dalil-dalil normatif dengan praktik sosial masyarakat. Pendekatan ini memungkinkan
peneliti untuk melihat hukum Islam tidak hanya sebagai teks, tetapi juga sebagai praktik

sosial yang hidup dan dipengaruhi oleh nilai-nilai lokal.

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman

komprehensif bahwa hukum Islam memiliki kemampuan beradaptasi dan bertransformasi

5Nurul Aini, “Faktor Sosial Ekonomi dalam Penentuan Besaran Uang Panai’ di Bugis-Makassar,” Jurnal
Antropologi Indonesia, Vol. 41 No. 1 (2021), hlm. 29.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 15
ISSN
dalam konteks budaya lokal. Tradisi uang panai’ yang semula dianggap sebagai beban dapat
dipahami sebagai sarana penghargaan sosial yang bernilai positif selama berada dalam batas
kewajaran. Harmonisasi antara hukum Islam dan adat bukanlah bentuk kompromi terhadap
ajaran agama, melainkan realisasi prinsip universal Islam yang menjunjung tinggi

kemaslahatan (maslahah mursalah) dan keadilan sosial.®

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis penelitian pustaka
(library research). Penelitian pustaka dilakukan dengan menelaah berbagai sumber literatur
yang relevan, baik primer maupun sekunder, guna memperoleh pemahaman komprehensif
mengenai hubungan antara hukum Islam dan adat dalam praktik mahar dan uang panai’.
Penelitian ini tidak menggunakan pengumpulan data lapangan secara langsung, melainkan

menitikberatkan pada analisis terhadap teks dan hasil kajian terdahulu.

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan antropologi hukum Islam, yaitu
pendekatan yang mengkaji hukum Islam sebagai sistem nilai yang hidup (living law) dalam
konteks sosial budaya masyarakat Muslim. Pendekatan ini memandang bahwa hukum Islam
tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga berinteraksi secara dinamis dengan tradisi lokal,
adat istiadat, dan realitas sosial di mana ia diterapkan. Dengan pendekatan ini, penelitian
berupaya memahami bagaimana norma hukum Islam mengenai mahar berinteraksi dan

berharmonisasi dengan budaya uang panai’ masyarakat Bugis-Makassar.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas dua jenis, yaitu sumber data primer dan
sumber data sekunder. Sumber Data Primer meliputi Al-Qur’an dan hadis Nabi SAW sebagai
sumber hukum Islam utama, kitab-kitab fikih klasik seperti al-Figh al-Islami wa Adillatuhu
karya Wahbah al-Zuhaili. Sumber Data Sekunder meliputi literatur antropologi hukum dan
sosial budaya, seperti karya Koentjaraningrat Pengantar Antropologi Sosial dan John
Griffiths What is Legal Pluralism?, Artikel jurnal nasional dan internasional yang membahas

hubungan hukum Islam dan adat di Indonesia, dokumen peraturan perundang-undangan

6 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Magqasid: Dirasah Maqasidiyyah li Ahkam al-Syari’ah (Kairo: Dar al-Syurug,
2008), hlm. 77.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 16
ISSN
seperti Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Kompilasi Hukum Islam,
Tafsir kontemporer seperti Wawasan Al-Qur’an karya M. Quraish Shihab yang menyoroti

nilai-nilai keluarga dan budaya dalam pandangan Al-Qur’an.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur, yaitu dengan
mengumpulkan, membaca, mencatat, dan mengklasifikasikan berbagai sumber yang relevan
dengan topik penelitian. Langkah-langkah yang ditempuh meliputi Inventarisasi bahan
pustaka terkait hukum Islam tentang mahar, tradisi uang panai’, dan teori antropologi
hukum, Pengelompokan data berdasarkan tema-tema utama, seperti norma syariat tentang
mahar, makna sosial uang panai’, dan prinsip harmonisasi adat dan agama, Analisis
komparatif terhadap pandangan ulama dan antropolog untuk melihat titik temu antara
hukum Islam dan adat lokal. Metode ini memungkinkan peneliti memperoleh pemahaman
mendalam mengenai struktur nilai, makna, dan fungsi hukum dalam konteks sosial budaya

tanpa melakukan observasi lapangan.

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dan komparatif-normatif.
Deskriptif-analitis digunakan untuk menggambarkan secara rinci konsep mahar dalam
[slam dan tradisi uang panai’ dalam adat Bugis-Makassar, serta menafsirkan makna sosial
dan simboliknya dalam konteks hukum Islam. Komparatif-normatif digunakan untuk
membandingkan antara norma-norma hukum Islam dan nilai-nilai adat yang berlaku, guna

menemukan bentuk harmonisasi yang sesuai dengan prinsip maslahah dan keadilan.

Analisis ini mengacu pada prinsip ‘urf dalam hukum Islam, yakni penerimaan
terhadap kebiasaan masyarakat yang tidak bertentangan dengan syariat. Dalam tahap
interpretasi, penelitian ini menggunakan kaidah fighiyyah seperti al-‘adah muhakkamah
(adat dapat menjadi dasar hukum), untuk menilai apakah praktik uang panai’ tergolong ‘urf

sahih (kebiasaan yang sah) atau ‘urf fasid (kebiasaan yang bertentangan dengan syariat).

Selain itu, analisis juga mempertimbangkan teori maqasid al-syariah yang
menekankan bahwa setiap hukum Islam bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan

mencegah kemudaratan. Melalui analisis ini, penelitian berupaya memahami bahwa

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 17
ISSN

harmoni antara adat dan Islam dapat dicapai bila keduanya saling mendukung dalam

mencapai tujuan syariat.
Hasil Penelitian dan Pembahasan
Konsep Mahar dalam Perspektif Hukum Islam

Dalam konteks hukum nasional, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan menegaskan bahwa perkawinan di Indonesia tidak hanya berdimensi religius,
tetapi juga kultural dan sosial.” Dengan demikian, keberadaan adat istiadat yang menyertai
praktik perkawinan tetap diakui selama tidak bertentangan dengan prinsip hukum dan

agama.t

[slam memandang pernikahan sebagai sarana untuk menghormati dan memuliakan
perempuan khususnya calon istri, sehingga pemberian mahar adalah implementasi dari

penghargaan dan hak istri yang harus dipenuhi oleh suami.?

Dalam ajaran Islam, mahar (sadaq atau nihlah) merupakan pemberian wajib dari
calon suami kepada calon istri sebagai bentuk penghormatan dan kesungguhan dalam

membangun rumah tangga. Dasar hukum mahar terdapat dalam firman Allah SWT:

“Berikanlah mahar kepada wanita (yang kamu nikahi) sebagai pemberian dengan penuh

kerelaan.” (Q.S. An-Nisa’ [4]: 4).
TR o B I AR N R T W AT

Artinya: “Berikanlah maskawin (mahar) kepada wanita (yang kamu nikahi) sebagai

pemberian dengan penuh kerelaan. Tetapi jika mereka menyerahkan kepada kamu sebagian

7 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Pasal 1.

8 Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003), hlm. 55.

® Misbah Mrd, “Konsep Mahar Dalam Al-Qur’an Dan Relevansinya”. Jurnal limu-ilmu Kesyariahan, 2015-
2025.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 18
ISSN
dari maskawin itu dengan senang hati, maka makanlah (ambillah) pemberian itu (sebagai

sesuatu) yang sedap lagi baik akibatnya.”19

Ayat tersebut menunjukkan bahwa mahar bukanlah alat tukar atau harga
perempuan, melainkan simbol keikhlasan,penghormatan dan penghargaan terhadap
perempuan. Para ulama sepakat bahwa mahar merupakan hak penuh istri yang tidak boleh
diambil tanpa izinnya.ll Para ulama figh seperti al-Syafi'i dan Malik menegaskan bahwa
besarnya mahar tidak ditentukan, melainkan bergantung pada kemampuan dan kerelaan

kedua pihak.12

Namun dalam praktik sosial, muncul tradisi seperti uang panai’ yang secara kultural
mengandung makna penghargaan sosial, tetapi sering kali menimbulkan kesalahpahaman
dan persoalan hukum. Beberapa kalangan menilai bahwa uang panai’ merupakan bentuk
“komersialisasi perkawinan” yang tidak sejalan dengan prinsip kesederhanaan dalam

Islam.13

Aturan mahar lebih lanjut diatur dalam KHI, yang mana ketentuannya menerangkan
bahwa mahar pernikahan wajib dibayarkan oleh calon suami kepada calon istri, yang
diberikan secara langsung dengan tunai, dan sejak diberikan maka mahar tersebut menjadi
hak pribadi calon istri. Penyerahan mahar tersebut boleh ditangguhkan, baik untuk
seluruhnya atau sebagian, jika calon istri menyetujui. Penyerahan mahar yang belum

ditunaikan tersebut menjadi utang calon suami.

Pada dasarnya Islam tidak membolehkan seorang laki-laki meminta kembali mahar
yang telah diberikan kepada isterinya. Karena, Allah Swt telah berfirman di dalam surah An-

Nisa, Allah SWT berfirman: &

10 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: PT Syaamil, 2010), Q.S. An-Nisa’: 4.

11 Al-Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab (Beirut: Dar al-Fikr, 1996), hlm. 205.

12 Al-Syafi’i, Muhammad bin Idris. Al-Umm. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993.

13 Asnidar, “Tradisi Uang Panai’ dan Relevansinya dengan Hukum Islam,” Jurnal Hukum dan Syariah,
Vol. 8 No. 2 (2020), hlm. 115.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 19
ISSN

Artinya:

“Dan jika kamu ingin mengganti isterimu dengan isteri yang lain , sedang kamu telah
memberikan kepada seseorang di antara mereka harta yang banyak, maka janganlah kamu
mengambil kembali dari padanya barang sedikitpun. Apakah kamu akan mengambilnya
kembali dengan jalan tuduhan yang dusta dan dengan (menanggung) dosa yang nyata. "(QS.
An Nisa: 20).

Berdasarkan ayat diatas jika seseorang di antara kalian ingin menceraikan seorang
istri dan menggantikannya dengan istri yang lain, maka janganlah ia mengambil darinya
maskawin/mahar yang pernah ia berikan kepadanya di masa lalu barang sedikit pun,
sekalipun apa yang telah ia berikan kepadanya berupa harta yang banyak.Pada saat bercerai
saja tidak diperkenankan untuk mengambil kembali, apalagi masih dalam pernikahan,
terkecuali pemberian sukarela dari istri. Penentuan mengenai jumlah, bentuk dan jenis
mabhar tidak diatur oleh hukum, sehingga tidak ada batasan jumlah mahar yang diberikan
oleh calon suami dan bentuk serta jenis mahar tersebut didasarkan atas kesepakatan kedua
belah pihak.1#Mas kawin adalah pemberian wajib dari suami kepada istri yang tidak ada
batas jumlah minimal dan maksimalnya, karena hanya merupakan simbol kesanggupan
suami untuk memikul kewajibannya sebagai suami dalam perkawinan, agar mendatangkan

kemantapan dan ketenteraman hati istri.

Menurut Wahbah al-Zuhaili, tujuan mahar bukanlah membebani calon suami,
melainkan menumbuhkan tanggung jawab dan kesungguhan untuk memuliakan istrinya.1>
Para ulama figh seperti al-Syafi'i dan Malik menegaskan bahwa besarnya mahar tidak
ditentukan, melainkan bergantung pada kemampuan dan kerelaan kedua pihak, selama
tidak berlebihan dan tidak menimbulkan kesulitan (masyaqqah).1°Sebagaimana sabda

Rasulullah SAW:

“Sebaik-baik mahar adalah yang paling mudah.” (HR. Ibn Hibban).

14 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 30, Republik Indonesia,1991.
15 Wahbah al-Zubhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Juz VII (Damaskus: Dar al-Fikr, 1989), hlm. 243.
16 Al-Syafi’i, Muhammad bin Idris. Al-Umm. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 1993.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 20

ISSN
Berdasarkan penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa mahar pernikahan dalam
I[slam tidak mengenal adanya batasan nilai, baik minimal maupun maksimal. Sebab besarnya
suatu mahar diserahkan kepada kesepakatan calon mempelai pria dan calon mempelai
wanita. Demikian ketika mereka sepakat, tentunya mahar tersebut pun sah-sah saja
berapapun nilainya. Hal yang paling penting dari suatu mahar pernikahan dalam Islam
adalah jangan sampai mahar tersebut dijadikan sebagai hal yang jadi mempersulit
perkawinan atau pernikahan. Hal ini sebagaimana diatur dalam Pasal 31 KHI yang
menerangkan bahwa penentuan mahar berdasarkan atas kesederhanaan dan kemudahan
yang dianjurkan dalam ajaran Islam.l” Kemudahan dan kesederhanaan ini dapat kita
temukan dalam sebuah hadis yang diriwayatkan Imam al-Bukhari dari Sahl bin Sa‘ad asSa‘idi

ra, Rasulullah saw. (HR Bukhari No.1587):

“Carilah sesuatu (mahar) cincin sekalipun terbuat dari besi. Jika tidak mendapati,

mahar berupa surat-surat al-Qur“an yang engkau hafal.”

Hadis ini, dapat diketahui bahwa mahar pernikahan dalam Islam tidak harus berupa
uang kertas, tetapi contoh mahar dapat pula berupa cincin, atau surat al-Qur‘an yang dihafal
calon suami, sesuai kesanggupan calon suami dan kesepakatan kedua belah pihak. Islam
tidak menyukai penentuan mahar yang terlalu berat atau di luar jangkuan kemampuan
seorang laki-laki. Anjuran di atas merupakan perwujudan dari prinsip menghindari
kesukaran atau kesusahan (raf* alharaj) dan mengutamakan kemudahan (altaysir). Dua
prinsip ini merupakan prinsip universal dalam keseluruhan syariat Islam. Hanya saja, dalam
melaksanakan hukum pernikahan prinsip tersebut jauh lebih ditekankan dalam artian
mempersulit terwujudnya pernikahan dan membebani laki-laki dengan sesuatu yang tidak

kuat mereka pikul adalah pemicu kerusakan dan bencana.18

Para ulama sepakat bahwa mahar wajib diberikan oleh suami kepada istrinya, baik
kontan maupun dengan cara tempo. Pembayaran mahar harus sesuai dengan perjanjian

yang terdapat dalam akad pernikahan dan tidak dibenarkan menguranginya. Jika suami

17 Kompilasi Hukum Islam,Pasal 31, Republiik Indonesia. 1991.
18 Muhammad Lugman Hakim, “Konsep Mahar Dalam Al-Qur“an Dan Relevansinya Dengan Kompilasi
Hukum Islam” (Skripsi, Malang, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2018), 26.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 21
ISSN
menambahnya, hal itu lebih baik dan sebagai shadaqah, yang dicatat sebagai mahar secara

mutlak yang jenis dan jumlahnya sesuai dengan akad nikah.

Dengan demikian, prinsip dasar mahar adalah taysir (kemudahan), bukan ta’sir
(kesulitan). Dalam konteks masyarakat modern, mahar dapat berupa uang, barang, atau
manfaat yang disepakati kedua belah pihak. Islam tidak menentukan bentuk atau jumlahnya
secara pasti, melainkan menyerahkan sepenuhnya pada kemampuan dan kerelaan kedua

pihak.1?

Makna Sosial dan Kultural Uang Panai’ dalam Adat Bugis-Makassar

Secara umum uang panai (uang belanja) atau dalam bahasa Makassar disebut doi nai’
atau doi’ balanja dalam bahasa Bugis disebut doi’ menre merupakan uang pemberian dari
pihak keluarga mempelai laki-laki untuk diserahkan kepada pihak keluarga mempelai
perempuan yang telah disepakati sebelumnya. Menurut istilah, uang panai (uang belanja)
adalah tentang pemberian harta benda dari calon mempelai pria kepada calon mempelai
wanita. Dalam kata lain uang panai merupakan uang yang digunakan untuk belanja atau
uang pinangan, yaitu uang yang harus diberikan oleh pihak calon mempelai laki-laki kepada

keluarga calon mempelai perempuan sebelum dilakukan acara pernikahan.

Uang panai atau uang belanja tersebut yang telah diberikan kepada calon mempelai
wanita yang akan digunakan untuk belanja, jumlahnya sudah mejadi kesepakatan antara
pihak calon mempelai laki-laki dan mempelai perempuan. Uang panai atau yang dimaksud
uang belanja terseut adalah uang yang biasanya digunakan untuk membiayai prosesi
pernikahan yang digelar di rumah mempelai wanita terseut. Selain daripada uang panai
(uang belanja) terkadang pihak keluarga mempelai wanita juga meminta beras, yang dimana

pada saat hari pemberian uang panai atau dalam bahasa Makassar disebut Pasimorong

19 M. Fauzi, “Manfaat Ta‘lim al-Qur’an sebagai Mahar (Kajian Figh Muqaran),” Wahana Akademika:
Jurnal Studi Islam dan Sosial 12, no. 1 (2023).

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 22
ISSN
(panaik balanja) maka pada saat itu pula beras yang diminta harus dibawakan, yang

jumlahnya sesuai dengan kesepakatan keluarga belah pihak. 20

Uang panai (uang belanja) bukan memiliki arti secara simbolis, yang digunakan untuk
mengikat dan mengukuhan hubungan antara pasangan terseut, serta kedua belah pihak,
melainkan sudah dijadikan tanda sebagai status sosial. Sebagai konsekuensi lanjut dari
pergeseran makna uang panai (uang belanja) ini dapat ditemukan.Dewasa ini, ada banyak
pasangan yang menempuh jalan pintas dalam bahasa Makassar disebut silariang (kawin
lari). Kebanyakan dari orang berpendapat bahwa uang panai atau uang belanja adalah suatu
hal yang harus dihindari karena dianggap sebagai beban. Derajat manusia direndahkan
dikarenakan kesepakatan jumlah uang panai (uang belanja), padahal harga uang panai
tersebut digunakan sebagai bentuk penghormatan kepada martabat manusia itu sendiri.
Dengan adanya perkembangan zaman besarnya uang panai semakin mengalami peingkatan.
Uang belanja atau uang panai menjadi satu kesatuan yang tidak bisa terpisahkan dati adat
pernikahan itu sendiri. Besarnya uang panai yang tidak sedikit, ditentukan berdasarkan
tingkat strata sosial, tingkat Pendidikan dari calon mempelai wanita tersebut, selain uang
panai yang ditentukan melalui hal terseut, mahar yang diberikan juga melihat tingkat strata
sosial serta jejang Pendidikan dari wanita tersebut. Nilai ini tidak hanya ekonomi, tetapi juga

sosial budaya.21

Secara historis uang panai’ muncul pada tradisi pernikahan masyarakat Bugis-
Makassar sebagai bagian dari serangkaian tata upacara adat yang menegaskan hubungan
antarkeluarga, penghormatan terhadap perempuan, dan pemeliharaan martabat keluarga
pengantin perempuan. Nilai dan bentuknya bervariasi antardaerah dan waktu dari
pemberian simbolik hingga jumlah yang signifikan terkait status sosial. Penetrasi Islam ke
wilayah ini menyebabkan interaksi antara norma-norma adat dan syariat. Uang panai’

dipertahankan sebagai ‘urf lokal selama tidak bertentangan dengan ajaran agama.

20Helmalia Darwis, “Tradisi Uang Panai Dalam Adat Pernikahan Suku Bugis”.(Jurnal Pendidikan, Sosial
dan Humaniora,2022) Hlm. 224.

21 Nurhidayah Asri, “Mahar dan Uang Panai’: Kajian Adat dan Hukum Islam pada Masyarakat Bugis
Makassar,” Jurnal Al-Fikr 24, no.2 (2021): 95.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 23

ISSN
Dalam pandangan masyarakat, uang panai’ merupakan bentuk penghargaan
terhadap keluarga calon mempelai perempuan yang telah membesarkan dan mendidik
anaknya hingga pantas menjadi istri.?2 Besarnya uang panai’ sering kali menjadi cerminan

status sosial, pendidikan, dan kehormatan keluarga calon pengantin perempuan.

Uang panai’ memiliki dimensi sosial, simbolik, dan prestisius. Nilainya sering kali
ditentukan oleh faktor-faktor seperti status sosial keluarga perempuan, tingkat pendidikan,
dan asal daerah.?3Tradisi ini berfungsi menjaga kehormatan keluarga perempuan dan
memperkuat ikatan kekeluargaan antara dua pihak yang akan berbesanan. Dalam budaya

Bugis, uang panai’ juga menjadi lambang siri’ na pacce (harga diri dan solidaritas sosial).24

Pernikahan pada setiap daerah memiliki latar belakang yang berbeda dan nilai-nilai
adat tersendiri. Hal yang tidak dapat terpisahkan dalam suatu ikatan pernikahan adalah
adanya status ekonomi, status sosial dan nilai-nilai budaya dari setiap anggota keluarga dari
pihak laki-laki maupun perempuan. Uang Panai yang diberikan merupakan cerminan dari
status sosial dari calon pegantin. Apabila semakin tinggi status sosial dari pihak calon
pegantin perempuan, maka akan semakin tinggi pula uang panai yang akan diberikan oleh
calon pegantin laki-laki. Hal tersebut menjadi konflik tersendiri dari masyarakat tersebut,
karena apabila uang panai tidak disepakati oleh kedua belah pihak akan menyebabkan

terjadinya kegagalan pernikahan yang akan diselenggarakan tersebut.

Uang panai yang digunakan untuk mempersunting perempuan dari suku Bugis
memiliki jumlah yang tidak sedikit. Penentu besar kecilnya uang panai yang digunakan
dalam acara pernikahan dari suku bugis adalah berdasarkan tingkat strata sosial dari calon
mempelai wanita tersebut. Selain dari tingkat strata sosial, besarnya uang panai juga
ditentukan berdasarkan tingkat Pendidikan dari calon mempelai wanita. Apabila calon

mempelai wanita merupakan keturunan dari kalangan orang yang terpandang, maka uang

22 Amiruddin, Uang Panai’ dalam Perspektif Hukum Islam dan Budaya Bugis-Makassar (Makassar:
Alauddin Press, 2019), hlm. 25.

Z3Nurul Aini, “Faktor Sosial Ekonomi dalam Penentuan Besaran Uang Panai’ di Bugis-Makassar,” Jurnal
Antropologi Indonesia, Vol. 41 No. 1 (2021), hlm. 32.

24 Mattulada, Latoa: Satu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis (Ujung Pandang:
Hasanuddin University Press, 1985), hlm. 55.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 24
ISSN
panai yang digunaka akan berjumlah higga puluha juta, dan begitu juga apabila tingkat
pendidikannya calon mempelai wanita merupakan lulusan S1, S2, atau lulusan dari
kedokteran, maka akan terjadi hal yang sama yaitu uang panai yang ditentukan bisa

berjumlah puluhan hingga ratusan juta.

. Besarnya uang panai yang telah ditentukan oleh keluarga calon mempelai wanita
mengakibatkan banyak laki-laki yang gagal menikah dikarenkan ketidaksanggupannya
memberikan uang panai yang ditentukan oleh calon mempelai wanita tersebut, padahal
kedua pasangan tersebut sudah lama menjalin hubungan, akan tetapi harus kandas karena

terhalang besarnya uang panai tersebut

Dalam pandangan antropologi hukum, uang panai’ merupakan local wisdom (kearifan
lokal) yang hidup dan berkembang sebagai bentuk kontrol sosial dan penghormatan
terhadap perempuan. Tradisi ini lahir dari sistem nilai yang menjunjung tinggi harga diri

(siri’) dan kehormatan keluarga.

Namun, dalam praktiknya, uang panai’ kerap menimbulkan perdebatan karena
nominalnya yang tinggi. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa tingginya uang panai’
dapat menyebabkan penundaan pernikahan, bahkan pernikahan batal karena pihak laki-laki
tidak mampu memenuhi tuntutan adat.z> Hal ini menimbulkan persoalan hukum dan moral,
karena bertentangan dengan prinsip Islam yang mengajarkan kemudahan dalam
perkawinan. Hal ini menuntut reinterpretasi agar tetap sejalan dengan nilai syariat Islam

yang menolak kesulitan (masyaqqah) dan menekankan kemudahan (taysir).

Harmonisasi Hukum Islam dan Adat dalam Praktik Mahar dan Uang Panai’

Hukum Islam dan hukum adat merupakan dua sistem nilai yang hidup berdampingan
dalam kehidupan masyarakat Indonesia. Keduanya saling berinteraksi dan sering Kkali
mengalami dialektika dalam praktik sosial, termasuk dalam tradisi pernikahan. Salah satu

wujud konkret dari interaksi ini ialah praktik mahar sebagai institusi syar‘i dan uang panai’

25 Asnidar, “Tradisi Uang Panai’ dan Relevansinya dengan Hukum Islam,” jurnal Hukum dan Syariah,
Vol. 8 No. 2 (2020), hlm. 118.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 25
ISSN
sebagai tradisi adat masyarakat Bugis-Makassar. Harmonisasi antara keduanya menjadi
penting agar nilai-nilai syariat tidak bertentangan dengan kearifan lokal, namun tetap

menjaga maqasid al-syari‘ah (tujuan hukum Islam).26

Harmonisasi hukum adalah proses penyatuan prinsip dan nilai dari dua sistem
hukum yang berbeda agar tidak saling menegasikan. Dalam konteks hukum keluarga, Islam
mengakui keberadaan adat selama tidak bertentangan dengan prinsip syariah sebagaimana
sabda Nabi: "Apa yang dipandang baik oleh kaum Muslimin maka baik pula di sisi Allah” (HR.
Ahmad).

Harmonisasi hukum Islam dan adat merupakan proses penyatuan dua sistem nilai
syariat Islam dan kearifan lokal (local wisdom) agar keduanya saling melengkapi dalam
menciptakan kemaslahatan sosial. Dalam konteks perkawinan, hukum Islam mengatur
tentang mahar sebagai kewajiban syar‘i, sedangkan adat memberikan ruang ekspresi sosial

melalui pemberian seperti uang panai’ di masyarakat Bugis-Makassar.2”

Secara konseptual, harmonisasi ini berlandaskan pada kaidah fikih al-‘adah
muhakkamah (adat dapat menjadi dasar hukum selama tidak bertentangan dengan syariat)
serta prinsip maslahah mursalah (kemaslahatan umum) yang menekankan fleksibilitas
hukum Islam terhadap kondisi sosial. Dengan dasar tersebut, tradisi uang panai’ dapat
diterima selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai syariat. Islam tidak menolak budaya
lokal, tetapi mengarahkan agar budaya tersebut mengandung nilai-nilai keadilan,
keseimbangan, dan kemaslahatan (maslahah).28 Maka, harmonisasi tidak berarti mengubah

hukum Islam, tetapi menyesuaikan penerapannya agar relevan dengan realitas budaya.

Harmonisasi antara hukum Islam dan adat dalam praktik mahar dan uang panai’

terjadi melalui proses internalisasi nilai-nilai syariat ke dalam struktur budaya lokal. Dalam

26 Ahmad M. Habib, “Harmonisasi Hukum Islam dan Adat dalam Tradisi Pernikahan Masyarakat Bugis-
Makassar,” Jurnal AI-Manhaj, Vol. 12 No. 2 (2023).

27 Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung:
Mizan, 1996, hlm. 236.

28M. Nuri, “Tradisi Pemberian Uang Panai dalam Pernikahan pada Masyarakat Sulawesi Selatan
Perspektif Maqasid asy-Syari‘ah,” Wasatiyah: Jurnal Hukum 5, no. 2 (2024): 110-125.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 26
ISSN
konteks masyarakat Bugis-Makassar, kedua sistem hukum ini tidak saling meniadakan,

melainkan berinteraksi dalam pola adaptasi.

Prinsip hukum Islam yang menekankan keikhlasan, keadilan, dan kemudahan
diterima oleh masyarakat adat dan diimplementasikan dalam praktik uang panai’ dengan
menyesuaikan konteks sosial. Banyak keluarga kini mulai menyesuaikan nominal uang
panai’ agar tidak memberatkan calon mempelai laki-laki, sebagai bentuk penerapan nilai-

nilai syariat dalam adat.

Menurut Fazlur Rahman, fleksibilitas hukum Islam memungkinkan terjadinya
integrasi antara norma agama dan budaya lokal, sepanjang nilai-nilai dasar Islam seperti
keadilan dan kemaslahatan tetap dijaga.?? Dalam kasus uang panai’, nilai sosial yang melekat
pada tradisi ini dapat diterima sebagai bentuk penghormatan sosial, bukan komodifikasi

perempuan.

Koentjaraningrat menegaskan bahwa dalam masyarakat Indonesia, hukum adat
sering kali berperan sebagai mekanisme sosial yang menjaga keseimbangan dan
keharmonisan antarindividu.3? Ketika hukum Islam dan adat dipadukan, keduanya berfungsi

sebagai sistem nilai yang saling memperkuat untuk menciptakan tatanan sosial yang stabil.

Dengan demikian, praktik mahar dan uang panai’ dapat dianggap sebagai dua bentuk
pemberian yang saling melengkapi. Mahar bersifat syar’i dan teologis, sedangkan uang
panai’ bersifat sosial dan kultural. Dalam tataran praksis, keduanya dapat berjalan harmonis

selama prinsip-prinsip Islam tetap menjadi dasar moralnya.

Hasil penelitian antropologi hukum menunjukkan bahwa masyarakat Bugis-
Makassar telah mengembangkan beberapa bentuk harmonisasi antara hukum Islam dan

adat dalam praktik mahar dan uang panai’, di antaranya:

29 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982), hlm. 46.
30 Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi Sosial (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), hlm. 84.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 27
ISSN

1. Pemilahan Fungsi :

Mahar tetap diberikan secara terpisah kepada mempelai wanita sebagai kewajiban syari,

sedangkan uang panai’ diberikan sebagai bentuk penghormatan adat kepada keluarga.3!

2. Penyesuaian Nilai :

Masyarakat mulai menyesuaikan jumlah uang panai’ dengan kemampuan ekonomi calon
suami, menghindari tuntutan berlebihan yang bertentangan dengan prinsip taysir

(kemudahan) dalam Islam.32

3. Integrasi Simbolik:

Dalam beberapa kasus, mahar dan uang panai’ digabung dalam satu bentuk simbolik
seperti “pembayaran keluarga” tetapi tetap menyebut unsur mahar secara eksplisit

dalam akad nikah.33

4. Negosiasi Adat dan Ulama

Tokoh agama dan adat bekerja sama untuk menentukan standar nilai panai’ yang

wajar agar tidak menimbulkan kesulitan atau memperlambat pernikahan.34

Dari perspektif maqasid, harmonisasi ini dapat dipandang sebagai bentuk hifz al-nasl
(pemeliharaan keturunan) dan hifz al-mal (pemeliharaan harta).3> Ketika adat disesuaikan

dengan nilai-nilai keadilan, kemudahan, dan keseimbangan, maka hukum Islam tidak

31 Nur Ainun, “Relasi antara Mahar dan Uang Panai’ dalam Pernikahan Adat Bugis,” Jurnal Hukum Islam
dan Sosial Budaya, Vol. 8 No. 2 (2022)

32 Khaeruddin, “Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Uang Panai’ dan Kesetaraan Gender,” Jurnal Al-
Adl, Vol. 13 No. 1 (2023)

33 Fitriani & Baso Lantara, “Harmonisasi Nilai Syariah dan Adat dalam Penetapan Mahar di Makassar,”
Jurnal Hukum Keluarga Islam Nusantara, Vol. 6 No. 2 (2020).

34 Rasyid & Yusuf, “Negosiasi Ulama dan Tokoh Adat dalam Penentuan Nilai Uang Panai’,” Jurnal
Ushuluddin dan Figh, Vol. 10 No. 1 (2022).

35 Hamiyuddin & Suhri Hanafi, “Mahar Essence: Sharia Maqasid’s Perspective,” International Journal of
Islamic Law, Vol. 2 No. 3 (2023).

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 28
ISSN
menolak keberadaan adat tersebut. Prinsip tasamuh (toleransi hukum) juga menjadi dasar

pembenaran pluralisme hukum keluarga di Indonesia.

Dengan demikian, harmonisasi mahar dan uang panai’ menunjukkan fleksibilitas
hukum Islam dalam menghadapi keberagaman sosial, sekaligus memperlihatkan bahwa

syariat Islam dapat hidup berdampingan dengan adat tanpa kehilangan prinsip normatifnya.

Analisis Antropologi Hukum Islam terhadap Mahar dan Tradisi Uang Panai’

Antropologi hukum Islam merupakan pendekatan yang memandang hukum Islam
bukan hanya sebagai sistem normatif (syariah), tetapi juga sebagai fenomena sosial yang
hidup dan berinteraksi dengan budaya masyarakat. Dalam konteks Indonesia, hukum Islam
selalu berdialektika dengan sistem nilai lokal, termasuk adat dan tradisi yang telah
mengakar kuat di masyarakat Muslim. Pendekatan antropologi hukum Islam digunakan

untuk menelaah relasi antara norma agama dan praktik budaya yang hidup di masyarakat.36

Melalui kacamata antropologi hukum, hukum Islam tidak dilihat sebagai norma yang
kaku, melainkan sebagai sistem nilai yang adaptif terhadap perubahan sosial dan budaya.
Prinsip ini tercermin dalam kaidah al-‘adah muhakkamah (adat dapat dijadikan dasar
hukum selama tidak bertentangan dengan syariat).3” Dengan demikian, hukum Islam dapat

bersinergi dengan adat tanpa kehilangan substansinya

Dalam perspektif antropologi hukum Islam, hukum tidak dapat dilepaskan dari
konteks sosial-budaya masyarakat yang melaksanakannya. Hukum Islam, sebagaimana
dikemukakan oleh M. Atho Mudzhar, merupakan sistem nilai yang hidup (living law) dan
dapat berinteraksi dengan budaya lokal selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar

syariat.38

36 Nurul Badewi, “Interaksi Syariat dan Adat dalam Tradisi Pernikahan Bugis,” Al-Manhaj: Jurnal
Hukum Islam 10, no.1 (2020): 48.

37 Suyuthi, Jalaluddin. Al-Asybah wa al-Nazhair. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983, hlm. 120.

38 M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1998), him. 91.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 29

ISSN
Antropologi hukum menafsirkan mahar sebagai bagian dari sistem nilai sosial yang
memperkuat legitimasi pernikahan di masyarakat Muslim. Nilai ini tidak hanya bersifat
religius, tetapi juga sosial sebagai sarana mempererat relasi antar-keluarga dan

mengokohkan status sosial mempelai perempuan.3?

Namun, dalam konteks modern, muncul gejala komersialisasi mahar, di mana
nilainya dijadikan ukuran status atau gengsi. Fenomena ini menunjukkan pergeseran makna
dari simbol kasih sayang menjadi simbol ekonomi. Dari perspektif antropologi hukum Islam,
fenomena ini menuntut reinterpretasi agar mahar kembali pada nilai dasarnya:

penghormatan, bukan beban.

Adat uang panai’ termasuk bentuk ‘urfatau kebiasaan masyarakat yang telah berlaku
umum dan diterima sebagai norma sosial. Dalam fikih Islam, ‘urf dapat dijadikan sumber
hukum selama memenuhi syarat-syarat, yaitu tidak bertentangan dengan nash al-Qur’an
atau hadis, berlaku secara luas dan konsisten di Masyarakat, mengandung kemaslahatan

social, dan tidak mengandung unsur kezaliman atau pemaksaan.

Jika ditinjau berdasarkan kriteria tersebut, maka uang panai’ termasuk kategori ‘urf
sahih (kebiasaan yang sah) karena secara esensial mengandung nilai penghargaan terhadap

perempuan dan keluarganya, serta berfungsi mempererat hubungan sosial antar keluarga.#0

Namun demikian, jika praktik uang panai’ dilakukan secara berlebihan hingga
menimbulkan beban ekonomi bagi pihak laki-laki, maka kebiasaan itu berubah menjadi ‘urf
fasid (kebiasaan yang rusak), karena menyalahi prinsip kemudahan (taysir) dan
menghalangi tercapainya tujuan pernikahan.*! Hal ini sejalan dengan prinsip maqasid al-
syari‘ah, yang menekankan bahwa tujuan hukum Islam adalah untuk mewujudkan

kemaslahatan dan menghindari kesulitan.

39 Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung:
Mizan, 1996, hlm. 238.

40 Al-Suyuthi, Al-Asybah wa al-Nazhair (Beirut: Dar al-Kutub al-‘[lmiyyah, 1998), hlm. 120.

41 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Magqasid: Dirasah Maqasidiyyah li Ahkam al-Syari’ah (Kairo: Dar al-
Syurugq, 2008), hlm. 83.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 30

ISSN
Islam tidak menolak uang panai’ sebagai tradisi, tetapi mengarahkan agar
pelaksanaannya proporsional dan sesuai kemampuan. Dengan demikian, uang panai’ bukan
sekadar tradisi adat, tetapi juga dapat dimaknai sebagai ekspresi penghargaan sosial yang

selaras dengan nilai-nilai Islam tentang penghormatan dan tanggung jawab.

Harmonisasi antara mahar dan uang panai’ dalam kerangka antropologi hukum Islam
menunjukkan adanya proses integrasi dua sistem nilai: syariat dan budaya lokal. Hukum
[slam memberikan ruang adaptasi terhadap adat selama nilai-nilainya mendukung

kemaslahatan (maslahah) dan keadilan sosial.#2

Tradisi uang panai’ tidak menyalahi hukum Islam selama tidak menggantikan posisi
mahar sebagai syarat sah akad nikah. Justru, dalam konteks sosial Indonesia, perpaduan
antara mahar (nilai spiritual) dan uang panai’ (nilai sosial) menunjukkan elastisitas hukum
Islam yang mampu berdialog dengan budaya tanpa kehilangan prinsip dasarnya.43 Dengan
cara ini, hukum Islam menjadi bukan hanya pedoman normatif, tetapi juga kekuatan sosial

yang hidup dan berkembang di tengah masyarakat majemuk.
Penutup

Hasil kajian menunjukkan bahwa praktik mahar dalam hukum Islam dan uang panai’
dalam adat Bugis-Makassar merupakan dua entitas hukum yang berbeda secara normatif,
tetapi saling berinteraksi dalam praktik sosial. Melalui pendekatan antropologi hukum
[slam, dapat dipahami bahwa kedua sistem ini mengalami proses harmonisasi yang dinamis,
di mana nilai-nilai syariat diadaptasi secara kontekstual dengan norma-norma adat tanpa

menghilangkan prinsip dasarnya.*#

Dalam perspektif hukum Islam, mahar merupakan kewajiban religius yang bersifat

ta‘abbudi (ibadah) dan memiliki dimensi spiritual serta moral, yakni simbol kesungguhan

42 Abidin, Zainal. “Makna Sosial Uang Panai’ dalam Pernikahan Adat Bugis-Makassar.” Jurnal Al-Ulum,
Vol. 20 No. 1, 2020.

43 Daeng, Halim. “Harmonisasi Hukum Islam dan Adat Bugis-Makassar dalam Tradisi Perkawinan.”
Jurnal Hukum Islam Nusantara, Vol. 4 No. 2,2021.

44 Ahmad M. Habib, “Harmonisasi Hukum Islam dan Adat dalam Tradisi Pernikahan Masyarakat Bugis-
Makassar,” Jurnal AI-Manhaj, Vol. 12 No. 2 (2023).

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 31
ISSN
dan tanggung jawab calon suami kepada istri. Sementara itu, uang panai’ merupakan
ekspresi sosial-budaya masyarakat Bugis-Makassar yang menggambarkan penghargaan
terhadap keluarga perempuan dan menjaga kehormatan (siri’ na pacce).Melalui proses
sosial dan musyawarah adat, kedua nilai ini kemudian disatukan dalam kerangka yang saling

mendukung, sehingga tidak terjadi pertentangan antara norma agama dan budaya lokal.*>

Bentuk harmonisasi hukum ini tampak pada beberapa aspek penting yaitu mahar
tetap dijaga sebagai rukun nikah, sedangkan uang panai’ dimaknai sebagai bagian dari
penghormatan adat yang tidak bersifat wajib syar‘i. tokoh agama dan adat berperan dalam
menyesuaikan besaran uang panai’ agar tidak melanggar prinsip taysir (kemudahan) dan

maslahah (kemanfaatan).

Dari sudut pandang antropologi hukum Islam, harmonisasi ini memperlihatkan
bahwa hukum Islam merupakan living law hukum yang hidup dalam masyarakat dan
mampu berinteraksi dengan struktur sosial-budaya. Islam tidak menolak adat, selama tidak
bertentangan dengan prinsip magqasid al-syari‘ah, seperti menjaga agama, kehormatan, dan
keturunan. Maka, tradisi uang panai’ yang dijalankan secara proporsional dapat dipandang

sebagai bentuk ‘urf sahih (adat yang sah secara hukum).

Dengan demikian, harmonisasi antara hukum Islam dan adat dalam praktik mahar
dan uang panai’ merupakan bukti nyata fleksibilitas dan universalitas hukum Islam. Ia
menegaskan bahwa penerapan hukum Islam di Indonesia tidak bersifat tekstual semata,
tetapi juga kontekstual dan dialogis, mencerminkan keberagaman budaya yang tetap

berpijak pada nilai-nilai keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan.

Daftar Pustaka

Abidin, Z. (2020). Makna sosial uang panai’ dalam pernikahan adat Bugis-Makassar. Jurnal
Al-Ulum, 20(1).

45 Fitriani & Baso Lantara, “Harmonisasi Nilai Syariah dan Adat dalam Penetapan Mahar di Makassar,”
Jurnal Hukum Keluarga Islam Nusantara, Vol. 6 No. 2 (2020).

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 32
ISSN

Aini, N. (2021). Faktor sosial ekonomi dalam penentuan besaran uang panai’ di Bugis-
Makassar. Jurnal Antropologi Indonesia, 41(1).

Al-Nawawi. (1996). Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Syafi’'i, M. b. 1. (1993). Al-Umm. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Al-Suyuthi. (1998). Al-Asybah wa al-Nazhair. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Zuhaili, W. (1989). Al-figh al-Islami wa adillatuhu (Juz VII). Damaskus: Dar al-Fikr.

Amiruddin. (2019). Uang panai’ dalam perspektif hukum Islam dan budaya Bugis-Makassar.
Makassar: Alauddin Press.

Asnidar. (2020). Tradisi uang panai’ dan relevansinya dengan hukum Islam. Jurnal Hukum
dan Syariah, 8(2).

Asri, N. (2021). Mahar dan uang panai’: Kajian adat dan hukum Islam pada masyarakat Bugis
Makassar. Al-Fikr: Jurnal I[Imiah, 24(2), 95.

Badewi, N. (2020). Interaksi syariat dan adat dalam tradisi pernikahan Bugis. Al-Manhaj:
Jurnal Hukum Islam, 10(1), 48.

Daeng, H. (2021). Harmonisasi hukum Islam dan adat Bugis-Makassar dalam tradisi
perkawinan. Jurnal Hukum Islam Nusantara, 4(2).

Darwis, H. (2022). Tradisi uang panai dalam adat pernikahan Suku Bugis. Jurnal Pendidikan,
Sosial dan Humaniora.

Departemen Agama RI. (2010). Al-Qur’an dan terjemahannya (Q.S. An-Nisa’: 4). Jakarta: PT
Syaamil.

Fauzi, M. (2023). Manfaat ta‘lim al-Qur’an sebagai mahar (kajian figh muqaran). Wahana
Akademika: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 12(1).

Fitriani, & Lantara, B. (2020). Harmonisasi nilai syariah dan adat dalam penetapan mahar di
Makassar. Jurnal Hukum Keluarga Islam Nusantara, 6(2).

Griffiths, ]. (1986). What is legal pluralism? Journal of Legal Pluralism, (24), 5.

Habib, A. M. (2023). Harmonisasi hukum Islam dan adat dalam tradisi pernikahan
masyarakat Bugis-Makassar. Jurnal Al-Manhaj, 12(2).

Hakim, M. L. (2018). Konsep mahar dalam Al-Qur'an dan relevansinya dengan Kompilasi

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 33
ISSN

Hukum Islam (Skripsi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, Malang).

Hamiyuddin, & Hanafi, S. (2023). Mahar essence: Sharia Maqasid’s perspective. International
Journal of Islamic Law, 2(3).

Khaeruddin. (2023). Tinjauan antropologi hukum terhadap uang panai’ dan kesetaraan
gender. Jurnal Al-Adl, 13(1).

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar antropologi sosial. Jakarta: Rineka Cipta.
Mattulada. (1985). Latoa: Satu lukisan analitis terhadap antropologi politik orang Bugis.
Ujung Pandang: Hasanuddin University Press.

Misbah, M. (2015-2025). Konsep mahar dalam Al-Qur’an dan relevansinya. Jurnal [Imu-Iimu
Kesyariahan.

Nur Ainun. (2022). Relasi antara mahar dan uang panai’ dalam pernikahan adat Bugis. Jurnal
Hukum Islam dan Sosial Budaya, 8(2).

Nuri, M. (2024). Tradisi pemberian uang panai dalam pernikahan pada masyarakat Sulawesi
Selatan perspektif maqasid asy-syari‘ah. Wasatiyah: Jurnal Hukum, 5(2).

Qaradawi, Y. al-. (2008). Figh al-Maqasid: Dirasah Maqasidiyyah li Ahkam al-Syari’ah. Kairo:
Dar al-Syurug.

Quraish Shihab, M. (1996). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir maudhu’i atas pelbagai persoalan
umat. Bandung: Mizan.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. Chicago,
IL: University of Chicago Press.

Rasyid, & Yusuf. (2022). Negosiasi ulama dan tokoh adat dalam penentuan nilai uang panai’.
Jurnal Ushuluddin dan Figh, 10(1).

Republik Indonesia. (1974). Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan.
Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 1974 Nomor 1

Republik Indonesia. (1991). Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Penyebarluasan
Kompilasi Hukum Islam. Jakarta: Kementerian Agama RI.

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index



