
  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 12 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

HARMONISASI HUKUM ISLAM DAN ADAT 

TENTANG MAHAR DAN UANG PANAI’ DALAM PERSPEKTIF ANTROPOLOGI HUKUM ISLAM 
 

ID Naskah 

Tipe Artikel 

Penulis Mawaddah, Sudirman L, H. Syafa’at Anugrah Pradana 

Subjek Hukum Keluarga Islam,Antropologi Hukum, Kearifan Lokal 

Kata Kunci Adat,Antropologi Hukum Islam,Hukum Islam,Mahar,Uang Panai’ 

Negara Asal 
Penulis 

Indonesia 

Abstrak Penelitian ini berangkat dari urgensi memahami hubungan antara hukum Islam 
dan adat dalam praktik pemberian mahar dan uang panai’ di masyarakat Bugis- 
Makassar, yang sering kali menimbulkan perdebatan antara nilai syariat dan 
tuntutan sosial-budaya. Dalam konteks hukum keluarga Islam, muncul pertanyaan 
bagaimana hukum Islam mengakomodasi tradisi lokal tanpa mengabaikan prinsip 
keadilan, kemaslahatan, dan kemudahan (taysir). Berdasarkan hal tersebut, 
rumusan masalah penelitian ini difokuskan pada: (1) bagaimana konsep mahar 
dalam hukum Islam dan makna uang panai’ dalam tradisi adat Bugis-Makassar; (2) 
bagaimana bentuk harmonisasi hukum Islam dan adat dalam perspektif 
antropologi hukum Islam. Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka 
(library research) dengan pendekatan antropologi hukum Islam, yaitu 
menganalisis teks-teks normatif Islam (al-Qur’an, hadis, dan literatur fikih) serta 
data budaya dari kajian antropologis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mahar 
merupakan kewajiban syar’i sebagai simbol penghormatan terhadap perempuan, 
sedangkan uang panai’ adalah ekspresi penghargaan sosial yang hidup dalam 
budaya lokal. Keduanya dapat saling melengkapi selama uang panai’ tidak 
diposisikan sebagai harga diri perempuan dan tidak memberatkan calon 
mempelai laki-laki. Dalam perspektif antropologi hukum Islam, tradisi uang panai’ 
termasuk kategori ‘urf sahih karena mengandung nilai sosial yang tidak 
bertentangan dengan syariat. Kesimpulannya, harmonisasi antara hukum Islam 
dan adat dalam praktik mahar dan uang panai’ mencerminkan fleksibilitas dan 
adaptabilitas hukum Islam terhadap nilai-nilai budaya lokal guna mewujudkan 
kemaslahatan dan keadilan dalam masyarakat Muslim Indonesia. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 13 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

HARMONISASI HUKUM ISLAM DAN ADAT 

TENTANG MAHAR DAN UANG PANAI’ DALAM PERSPEKTIF ANTROPOLOGI HUKUM ISLAM 

 
Mawaddah 

Institut Agama Islam Negeri Parepare, mawaddahazzahra44@gmail.com 

Sudirman L 

Institut Agama Islam Negeri Parepare, sudirman@iainpare.ac.id,  

H. Syafa’at Anugrah Pradana 

Institut Agama Islam Negeri Parepare, syafaatanugrah@iainpare.ac.id,  

Pendahuluan 

Salah satu bidang yang paling tampak dalam interaksi hukum Islam dan adat adalah 

hukum keluarga Islam, khususnya dalam praktik pemberian mahar dan uang panai’ di 

masyarakat Bugis-Makassar. Mahar (ṣadaq) secara normatif merupakan kewajiban laki-laki 

kepada perempuan yang akan dinikahinya sebagai bentuk penghormatan dan kesungguhan 

dalam membangun rumah tangga.1 Sementara uang panai’ merupakan tradisi adat yang 

berupa pemberian dari pihak laki-laki kepada keluarga perempuan sebagai simbol 

penghargaan terhadap martabat dan status sosial calon mempelai perempuan. 2 

Namun, jika ditinjau dari perspektif antropologi hukum Islam, hukum tidak hanya 

dipahami sebagai norma tertulis, tetapi juga sebagai sistem sosial yang hidup dan 

berkembang dalam masyarakat.3 Antropologi hukum memandang hukum Islam sebagai 

“living law” yang berinteraksi dengan budaya lokal, dan dalam konteks ini, tradisi uang 

panai’ merupakan ekspresi lokal yang berfungsi menjaga kehormatan dan stabilitas sosial 

dalam masyarakat Bugis-Makassar.4 Oleh karena itu, penting dilakukan kajian yang 

 

1 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Juz VII (Damaskus: Dar al-Fikr, 1989), hlm. 240. 
2 Amiruddin, Uang Panai’ dalam Perspektif Hukum Islam dan Budaya Bugis-Makassar (Makassar: 

Alauddin Press, 2019), hlm. 25. 
3 John Griffiths, “What is Legal Pluralism?”, Journal of Legal Pluralism, No. 24 (1986), hlm. 5. 
4 Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi Sosial (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), hlm. 84. 

mailto:mawaddahazzahra44@gmail.com
mailto:sudirman@iainpare.ac.id
mailto:syafaatanugrah@iainpare.ac.id


  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 14 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

mengintegrasikan pandangan normatif Islam dan perspektif antropologis untuk memahami 

posisi uang panai’ dalam bingkai hukum Islam. 

Urgensi penelitian ini terletak pada upaya mencari titik temu antara norma syariat 

dan nilai budaya lokal dalam pembentukan hukum keluarga Islam di Indonesia. Dalam 

realitas sosial, banyak pasangan muda di Sulawesi Selatan mengalami hambatan untuk 

menikah karena besarnya uang panai’ yang ditetapkan oleh keluarga pihak perempuan.5 Hal 

ini menimbulkan dilema antara keharusan mengikuti adat dan keinginan melaksanakan 

sunnah Rasul untuk menikah dengan kemudahan. Maka, perlu dikaji secara mendalam 

bagaimana prinsip-prinsip hukum Islam dapat mengakomodasi praktik tersebut tanpa 

menimbulkan kemudaratan sosial. 

 
Rumusan masalah yang menjadi dasar penelitian ini mencakup dua hal pokok. 

Pertama, bagaimana konsep mahar dalam hukum Islam dan makna uang panai’ dalam tradisi 

adat Bugis-Makassar? Kedua, bagaimana bentuk harmonisasi antara hukum Islam dan 

hukum adat dalam perspektif antropologi hukum Islam? Kajian ini diharapkan mampu 

memberikan kontribusi akademik terhadap pengembangan studi hukum Islam kontekstual, 

sekaligus memperkaya pemahaman terhadap dinamika hubungan antara syariat dan adat di 

Indonesia. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka (library research) dengan 

pendekatan antropologi hukum Islam. Sumber data terdiri atas literatur klasik (kitab fikih, 

tafsir, hadis), literatur kontemporer tentang hukum keluarga Islam, dan kajian antropologi 

budaya Bugis-Makassar. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan mengaitkan 

dalil-dalil normatif dengan praktik sosial masyarakat. Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti untuk melihat hukum Islam tidak hanya sebagai teks, tetapi juga sebagai praktik 

sosial yang hidup dan dipengaruhi oleh nilai-nilai lokal. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman 

komprehensif bahwa hukum Islam memiliki kemampuan beradaptasi dan bertransformasi 

 

5Nurul Aini, “Faktor Sosial Ekonomi dalam Penentuan Besaran Uang Panai’ di Bugis-Makassar,” Jurnal 
Antropologi Indonesia, Vol. 41 No. 1 (2021), hlm. 29. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 15 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

dalam konteks budaya lokal. Tradisi uang panai’ yang semula dianggap sebagai beban dapat 

dipahami sebagai sarana penghargaan sosial yang bernilai positif selama berada dalam batas 

kewajaran. Harmonisasi antara hukum Islam dan adat bukanlah bentuk kompromi terhadap 

ajaran agama, melainkan realisasi prinsip universal Islam yang menjunjung tinggi 

kemaslahatan (maslahah mursalah) dan keadilan sosial.6 

Metode Penelitian 

 
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis penelitian pustaka 

(library research). Penelitian pustaka dilakukan dengan menelaah berbagai sumber literatur 

yang relevan, baik primer maupun sekunder, guna memperoleh pemahaman komprehensif 

mengenai hubungan antara hukum Islam dan adat dalam praktik mahar dan uang panai’. 

Penelitian ini tidak menggunakan pengumpulan data lapangan secara langsung, melainkan 

menitikberatkan pada analisis terhadap teks dan hasil kajian terdahulu. 

 
Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan antropologi hukum Islam, yaitu 

pendekatan yang mengkaji hukum Islam sebagai sistem nilai yang hidup (living law) dalam 

konteks sosial budaya masyarakat Muslim. Pendekatan ini memandang bahwa hukum Islam 

tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga berinteraksi secara dinamis dengan tradisi lokal, 

adat istiadat, dan realitas sosial di mana ia diterapkan. Dengan pendekatan ini, penelitian 

berupaya memahami bagaimana norma hukum Islam mengenai mahar berinteraksi dan 

berharmonisasi dengan budaya uang panai’ masyarakat Bugis-Makassar. 

 
Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas dua jenis, yaitu sumber data primer dan 

sumber data sekunder. Sumber Data Primer meliputi Al-Qur’an dan hadis Nabi SAW sebagai 

sumber hukum Islam utama, kitab-kitab fikih klasik seperti al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu 

karya Wahbah al-Zuhaili. Sumber Data Sekunder meliputi literatur antropologi hukum dan 

sosial budaya, seperti karya Koentjaraningrat Pengantar Antropologi Sosial dan John 

Griffiths What is Legal Pluralism?, Artikel jurnal nasional dan internasional yang membahas 

hubungan hukum Islam dan adat di Indonesia, dokumen peraturan perundang-undangan 

 

6 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqasid: Dirasah Maqasidiyyah li Ahkam al-Syari’ah (Kairo: Dar al-Syuruq, 
2008), hlm. 77. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 16 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

seperti Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Kompilasi Hukum Islam, 

Tafsir kontemporer seperti Wawasan Al-Qur’an karya M. Quraish Shihab yang menyoroti 

nilai-nilai keluarga dan budaya dalam pandangan Al-Qur’an. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur, yaitu dengan 

mengumpulkan, membaca, mencatat, dan mengklasifikasikan berbagai sumber yang relevan 

dengan topik penelitian. Langkah-langkah yang ditempuh meliputi Inventarisasi bahan 

pustaka terkait hukum Islam tentang mahar, tradisi uang panai’, dan teori antropologi 

hukum, Pengelompokan data berdasarkan tema-tema utama, seperti norma syariat tentang 

mahar, makna sosial uang panai’, dan prinsip harmonisasi adat dan agama, Analisis 

komparatif terhadap pandangan ulama dan antropolog untuk melihat titik temu antara 

hukum Islam dan adat lokal. Metode ini memungkinkan peneliti memperoleh pemahaman 

mendalam mengenai struktur nilai, makna, dan fungsi hukum dalam konteks sosial budaya 

tanpa melakukan observasi lapangan. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dan komparatif-normatif. 

Deskriptif-analitis digunakan untuk menggambarkan secara rinci konsep mahar dalam 

Islam dan tradisi uang panai’ dalam adat Bugis-Makassar, serta menafsirkan makna sosial 

dan simboliknya dalam konteks hukum Islam. Komparatif-normatif digunakan untuk 

membandingkan antara norma-norma hukum Islam dan nilai-nilai adat yang berlaku, guna 

menemukan bentuk harmonisasi yang sesuai dengan prinsip maslahah dan keadilan. 

Analisis ini mengacu pada prinsip ‘urf dalam hukum Islam, yakni penerimaan 

terhadap kebiasaan masyarakat yang tidak bertentangan dengan syariat. Dalam tahap 

interpretasi, penelitian ini menggunakan kaidah fiqhiyyah seperti al-‘adah muhakkamah 

(adat dapat menjadi dasar hukum), untuk menilai apakah praktik uang panai’ tergolong ‘urf 

sahih (kebiasaan yang sah) atau ‘urf fasid (kebiasaan yang bertentangan dengan syariat). 

 
Selain itu, analisis juga mempertimbangkan teori maqāṣid al-syarī‘ah yang 

menekankan bahwa setiap hukum Islam bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan 

mencegah kemudaratan. Melalui analisis ini, penelitian berupaya memahami bahwa 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 17 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

harmoni antara adat dan Islam dapat dicapai bila keduanya saling mendukung dalam 

mencapai tujuan syariat. 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

 
Konsep Mahar dalam Perspektif Hukum Islam 

 
Dalam konteks hukum nasional, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan menegaskan bahwa perkawinan di Indonesia tidak hanya berdimensi religius, 

tetapi juga kultural dan sosial.7 Dengan demikian, keberadaan adat istiadat yang menyertai 

praktik perkawinan tetap diakui selama tidak bertentangan dengan prinsip hukum dan 

agama.8 

Islam memandang pernikahan sebagai sarana untuk menghormati dan memuliakan 

perempuan khususnya calon istri, sehingga pemberian mahar adalah implementasi dari 

penghargaan dan hak istri yang harus dipenuhi oleh suami.9 

 
Dalam ajaran Islam, mahar (ṣadaq atau niḥlah) merupakan pemberian wajib dari 

calon suami kepada calon istri sebagai bentuk penghormatan dan kesungguhan dalam 

membangun rumah tangga. Dasar hukum mahar terdapat dalam firman Allah SWT: 

“Berikanlah mahar kepada wanita (yang kamu nikahi) sebagai pemberian dengan penuh 

kerelaan.” (Q.S. An-Nisā’ [4]: 4). 

يئ  كُلوُهُ  ا˝هَن ِّيئ ا˝مر ِّ ِّّ  سا˝ نَف   فَ َّ „ ي   من هُ 'ّ  ب نَ  لَكُم   عَن   ءشَ لَ  فَإ ِّن   ط ِّ ن ِّح 
 “

ت ِّه ِّ  ˝ة  وَآتوُا سَاءَ 'الن ِّ  ن صَدقُاَ

 

Artinya: “Berikanlah maskawin (mahar) kepada wanita (yang kamu nikahi) sebagai 

pemberian dengan penuh kerelaan. Tetapi jika mereka menyerahkan kepada kamu sebagian 

 
 
 
 

 
 

 
 

 
2025. 

7 Republik Indonesia, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Pasal 1. 
8 Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003), hlm. 55. 
9 Misbah Mrd, “Konsep Mahar Dalam Al-Qur’an Dan Relevansinya”. Jurnal Ilmu-ilmu Kesyariahan, 2015- 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 18 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

dari maskawin itu dengan senang hati, maka makanlah (ambillah) pemberian itu (sebagai 

sesuatu) yang sedap lagi baik akibatnya.”10 

Ayat tersebut menunjukkan bahwa mahar bukanlah alat tukar atau harga 

perempuan, melainkan simbol keikhlasan,penghormatan dan penghargaan terhadap 

perempuan. Para ulama sepakat bahwa mahar merupakan hak penuh istri yang tidak boleh 

diambil tanpa izinnya.11 Para ulama fiqh seperti al-Syafi’i dan Malik menegaskan bahwa 

besarnya mahar tidak ditentukan, melainkan bergantung pada kemampuan dan kerelaan 

kedua pihak.12 

 
Namun dalam praktik sosial, muncul tradisi seperti uang panai’ yang secara kultural 

mengandung makna penghargaan sosial, tetapi sering kali menimbulkan kesalahpahaman 

dan persoalan hukum. Beberapa kalangan menilai bahwa uang panai’ merupakan bentuk 

“komersialisasi perkawinan” yang tidak sejalan dengan prinsip kesederhanaan dalam 

Islam.13 

Aturan mahar lebih lanjut diatur dalam KHI, yang mana ketentuannya menerangkan 

bahwa mahar pernikahan wajib dibayarkan oleh calon suami kepada calon istri, yang 

diberikan secara langsung dengan tunai, dan sejak diberikan maka mahar tersebut menjadi 

hak pribadi calon istri. Penyerahan mahar tersebut boleh ditangguhkan, baik untuk 

seluruhnya atau sebagian, jika calon istri menyetujui. Penyerahan mahar yang belum 

ditunaikan tersebut menjadi utang calon suami. 

Pada dasarnya Islam tidak membolehkan seorang laki-laki meminta kembali mahar 

yang telah diberikan kepada isterinya. Karena, Allah Swt telah berfirman di dalam surah An- 

Nisa, Allah SWT berfirman:  َّ ِّّ  ّ  

تِّب دَالَ  أرََدتُّمُ  وَإِّن   ج   اس  كَانَ  زَو  ج   مَّ دَاهنَُّ  تمُ  وَآتيَ   زَو  َّ  را˝ قِّنطَا إِّح  ن هُ  تأَ خُذوُا   فلََ ـًٔا مِّ ـن    أتَأَ خُذوُنَهُۥ ّ   شَي 
تََٰ ّ   وَإِّث   ا˝بهُ  بِّين    ما˝ّ   ا˝مُّ

 

 

10 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: PT Syaamil, 2010), Q.S. An-Nisa’: 4. 
11 Al-Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab (Beirut: Dar al-Fikr, 1996), hlm. 205. 
12 Al-Syafi’i, Muhammad bin Idris. Al-Umm. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993. 
13 Asnidar, “Tradisi Uang Panai’ dan Relevansinya dengan Hukum Islam,” Jurnal Hukum dan Syariah, 

Vol. 8 No. 2 (2020), hlm. 115. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 19 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

Artinya: 

 
“Dan jika kamu ingin mengganti isterimu dengan isteri yang lain , sedang kamu telah 

memberikan kepada seseorang di antara mereka harta yang banyak, maka janganlah kamu 

mengambil kembali dari padanya barang sedikitpun. Apakah kamu akan mengambilnya 

kembali dengan jalan tuduhan yang dusta dan dengan (menanggung) dosa yang nyata. ”(QS. 

An Nisa: 20). 

Berdasarkan ayat diatas jika seseorang di antara kalian ingin menceraikan seorang 

istri dan menggantikannya dengan istri yang lain, maka janganlah ia mengambil darinya 

maskawin/mahar yang pernah ia berikan kepadanya di masa lalu barang sedikit pun, 

sekalipun apa yang telah ia berikan kepadanya berupa harta yang banyak.Pada saat bercerai 

saja tidak diperkenankan untuk mengambil kembali, apalagi masih dalam pernikahan, 

terkecuali pemberian sukarela dari istri. Penentuan mengenai jumlah, bentuk dan jenis 

mahar tidak diatur oleh hukum, sehingga tidak ada batasan jumlah mahar yang diberikan 

oleh calon suami dan bentuk serta jenis mahar tersebut didasarkan atas kesepakatan kedua 

belah pihak.14Mas kawin adalah pemberian wajib dari suami kepada istri yang tidak ada 

batas jumlah minimal dan maksimalnya, karena hanya merupakan simbol kesanggupan 

suami untuk memikul kewajibannya sebagai suami dalam perkawinan, agar mendatangkan 

kemantapan dan ketenteraman hati istri. 

 
Menurut Wahbah al-Zuhaili, tujuan mahar bukanlah membebani calon suami, 

melainkan menumbuhkan tanggung jawab dan kesungguhan untuk memuliakan istrinya.15 

Para ulama fiqh seperti al-Syafi’i dan Malik menegaskan bahwa besarnya mahar tidak 

ditentukan, melainkan bergantung pada kemampuan dan kerelaan kedua pihak, selama 

tidak berlebihan dan tidak menimbulkan kesulitan (masyaqqah).16Sebagaimana sabda 

Rasulullah SAW: 

 
“Sebaik-baik mahar adalah yang paling mudah.” (HR. Ibn Hibban). 
 

 

14 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 30, Republik Indonesia,1991. 
15 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Juz VII (Damaskus: Dar al-Fikr, 1989), hlm. 243. 
16 Al-Syafi’i, Muhammad bin Idris. Al-Umm. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 20 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

Berdasarkan penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa mahar pernikahan dalam 

Islam tidak mengenal adanya batasan nilai, baik minimal maupun maksimal. Sebab besarnya 

suatu mahar diserahkan kepada kesepakatan calon mempelai pria dan calon mempelai 

wanita. Demikian ketika mereka sepakat, tentunya mahar tersebut pun sah-sah saja 

berapapun nilainya. Hal yang paling penting dari suatu mahar pernikahan dalam Islam 

adalah jangan sampai mahar tersebut dijadikan sebagai hal yang jadi mempersulit 

perkawinan atau pernikahan. Hal ini sebagaimana diatur dalam Pasal 31 KHI yang 

menerangkan bahwa penentuan mahar berdasarkan atas kesederhanaan dan kemudahan 

yang dianjurkan dalam ajaran Islam.17 Kemudahan dan kesederhanaan ini dapat kita 

temukan dalam sebuah hadis yang diriwayatkan Imam al-Bukhari dari Sahl bin Sa‘ad asSa‘idi 

ra, Rasulullah saw. (HR Bukhari No.1587): 

“Carilah sesuatu (mahar) cincin sekalipun terbuat dari besi. Jika tidak mendapati, 

mahar berupa surat-surat al-Qur‟an yang engkau hafal.” 

Hadis ini, dapat diketahui bahwa mahar pernikahan dalam Islam tidak harus berupa 

uang kertas, tetapi contoh mahar dapat pula berupa cincin, atau surat al-Qur‘an yang dihafal 

calon suami, sesuai kesanggupan calon suami dan kesepakatan kedua belah pihak. Islam 

tidak menyukai penentuan mahar yang terlalu berat atau di luar jangkuan kemampuan 

seorang laki-laki. Anjuran di atas merupakan perwujudan dari prinsip menghindari 

kesukaran atau kesusahan (raf‟ alharaj) dan mengutamakan kemudahan (altaysir). Dua 

prinsip ini merupakan prinsip universal dalam keseluruhan syariat Islam. Hanya saja, dalam 

melaksanakan hukum pernikahan prinsip tersebut jauh lebih ditekankan dalam artian 

mempersulit terwujudnya pernikahan dan membebani laki-laki dengan sesuatu yang tidak 

kuat mereka pikul adalah pemicu kerusakan dan bencana.18 

 
Para ulama sepakat bahwa mahar wajib diberikan oleh suami kepada istrinya, baik 

kontan maupun dengan cara tempo. Pembayaran mahar harus sesuai dengan perjanjian 

yang terdapat dalam akad pernikahan dan tidak dibenarkan menguranginya. Jika suami 

 

17 Kompilasi Hukum Islam,Pasal 31, Republiik Indonesia. 1991. 
18 Muhammad Luqman Hakim, “Konsep Mahar Dalam Al-Qur‟an Dan Relevansinya Dengan Kompilasi 

Hukum Islam” (Skripsi, Malang, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2018), 26. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 21 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

menambahnya, hal itu lebih baik dan sebagai shadaqah, yang dicatat sebagai mahar secara 

mutlak yang jenis dan jumlahnya sesuai dengan akad nikah. 

Dengan demikian, prinsip dasar mahar adalah taysir (kemudahan), bukan ta’sir 

(kesulitan). Dalam konteks masyarakat modern, mahar dapat berupa uang, barang, atau 

manfaat yang disepakati kedua belah pihak. Islam tidak menentukan bentuk atau jumlahnya 

secara pasti, melainkan menyerahkan sepenuhnya pada kemampuan dan kerelaan kedua 

pihak.19 

Makna Sosial dan Kultural Uang Panai’ dalam Adat Bugis-Makassar 

 
Secara umum uang panai (uang belanja) atau dalam bahasa Makassar disebut doi nai’ 

atau doi’ balanja dalam bahasa Bugis disebut doi’ menre merupakan uang pemberian dari 

pihak keluarga mempelai laki-laki untuk diserahkan kepada pihak keluarga mempelai 

perempuan yang telah disepakati sebelumnya. Menurut istilah, uang panai (uang belanja) 

adalah tentang pemberian harta benda dari calon mempelai pria kepada calon mempelai 

wanita. Dalam kata lain uang panai merupakan uang yang digunakan untuk belanja atau 

uang pinangan, yaitu uang yang harus diberikan oleh pihak calon mempelai laki-laki kepada 

keluarga calon mempelai perempuan sebelum dilakukan acara pernikahan. 

Uang panai atau uang belanja tersebut yang telah diberikan kepada calon mempelai 

wanita yang akan digunakan untuk belanja, jumlahnya sudah mejadi kesepakatan antara 

pihak calon mempelai laki-laki dan mempelai perempuan. Uang panai atau yang dimaksud 

uang belanja terseut adalah uang yang biasanya digunakan untuk membiayai prosesi 

pernikahan yang digelar di rumah mempelai wanita terseut. Selain daripada uang panai 

(uang belanja) terkadang pihak keluarga mempelai wanita juga meminta beras, yang dimana 

pada saat hari pemberian uang panai atau dalam bahasa Makassar disebut Pasimorong 

 
 
 
 
 

 

19 M. Fauzi, “Manfaat Ta‘lim al-Qur’an sebagai Mahar (Kajian Fiqh Muqaran),” Wahana Akademika: 
Jurnal Studi Islam dan Sosial 12, no. 1 (2023). 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 22 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

(panaik balanja) maka pada saat itu pula beras yang diminta harus dibawakan, yang 

jumlahnya sesuai dengan kesepakatan keluarga belah pihak. 20 

Uang panai (uang belanja) bukan memiliki arti secara simbolis, yang digunakan untuk 

mengikat dan mengukuhan hubungan antara pasangan terseut, serta kedua belah pihak, 

melainkan sudah dijadikan tanda sebagai status sosial. Sebagai konsekuensi lanjut dari 

pergeseran makna uang panai (uang belanja) ini dapat ditemukan.Dewasa ini, ada banyak 

pasangan yang menempuh jalan pintas dalam bahasa Makassar disebut silariang (kawin 

lari). Kebanyakan dari orang berpendapat bahwa uang panai atau uang belanja adalah suatu 

hal yang harus dihindari karena dianggap sebagai beban. Derajat manusia direndahkan 

dikarenakan kesepakatan jumlah uang panai (uang belanja), padahal harga uang panai 

tersebut digunakan sebagai bentuk penghormatan kepada martabat manusia itu sendiri. 

Dengan adanya perkembangan zaman besarnya uang panai semakin mengalami peingkatan. 

Uang belanja atau uang panai menjadi satu kesatuan yang tidak bisa terpisahkan dati adat 

pernikahan itu sendiri. Besarnya uang panai yang tidak sedikit, ditentukan berdasarkan 

tingkat strata sosial, tingkat Pendidikan dari calon mempelai wanita tersebut, selain uang 

panai yang ditentukan melalui hal terseut, mahar yang diberikan juga melihat tingkat strata 

sosial serta jejang Pendidikan dari wanita tersebut. Nilai ini tidak hanya ekonomi, tetapi juga 

sosial budaya.21 

 
Secara historis uang panai’ muncul pada tradisi pernikahan masyarakat Bugis– 

Makassar sebagai bagian dari serangkaian tata upacara adat yang menegaskan hubungan 

antarkeluarga, penghormatan terhadap perempuan, dan pemeliharaan martabat keluarga 

pengantin perempuan. Nilai dan bentuknya bervariasi antardaerah dan waktu dari 

pemberian simbolik hingga jumlah yang signifikan terkait status sosial. Penetrasi Islam ke 

wilayah ini menyebabkan interaksi antara norma-norma adat dan syariat. Uang panai’ 

dipertahankan sebagai ‘urf lokal selama tidak bertentangan dengan ajaran agama. 

 
 

 

20 Helmalia Darwis, “Tradisi Uang Panai Dalam Adat Pernikahan Suku Bugis”.(Jurnal Pendidikan, Sosial 
dan Humaniora,2022) Hlm. 224. 

21 Nurhidayah Asri, “Mahar dan Uang Panai’: Kajian Adat dan Hukum Islam pada Masyarakat Bugis 
Makassar,” Jurnal Al-Fikr 24, no.2 (2021): 95. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 23 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

Dalam pandangan masyarakat, uang panai’ merupakan bentuk penghargaan 

terhadap keluarga calon mempelai perempuan yang telah membesarkan dan mendidik 

anaknya hingga pantas menjadi istri.22 Besarnya uang panai’ sering kali menjadi cerminan 

status sosial, pendidikan, dan kehormatan keluarga calon pengantin perempuan. 

Uang panai’ memiliki dimensi sosial, simbolik, dan prestisius. Nilainya sering kali 

ditentukan oleh faktor-faktor seperti status sosial keluarga perempuan, tingkat pendidikan, 

dan asal daerah.23Tradisi ini berfungsi menjaga kehormatan keluarga perempuan dan 

memperkuat ikatan kekeluargaan antara dua pihak yang akan berbesanan. Dalam budaya 

Bugis, uang panai’ juga menjadi lambang siri’ na pacce (harga diri dan solidaritas sosial).24 

Pernikahan pada setiap daerah memiliki latar belakang yang berbeda dan nilai-nilai 

adat tersendiri. Hal yang tidak dapat terpisahkan dalam suatu ikatan pernikahan adalah 

adanya status ekonomi, status sosial dan nilai-nilai budaya dari setiap anggota keluarga dari 

pihak laki-laki maupun perempuan. Uang Panai yang diberikan merupakan cerminan dari 

status sosial dari calon pegantin. Apabila semakin tinggi status sosial dari pihak calon 

pegantin perempuan, maka akan semakin tinggi pula uang panai yang akan diberikan oleh 

calon pegantin laki-laki. Hal tersebut menjadi konflik tersendiri dari masyarakat tersebut, 

karena apabila uang panai tidak disepakati oleh kedua belah pihak akan menyebabkan 

terjadinya kegagalan pernikahan yang akan diselenggarakan tersebut. 

Uang panai yang digunakan untuk mempersunting perempuan dari suku Bugis 

memiliki jumlah yang tidak sedikit. Penentu besar kecilnya uang panai yang digunakan 

dalam acara pernikahan dari suku bugis adalah berdasarkan tingkat strata sosial dari calon 

mempelai wanita tersebut. Selain dari tingkat strata sosial, besarnya uang panai juga 

ditentukan berdasarkan tingkat Pendidikan dari calon mempelai wanita. Apabila calon 

mempelai wanita merupakan keturunan dari kalangan orang yang terpandang, maka uang 

 

22 Amiruddin, Uang Panai’ dalam Perspektif Hukum Islam dan Budaya Bugis-Makassar (Makassar: 
Alauddin Press, 2019), hlm. 25. 

23 Nurul Aini, “Faktor Sosial Ekonomi dalam Penentuan Besaran Uang Panai’ di Bugis-Makassar,” Jurnal 
Antropologi Indonesia, Vol. 41 No. 1 (2021), hlm. 32. 

24 Mattulada, Latoa: Satu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis (Ujung Pandang: 
Hasanuddin University Press, 1985), hlm. 55. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 24 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

panai yang digunaka akan berjumlah higga puluha juta, dan begitu juga apabila tingkat 

pendidikannya calon mempelai wanita merupakan lulusan S1, S2, atau lulusan dari 

kedokteran, maka akan terjadi hal yang sama yaitu uang panai yang ditentukan bisa 

berjumlah puluhan hingga ratusan juta. 

. Besarnya uang panai yang telah ditentukan oleh keluarga calon mempelai wanita 

mengakibatkan banyak laki-laki yang gagal menikah dikarenkan ketidaksanggupannya 

memberikan uang panai yang ditentukan oleh calon mempelai wanita tersebut, padahal 

kedua pasangan tersebut sudah lama menjalin hubungan, akan tetapi harus kandas karena 

terhalang besarnya uang panai tersebut 

Dalam pandangan antropologi hukum, uang panai’ merupakan local wisdom (kearifan 

lokal) yang hidup dan berkembang sebagai bentuk kontrol sosial dan penghormatan 

terhadap perempuan. Tradisi ini lahir dari sistem nilai yang menjunjung tinggi harga diri 

(siri’) dan kehormatan keluarga. 

Namun, dalam praktiknya, uang panai’ kerap menimbulkan perdebatan karena 

nominalnya yang tinggi. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa tingginya uang panai’ 

dapat menyebabkan penundaan pernikahan, bahkan pernikahan batal karena pihak laki-laki 

tidak mampu memenuhi tuntutan adat.25 Hal ini menimbulkan persoalan hukum dan moral, 

karena bertentangan dengan prinsip Islam yang mengajarkan kemudahan dalam 

perkawinan. Hal ini menuntut reinterpretasi agar tetap sejalan dengan nilai syariat Islam 

yang menolak kesulitan (masyaqqah) dan menekankan kemudahan (taysīr). 

 
Harmonisasi Hukum Islam dan Adat dalam Praktik Mahar dan Uang Panai’ 

 
Hukum Islam dan hukum adat merupakan dua sistem nilai yang hidup berdampingan 

dalam kehidupan masyarakat Indonesia. Keduanya saling berinteraksi dan sering kali 

mengalami dialektika dalam praktik sosial, termasuk dalam tradisi pernikahan. Salah satu 

wujud konkret dari interaksi ini ialah praktik mahar sebagai institusi syar‘i dan uang panai’ 

 

25 Asnidar, “Tradisi Uang Panai’ dan Relevansinya dengan Hukum Islam,” Jurnal Hukum dan Syariah, 
Vol. 8 No. 2 (2020), hlm. 118. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 25 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

sebagai tradisi adat masyarakat Bugis-Makassar. Harmonisasi antara keduanya menjadi 

penting agar nilai-nilai syariat tidak bertentangan dengan kearifan lokal, namun tetap 

menjaga maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan hukum Islam).26 

Harmonisasi hukum adalah proses penyatuan prinsip dan nilai dari dua sistem 

hukum yang berbeda agar tidak saling menegasikan. Dalam konteks hukum keluarga, Islam 

mengakui keberadaan adat selama tidak bertentangan dengan prinsip syariah sebagaimana 

sabda Nabi: "Apa yang dipandang baik oleh kaum Muslimin maka baik pula di sisi Allah" (HR. 

Ahmad). 

Harmonisasi hukum Islam dan adat merupakan proses penyatuan dua sistem nilai 

syariat Islam dan kearifan lokal (local wisdom) agar keduanya saling melengkapi dalam 

menciptakan kemaslahatan sosial. Dalam konteks perkawinan, hukum Islam mengatur 

tentang mahar sebagai kewajiban syar‘i, sedangkan adat memberikan ruang ekspresi sosial 

melalui pemberian seperti uang panai’ di masyarakat Bugis-Makassar.27 

Secara konseptual, harmonisasi ini berlandaskan pada kaidah fikih al-‘adah 

muhakkamah (adat dapat menjadi dasar hukum selama tidak bertentangan dengan syariat) 

serta prinsip maslahah mursalah (kemaslahatan umum) yang menekankan fleksibilitas 

hukum Islam terhadap kondisi sosial. Dengan dasar tersebut, tradisi uang panai’ dapat 

diterima selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai syariat. Islam tidak menolak budaya 

lokal, tetapi mengarahkan agar budaya tersebut mengandung nilai-nilai keadilan, 

keseimbangan, dan kemaslahatan (maslahah).28 Maka, harmonisasi tidak berarti mengubah 

hukum Islam, tetapi menyesuaikan penerapannya agar relevan dengan realitas budaya. 

 
Harmonisasi antara hukum Islam dan adat dalam praktik mahar dan uang panai’ 

terjadi melalui proses internalisasi nilai-nilai syariat ke dalam struktur budaya lokal. Dalam 

 

 

26 Ahmad M. Habib, “Harmonisasi Hukum Islam dan Adat dalam Tradisi Pernikahan Masyarakat Bugis- 
Makassar,” Jurnal Al-Manhaj, Vol. 12 No. 2 (2023). 

27 Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: 
Mizan, 1996, hlm. 236. 

28M. Nuri, “Tradisi Pemberian Uang Panai dalam Pernikahan pada Masyarakat Sulawesi Selatan 
Perspektif Maqāṣid asy-Syarī‘ah,” Wasatiyah: Jurnal Hukum 5, no. 2 (2024): 110–125. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 26 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

konteks masyarakat Bugis-Makassar, kedua sistem hukum ini tidak saling meniadakan, 

melainkan berinteraksi dalam pola adaptasi. 

Prinsip hukum Islam yang menekankan keikhlasan, keadilan, dan kemudahan 

diterima oleh masyarakat adat dan diimplementasikan dalam praktik uang panai’ dengan 

menyesuaikan konteks sosial. Banyak keluarga kini mulai menyesuaikan nominal uang 

panai’ agar tidak memberatkan calon mempelai laki-laki, sebagai bentuk penerapan nilai- 

nilai syariat dalam adat. 

Menurut Fazlur Rahman, fleksibilitas hukum Islam memungkinkan terjadinya 

integrasi antara norma agama dan budaya lokal, sepanjang nilai-nilai dasar Islam seperti 

keadilan dan kemaslahatan tetap dijaga.29 Dalam kasus uang panai’, nilai sosial yang melekat 

pada tradisi ini dapat diterima sebagai bentuk penghormatan sosial, bukan komodifikasi 

perempuan. 

Koentjaraningrat menegaskan bahwa dalam masyarakat Indonesia, hukum adat 

sering kali berperan sebagai mekanisme sosial yang menjaga keseimbangan dan 

keharmonisan antarindividu.30 Ketika hukum Islam dan adat dipadukan, keduanya berfungsi 

sebagai sistem nilai yang saling memperkuat untuk menciptakan tatanan sosial yang stabil. 

Dengan demikian, praktik mahar dan uang panai’ dapat dianggap sebagai dua bentuk 

pemberian yang saling melengkapi. Mahar bersifat syar’i dan teologis, sedangkan uang 

panai’ bersifat sosial dan kultural. Dalam tataran praksis, keduanya dapat berjalan harmonis 

selama prinsip-prinsip Islam tetap menjadi dasar moralnya. 

Hasil penelitian antropologi hukum menunjukkan bahwa masyarakat Bugis- 

Makassar telah mengembangkan beberapa bentuk harmonisasi antara hukum Islam dan 

adat dalam praktik mahar dan uang panai’, di antaranya: 

 
 
 

 

29 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 
University of Chicago Press, 1982), hlm. 46. 

30 Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi Sosial (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), hlm. 84. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 27 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

1. Pemilahan Fungsi : 

 
Mahar tetap diberikan secara terpisah kepada mempelai wanita sebagai kewajiban syar‘i, 

sedangkan uang panai’ diberikan sebagai bentuk penghormatan adat kepada keluarga.31 

 
2. Penyesuaian Nilai : 

 
Masyarakat mulai menyesuaikan jumlah uang panai’ dengan kemampuan ekonomi calon 

suami, menghindari tuntutan berlebihan yang bertentangan dengan prinsip taysīr 

(kemudahan) dalam Islam.32 

 
3. Integrasi Simbolik : 

 
Dalam beberapa kasus, mahar dan uang panai’ digabung dalam satu bentuk simbolik 

seperti “pembayaran keluarga” tetapi tetap menyebut unsur mahar secara eksplisit 

dalam akad nikah.33 

4. Negosiasi Adat dan Ulama 

 
Tokoh agama dan adat bekerja sama untuk menentukan standar nilai panai’ yang 

wajar agar tidak menimbulkan kesulitan atau memperlambat pernikahan.34 

Dari perspektif maqāṣid, harmonisasi ini dapat dipandang sebagai bentuk ḥifẓ al-nasl 

(pemeliharaan keturunan) dan ḥifẓ al-māl (pemeliharaan harta).35 Ketika adat disesuaikan 

dengan nilai-nilai keadilan, kemudahan, dan keseimbangan, maka hukum Islam tidak 

 
 
 

 

31 Nur Ainun, “Relasi antara Mahar dan Uang Panai’ dalam Pernikahan Adat Bugis,” Jurnal Hukum Islam 
dan Sosial Budaya, Vol. 8 No. 2 (2022) 

32 Khaeruddin, “Tinjauan Antropologi Hukum terhadap Uang Panai’ dan Kesetaraan Gender,” Jurnal Al- 
Adl, Vol. 13 No. 1 (2023) 

33 Fitriani & Baso Lantara, “Harmonisasi Nilai Syariah dan Adat dalam Penetapan Mahar di Makassar,” 
Jurnal Hukum Keluarga Islam Nusantara, Vol. 6 No. 2 (2020). 

34 Rasyid & Yusuf, “Negosiasi Ulama dan Tokoh Adat dalam Penentuan Nilai Uang Panai’,” Jurnal 
Ushuluddin dan Fiqh, Vol. 10 No. 1 (2022). 

35 Hamiyuddin & Suhri Hanafi, “Mahar Essence: Sharia Maqasid’s Perspective,” International Journal of 
Islamic Law, Vol. 2 No. 3 (2023). 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 28 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

menolak keberadaan adat tersebut. Prinsip tasāmuḥ (toleransi hukum) juga menjadi dasar 

pembenaran pluralisme hukum keluarga di Indonesia. 

Dengan demikian, harmonisasi mahar dan uang panai’ menunjukkan fleksibilitas 

hukum Islam dalam menghadapi keberagaman sosial, sekaligus memperlihatkan bahwa 

syariat Islam dapat hidup berdampingan dengan adat tanpa kehilangan prinsip normatifnya. 

 
Analisis Antropologi Hukum Islam terhadap Mahar dan Tradisi Uang Panai’ 

 
Antropologi hukum Islam merupakan pendekatan yang memandang hukum Islam 

bukan hanya sebagai sistem normatif (syariah), tetapi juga sebagai fenomena sosial yang 

hidup dan berinteraksi dengan budaya masyarakat. Dalam konteks Indonesia, hukum Islam 

selalu berdialektika dengan sistem nilai lokal, termasuk adat dan tradisi yang telah 

mengakar kuat di masyarakat Muslim. Pendekatan antropologi hukum Islam digunakan 

untuk menelaah relasi antara norma agama dan praktik budaya yang hidup di masyarakat.36 

Melalui kacamata antropologi hukum, hukum Islam tidak dilihat sebagai norma yang 

kaku, melainkan sebagai sistem nilai yang adaptif terhadap perubahan sosial dan budaya. 

Prinsip ini tercermin dalam kaidah al-‘adah muhakkamah (adat dapat dijadikan dasar 

hukum selama tidak bertentangan dengan syariat).37 Dengan demikian, hukum Islam dapat 

bersinergi dengan adat tanpa kehilangan substansinya 

Dalam perspektif antropologi hukum Islam, hukum tidak dapat dilepaskan dari 

konteks sosial-budaya masyarakat yang melaksanakannya. Hukum Islam, sebagaimana 

dikemukakan oleh M. Atho Mudzhar, merupakan sistem nilai yang hidup (living law) dan 

dapat berinteraksi dengan budaya lokal selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar 

syariat.38 

 
 
 

 

36 Nurul Badewi, “Interaksi Syariat dan Adat dalam Tradisi Pernikahan Bugis,” Al-Manhaj: Jurnal 
Hukum Islam 10, no.1 (2020): 48. 

37 Suyuthi, Jalaluddin. Al-Asybah wa al-Nazhair. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983, hlm. 120. 
38 M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1998), hlm. 91. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 29 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

Antropologi hukum menafsirkan mahar sebagai bagian dari sistem nilai sosial yang 

memperkuat legitimasi pernikahan di masyarakat Muslim. Nilai ini tidak hanya bersifat 

religius, tetapi juga sosial sebagai sarana mempererat relasi antar-keluarga dan 

mengokohkan status sosial mempelai perempuan.39 

Namun, dalam konteks modern, muncul gejala komersialisasi mahar, di mana 

nilainya dijadikan ukuran status atau gengsi. Fenomena ini menunjukkan pergeseran makna 

dari simbol kasih sayang menjadi simbol ekonomi. Dari perspektif antropologi hukum Islam, 

fenomena ini menuntut reinterpretasi agar mahar kembali pada nilai dasarnya: 

penghormatan, bukan beban. 

Adat uang panai’ termasuk bentuk ‘urf atau kebiasaan masyarakat yang telah berlaku 

umum dan diterima sebagai norma sosial. Dalam fikih Islam, ‘urf dapat dijadikan sumber 

hukum selama memenuhi syarat-syarat, yaitu tidak bertentangan dengan nash al-Qur’an 

atau hadis, berlaku secara luas dan konsisten di Masyarakat, mengandung kemaslahatan 

social, dan tidak mengandung unsur kezaliman atau pemaksaan. 

Jika ditinjau berdasarkan kriteria tersebut, maka uang panai’ termasuk kategori ‘urf 

sahih (kebiasaan yang sah) karena secara esensial mengandung nilai penghargaan terhadap 

perempuan dan keluarganya, serta berfungsi mempererat hubungan sosial antar keluarga.40 

Namun demikian, jika praktik uang panai’ dilakukan secara berlebihan hingga 

menimbulkan beban ekonomi bagi pihak laki-laki, maka kebiasaan itu berubah menjadi ‘urf 

fasid (kebiasaan yang rusak), karena menyalahi prinsip kemudahan (taysir) dan 

menghalangi tercapainya tujuan pernikahan.41 Hal ini sejalan dengan prinsip maqāṣid al- 

syarī‘ah, yang menekankan bahwa tujuan hukum Islam adalah untuk mewujudkan 

kemaslahatan dan menghindari kesulitan. 

 
 

 

39 Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: 
Mizan, 1996, hlm. 238. 

40 Al-Suyuthi, Al-Asybah wa al-Nazhair (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998), hlm. 120. 
41 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqasid: Dirasah Maqasidiyyah li Ahkam al-Syari’ah (Kairo: Dar al- 

Syuruq, 2008), hlm. 83. 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 30 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

Islam tidak menolak uang panai’ sebagai tradisi, tetapi mengarahkan agar 

pelaksanaannya proporsional dan sesuai kemampuan. Dengan demikian, uang panai’ bukan 

sekadar tradisi adat, tetapi juga dapat dimaknai sebagai ekspresi penghargaan sosial yang 

selaras dengan nilai-nilai Islam tentang penghormatan dan tanggung jawab. 

Harmonisasi antara mahar dan uang panai’ dalam kerangka antropologi hukum Islam 

menunjukkan adanya proses integrasi dua sistem nilai: syariat dan budaya lokal. Hukum 

Islam memberikan ruang adaptasi terhadap adat selama nilai-nilainya mendukung 

kemaslahatan (maslahah) dan keadilan sosial.42 

Tradisi uang panai’ tidak menyalahi hukum Islam selama tidak menggantikan posisi 

mahar sebagai syarat sah akad nikah. Justru, dalam konteks sosial Indonesia, perpaduan 

antara mahar (nilai spiritual) dan uang panai’ (nilai sosial) menunjukkan elastisitas hukum 

Islam yang mampu berdialog dengan budaya tanpa kehilangan prinsip dasarnya.43 Dengan 

cara ini, hukum Islam menjadi bukan hanya pedoman normatif, tetapi juga kekuatan sosial 

yang hidup dan berkembang di tengah masyarakat majemuk. 

 
Penutup 

 
Hasil kajian menunjukkan bahwa praktik mahar dalam hukum Islam dan uang panai’ 

dalam adat Bugis-Makassar merupakan dua entitas hukum yang berbeda secara normatif, 

tetapi saling berinteraksi dalam praktik sosial. Melalui pendekatan antropologi hukum 

Islam, dapat dipahami bahwa kedua sistem ini mengalami proses harmonisasi yang dinamis, 

di mana nilai-nilai syariat diadaptasi secara kontekstual dengan norma-norma adat tanpa 

menghilangkan prinsip dasarnya.44 

Dalam perspektif hukum Islam, mahar merupakan kewajiban religius yang bersifat 

ta‘abbudi (ibadah) dan memiliki dimensi spiritual serta moral, yakni simbol kesungguhan 

 

42 Abidin, Zainal. “Makna Sosial Uang Panai’ dalam Pernikahan Adat Bugis-Makassar.” Jurnal Al-Ulum, 
Vol. 20 No. 1, 2020. 

43 Daeng, Halim. “Harmonisasi Hukum Islam dan Adat Bugis-Makassar dalam Tradisi Perkawinan.” 
Jurnal Hukum Islam Nusantara, Vol. 4 No. 2, 2021. 

44 Ahmad M. Habib, “Harmonisasi Hukum Islam dan Adat dalam Tradisi Pernikahan Masyarakat Bugis- 
Makassar,” Jurnal Al-Manhaj, Vol. 12 No. 2 (2023). 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 31 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

dan tanggung jawab calon suami kepada istri. Sementara itu, uang panai’ merupakan 

ekspresi sosial-budaya masyarakat Bugis-Makassar yang menggambarkan penghargaan 

terhadap keluarga perempuan dan menjaga kehormatan (siri’ na pacce).Melalui proses 

sosial dan musyawarah adat, kedua nilai ini kemudian disatukan dalam kerangka yang saling 

mendukung, sehingga tidak terjadi pertentangan antara norma agama dan budaya lokal.45 

Bentuk harmonisasi hukum ini tampak pada beberapa aspek penting yaitu mahar 

tetap dijaga sebagai rukun nikah, sedangkan uang panai’ dimaknai sebagai bagian dari 

penghormatan adat yang tidak bersifat wajib syar‘i. tokoh agama dan adat berperan dalam 

menyesuaikan besaran uang panai’ agar tidak melanggar prinsip taysīr (kemudahan) dan 

maslahah (kemanfaatan). 

Dari sudut pandang antropologi hukum Islam, harmonisasi ini memperlihatkan 

bahwa hukum Islam merupakan living law hukum yang hidup dalam masyarakat dan 

mampu berinteraksi dengan struktur sosial-budaya. Islam tidak menolak adat, selama tidak 

bertentangan dengan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah, seperti menjaga agama, kehormatan, dan 

keturunan. Maka, tradisi uang panai’ yang dijalankan secara proporsional dapat dipandang 

sebagai bentuk ‘urf ṣaḥīḥ (adat yang sah secara hukum). 

Dengan demikian, harmonisasi antara hukum Islam dan adat dalam praktik mahar 

dan uang panai’ merupakan bukti nyata fleksibilitas dan universalitas hukum Islam. Ia 

menegaskan bahwa penerapan hukum Islam di Indonesia tidak bersifat tekstual semata, 

tetapi juga kontekstual dan dialogis, mencerminkan keberagaman budaya yang tetap 

berpijak pada nilai-nilai keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan. 

Daftar Pustaka 

 
Abidin, Z. (2020). Makna sosial uang panai’ dalam pernikahan adat Bugis-Makassar. Jurnal 

Al-Ulum, 20(1). 
 

 

 

45 Fitriani & Baso Lantara, “Harmonisasi Nilai Syariah dan Adat dalam Penetapan Mahar di Makassar,” 

Jurnal Hukum Keluarga Islam Nusantara, Vol. 6 No. 2 (2020). 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 32 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

Aini, N. (2021). Faktor sosial ekonomi dalam penentuan besaran uang panai’ di Bugis- 

Makassar. Jurnal Antropologi Indonesia, 41(1). 

Al-Nawawi. (1996). Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab. Beirut: Dar al-Fikr.  

Al-Syafi’i, M. b. I. (1993). Al-Umm. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Suyuthi. (1998). Al-Asybah wa al-Nazhair. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Zuhaili, W. (1989). Al-fiqh al-Islami wa adillatuhu (Juz VII). Damaskus: Dar al-Fikr. 

Amiruddin. (2019). Uang panai’ dalam perspektif hukum Islam dan budaya Bugis-Makassar. 

Makassar: Alauddin Press. 

Asnidar. (2020). Tradisi uang panai’ dan relevansinya dengan hukum Islam. Jurnal Hukum 

dan Syariah, 8(2). 

Asri, N. (2021). Mahar dan uang panai’: Kajian adat dan hukum Islam pada masyarakat Bugis 

Makassar. Al-Fikr: Jurnal Ilmiah, 24(2), 95. 

Badewi, N. (2020). Interaksi syariat dan adat dalam tradisi pernikahan Bugis. Al-Manhaj: 

Jurnal Hukum Islam, 10(1), 48. 

Daeng, H. (2021). Harmonisasi hukum Islam dan adat Bugis-Makassar dalam tradisi 

perkawinan. Jurnal Hukum Islam Nusantara, 4(2). 

Darwis, H. (2022). Tradisi uang panai dalam adat pernikahan Suku Bugis. Jurnal Pendidikan, 

Sosial dan Humaniora. 

Departemen Agama RI. (2010). Al-Qur’an dan terjemahannya (Q.S. An-Nisa’: 4). Jakarta: PT 

Syaamil. 

Fauzi, M. (2023). Manfaat ta‘lim al-Qur’an sebagai mahar (kajian fiqh muqaran). Wahana 

Akademika: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 12(1). 

Fitriani, & Lantara, B. (2020). Harmonisasi nilai syariah dan adat dalam penetapan mahar di 

Makassar. Jurnal Hukum Keluarga Islam Nusantara, 6(2). 

Griffiths, J. (1986). What is legal pluralism? Journal of Legal Pluralism, (24), 5. 

Habib, A. M. (2023). Harmonisasi hukum Islam dan adat dalam tradisi pernikahan 

masyarakat Bugis-Makassar. Jurnal Al-Manhaj, 12(2). 

Hakim, M. L. (2018). Konsep mahar dalam Al-Qur’an dan relevansinya dengan Kompilasi 



  JURNAL HUKAMAA Vol 3 No 3 Special Edition | 33 
                    ISSN 

 

Diterbitkan oleh Pascasarjana IAIN Parepare (Indonesia). © Penulis, 2025. Ini adalah artikel Akses Terbuka, didistribusikan di situs 
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/hukamaa/index 

Hukum Islam (Skripsi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, Malang). 

Hamiyuddin, & Hanafi, S. (2023). Mahar essence: Sharia Maqasid’s perspective. International 

Journal of Islamic Law, 2(3). 

Khaeruddin. (2023). Tinjauan antropologi hukum terhadap uang panai’ dan kesetaraan 

gender. Jurnal Al-Adl, 13(1). 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar antropologi sosial. Jakarta: Rineka Cipta. 

Mattulada. (1985). Latoa: Satu lukisan analitis terhadap antropologi politik orang Bugis. 

Ujung Pandang: Hasanuddin University Press. 

Misbah, M. (2015-2025). Konsep mahar dalam Al-Qur’an dan relevansinya. Jurnal Ilmu-Ilmu 

Kesyariahan. 

Nur Ainun. (2022). Relasi antara mahar dan uang panai’ dalam pernikahan adat Bugis. Jurnal 

Hukum Islam dan Sosial Budaya, 8(2). 

Nuri, M. (2024). Tradisi pemberian uang panai dalam pernikahan pada masyarakat Sulawesi 

Selatan perspektif maqāṣid asy-syarī‘ah. Wasatiyah: Jurnal Hukum, 5(2). 

Qaradawi, Y. al-. (2008). Fiqh al-Maqasid: Dirasah Maqasidiyyah li Ahkam al-Syari’ah. Kairo: 

Dar al-Syuruq. 

Quraish Shihab, M. (1996). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir maudhu’i atas pelbagai persoalan 

umat. Bandung: Mizan. 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. Chicago, 

IL: University of Chicago Press. 

 

Rasyid, & Yusuf. (2022). Negosiasi ulama dan tokoh adat dalam penentuan nilai uang panai’. 

Jurnal Ushuluddin dan Fiqh, 10(1). 

 

Republik Indonesia. (1974). Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 1974 Nomor 1 

 

Republik Indonesia. (1991). Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Penyebarluasan 

Kompilasi Hukum Islam. Jakarta: Kementerian Agama RI. 


