
  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

98 

JIHAD SUFI 

Muhammad Amin Sahib 

Abstract 

This paper explores what the meaning of jihad and Sufi is and how a Sufi 

jihad. The aim of this research is to correct the wrong understanding of Sufism 

and Sufi teachings and explain that Sufism in Sufism never lags in jihad with its 

various aspects. Jihad is all forms of maximum effort for the application of 

Islamic teachings and eradication of tyranny, both for oneself, society and the 

universe by not knowing despair, surrender, and strings attached, both through 

physical struggle, emotions, possessions, energy, and science in order reach the 

pleasure of Allah Almighty. Being Sufi is a person who tries to purify and 

decorate himself with commendable qualities to draw closer to Allah. Sufis not 

only adorn themselves with praiseworthy qualities and mahdhah worship rites 

only to God Almighty, but a Sufi person is still required to draw closer to Allah 

swt with jihad efforts such as spiritual jihad, ethical jihad, intellectual jihad and 

politics. 

Keyword: Islam; Jihad; Sufi  

Abstrak 

Tulisan ini mengetengahkan apa makna jihad dan sufi dan bagaimana 

seorang sufi berjihad. Tejuan penelitian ini adalah akan meluruskan pemahaman 

yang salah terhadap ajaran tasawwuf dan sufi serta menjelaskan bahwa sufi dalam 

tasawwufnya tidak pernah ketinggalan dalam jihad dengan berbagai aspeknya. 

Jihad adalah segala bentuk usaha maksimal untuk penerapan ajaran Islam dan 

pemberantasan kezaliman, baik untuk diri sendiri, masyarakat dan alam semesta 

dengan tidak kenal putus asa, menyerah, dan pamrih, baik melalui perjuangan 

fisik, emosi, harta benda, tenaga, maupun ilmu pengetahuan demi mencapai ridha 

Allah swt. Sedang sufi ialah orang yang berusaha mensucikan dan menghiasi 

dirinya dengan sifat-sifat terpuji untuk mendekatkan diri kepada Allah swt. Sufi 

tidak hanya menghiasi dirinya dengan sifat-sifat terpuji dan ritul ibadah mahdhah 

semata kepada Allah swt, tetapi seorang sufi tetap dituntut mendekatkan diri 

kepada Allah swt dengan usaha jihad seperti jihad spiritual, jihad etik, jihad 

inteletual dan politik. 

Kata Kunci: Islam; Jihad; Sufi 

PENDAHULUAN 

Tasawuf biasa juga disebut dengan mistisisme Islam. Orientalis Barat 

menyebutnya sufisme dan mengkhususkan pemakaian kata sufisme untuk 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

99 

mistisisme Islam. Nama sufisme tidak dipakai untuk mistisisme-mistisisme yang 

terdapat dalam agama lain (Nasution, 1978: 56) 

Sufisme atau tasawwuf adalah suatu cabang ilmu pengetahuan dan sebagai 

ilmu pengetahuan, tasawwuf mempelajari cara dan jalan bagaimana seorang dapat 

mendekatkan diri sedekat mungkin dengan Allah swt. Orang yang bertasawwuf 

disebut sufi. Banyak cara atau jalan yang harus ditempuh oleh seorang sufi dalam 

mendekatkan diri kepada Tuhan yang lazim sebut dengan maqāmāt dan ahwāl. 

Para sufi pada dasarnya lebih banyak sepakat dalam menetapkan maqāmāt dan 

ahwāl, namun ada juga perbedaan di antara mereka termasuk dalam hal 

pencapaian kedekatan atau bahkan persatuannya dengan Tuhan. Sebagian menilai 

bahwa mereka sufi adalah kafir, dengan alasan karena di antara mereka ada yang 

mengaku bersatu dengan Tuhan atau Tuhan bersatu dengan mereka dengan 

berbagai teori dan istilah seperti al-ittihād, al-hulūl dan wahdah al-wujūd. 

Di sisi lain, tasawwuf dalam sejarahnya terombang-ambing oleh berbagai 

tudingan yang mengatakan bahwa tasawwuf dengan ajaran zuhudnya dapat 

membawa kepada kevakuman pemikiran dan kemorosotan umat Islam. Bahkan 

belakangan keberadaan tasawwuf pun dipertanyakan, apakah tasawwuf harus 

dibuang karena tidak lagi sesuai dengan modernisasi dan perkembangan ilmu 

pengetahuan dan zaman? atau apakah tasawwuf tetap harus dipelajari dan 

dipertahankan karena dengan tasawwuf justru bisa membawa manusia kepada 

ketenangan jiwa dalam menghadapi problematika kehidupan dan perkembangan 

zaman.  

Tulisan ini akan meluruskan pemahaman yang salah terhadap ajaran 

tasawwuf dan sufi serta menjelaskan bahwa sufi dalam tasawwufnya tidak pernah 

ketinggalan dalam jihad dengan berbagai aspeknya. 

SUFI DAN JIHAD 

Sufi dan Tasawwuf 

Berbagai pendapat muncul mengenai asal-usul istilah sufi dan Tasawuf Para 

ulama muslim terdahulu berpendapat bahwa kata itu berasal dari ahlu al-suffah 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

100 

(orang yang menyempurnakan batin dan jiwa yang tinggal di masjid Nabi). 

Beberapa ulama lain menyebutkan dari kata sāf artinya jajaran atau tingkat, 

karena kaum sufi menduduki tingkatan kesatu. Ulama lain condong kepada kata 

safā (kesucian). Sedang pendapat yang terakhir mengatakan sufi berasal dari kata 

sūf artinya bulu domba. Sementara para sarjana Barat berusaha menghubungan 

kata sufi dengan kata sophis dari sophos (Nadvi, 1984: 73).  

Pendapat terakhir, penulis kurang sependapat karena terlalu jauh dari kata 

Tasawuf Penulis lebih cenderung kepada pendapat yang mengatakan bahwa kata 

tasawwuf berasal dari sūf. Orang yang berpakaian bulu domba disebut 

mutasawwif, sedang prilakunya disebut Tasawuf Ini pada lahirianya, sedang pada 

esensinya lebih cocok kepada safā karena kebersihan hati dan jiwa para 

pelakunya. Telah disebutkan juga oleh Muhammad Fauqī ajāj bahwa sebagian 

besar ahli sejarah tasawwuf cenderung kepada pernyataan bahwa isytiqāq kata 

tasawwuf dari sūf dan pe-nisbah-an sufi kepada sūf. Pendapat mereka ini, 

menurutnya sesuai dengan kaidah bahasa (Fauqī Hajāj, 1992: 20). 

Memberikan suatu defenisi tentang tasawwuf adalah pekerjaan yang sulit 

karena umumnya defenisi yang dikemukakan para sufi adalah hasil pengalaman 

batin mereka dalam melakukan hubungan dengan Tuhan. Dari sekian banyak 

defenisi, Zakariyā al-‟Ansārī berusaha meringkasnya bahwa tasawwuf 

mengajarkan cara untuk menyucikan diri, meningkatkan akhlak, dan membangun 

kehidupan jasmani dan rohani untuk mencapai kebahagiaan abadi. Unsur utama 

tasawwuf adalah penyucian diri dan tujuan akhirnya kebahagiaan dan keselamatan 

abadi (Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam 5, 1994: 74).  

Dari paparan di atas, dipahami bahwa Tasawwuf ialah ajaran atau cara 

mendekatkan diri kepada Allah swt dengan menghiasi diri dengan sifat-sifat 

terpuji. Sedangkan sufi ialah orang yang berusaha mensucikan dan menghiasi 

dirinya dengan sifat-sifat terpuji untuk mendekatkan diri kepada Allah 

swt.Adapun tentang asal usul ajaran tasawwuf, para sarjana, baik dari kalangan 

orientalis maupun dari kalangan Islam sendiri berbeda pendapat tentang faktor 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

101 

yang mempengaruhi munculnya tasawwuf dalam Islam.  

Harun Nasution menyebutkan bahwa asal timbulnya tasawwuf antara lain: 

Pertama, pengaruh kristen dengan paham menjauhi dunia dan mengasingkan diri 

dalam biara-biara. Dikatakan bahwa zāhid dan sufi meninggalkan dunia, memilih 

hidup sederhana dan mengasingkan diri adalah atas pengaruh cara hidup para 

rāhib Kristen ini. Kedua, falsafat mistik Pythagoras yang berpendapat bahwa roh 

manusia bersifat kekal dan berada di dunia sebagai orang asing. Badan jasmani 

merupakan penjara bagi roh. Kesenangan roh yang sebenarnya ialah di alam 

samawī, maka manusia harus membersihkan roh dengan meninggalkan hidup 

materi (zuhd), untuk selanjutnya berkontemplasi. Inilah menurut sebagian orang, 

yang memengaruhi timbulnya zuhd dalam Islam. Ketiga, Falsafat emanasi 

Plotinus yang mengatakan bahwa wujud ini memancar dari zat Tuhan yang maha 

esa. Roh berasal dari Tuhan dan akan kembali kepada Tuhan. Tetapi dengan 

masuknya ke alam materi, roh menjadi kotor, dan untuk kembali ke asalnya roh 

harus terlebih dahulu dibersihkan. Pensucian roh yaitu dengan meninggalkan 

dunia dan mendekati Tuhan sedekat mungkin, kalau bisa bersatu dengannya. 

Dikatakan pula ini mempunyai pengaruh terhadap munculnya kaum zāhid dan sufi 

dalam Islam. Keempat, ajaran Budha dengan paham nirwananya. Untuk mencapai 

nirwana, orang harus meninggalkan dunia dan memasuki hidup kontemplasi. 

Paham fanā‟ dalam sufisme Islam hampir serupa dengan paham ini. Kelima, 

ajaran-ajaran Hinduisme yang juga mendorong manusia untuk meninggalkan 

kematerian dunia dan mendekati Tuhan untuk mencapai persatuan Atman dengan 

Brahman (Nasution, 1978: 58-59). 

Lanjut Harun Nasution, benar atau tidaknya teori ini susah dibuktikan. 

Tetapi bagaimanapun, dengan atau tanpa pengaruh-pengaruh dari luar, sufisme 

bisa timbul dalam Islam sendiri karena ada ayat-ayat Alquran yang dapat 

dijadikan dasar (Nasution, 1978: 59). 

Terlepas ada tidaknya ayat-ayat Alquran yang dijadikan dasar, penulis 

berkeyakinan bahwa prinsip ajaran tasawwuf memang sudah ada jauh sebelum 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

102 

Nabi Muhammad diutus, dengan alasan bahwa: Pertama, ajaran Tuhan untuk 

manusia sudah ada sejak manusia pertama. Kedua, kitab-kitab wahyu Tuhan dan 

ajaran nabi-nabi-Nya, seperti Kitab Zabur, Taurat dan Kitab Injil, tentu berisikan 

sesuatu yang kurang-lebih “sama” dengan Alquran dalam hal perintah dan cara 

mendekatkan diri kepada Tuhan. Ketiga. Nabi Muhammad sebelum diangkat 

menjadi Nabi dan Rasul juga melakukan proses meditasi/tahannus yang 

kemungkinan besar dilihat dari ajaran sebelumnya, karena Nabi saw. belum 

menerima wahyu. Jika demikian, maka tidak perlu berapologi bahwa tasawwuf 

atau sufisme lahir dalam Islam itu sendiri, walaupun mistisme Islam sedikit 

berbeda dengan mistisisme di luar Islam dalam beberapa hal. Perbedaan antara 

sufisme/mistisisme Islam dan bentuk mistisisme lain di antaranya ialah sufisme 

dalam usahanya mensucikan jiwa tidak melalaikan kebutuhan jasmaninya, 

sedangkan mistisisme lain tidak menghiraukan aspek jasmani kehidupan manusia 

dan mencurahkan pada perbaikan jiwa semata (Nadvi, 1984: 100).  

Secara teori, tasawwuf/mistisisme Islam baru menampakkan bentuknya 

pada masa Rasulullah saw., yaitu ketika beliau memulai tahannus di Gua Hira 

hingga mendapatkan jawabannya. Kehidupan keseharian Nabi selanjutnya, baik 

berupa ibadah, akhlak dan muamalahnya. Kemudian diikuti oleh sahabat-sahabat 

beliau sampai masa Khulafā‟ al-Rāsyidūn, termasuk kaum Muhajirin fakir yang 

tinggal diserambi masjid yang dikenal sebagai ahlu al-suffah. Semua kehidupan 

mereka yang berkaitan dengan keteguhan iman, ketaqwaan, kezuhudan, dan budi 

pekerti luhur dijadikan sebagai acuan bagi para sufi. 

Disebutkan oleh Harun Nasution, bahwa yang mula-mula muncul adalah 

zuhhād. Zāhid pertama yang dan termasyhur adalah al-Hasan al-Basrī (642-728 

M), ia dipandang oleh kaum sufi sebagai imam mereka. Ia melihat dunia ini 

sebagai ular yang halus dalam pegangan tangan tetapi racunnya membawa kepada 

maut oleh sebab itu ia menganjurkan supaya orang menjauhi hidup keduniaan. Ia 

pernah mengatakan: “aku zāhid terhadap dunia ini karena ingin dan rindu pada 

akhirat” (Harun Nasution II, 1986: 74-75). 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

103 

Zāhid lain yang juga besar pengaruhnya bagi kaum sufi ialah Ibrāhīm bin 

Adham anak seorang raja dari Balkh di Khurasān yang lahir di Makkah ketika 

orang tuanya berhaji. Satu riwayat menyebutkan, suatu ketika dia bermimpi 

mendengar ada orang berjalan di atas genteng istananya. Ketika ia bertanya, orang 

itu menjawab: “aku orang yang engkau kenal, ontaku hilang dan aku sedang 

mencarinya.” Bertanya Ibrāhīm: “Bagaimana engkau dapat mencari onta yang 

hilang di atas atap istana?”. Ujar orang itu: “Hai Ibn Adham, bagaimana engkau 

dapat mencari Tuhan dalam istana raja?” Mendengar suara itu, Ibrāhīm 

meninggalkan istana dan selanjutnya hidup sebagai zāhid (Nasution II, 1986: 75). 

Berikutnya Rābi„ah al-„Adawiah (714-801 M) lahir dan wafat di Basrah, 

juga seorang zāhidah yang terkenal dengan paham mahabbah-nya. Abū Nasr 

Bisyr al-āfī juga zāhid yang tidak memakai sepatu sehingga ia diberi gelar al-

Hāfī (yang tidak beralas kaki). Kemudian pengalaman para sufi semakin 

meningkat, Żunnūn al-Misri (796-860 M) dengan paham al-ma„rifah. Al-Gazālī 

(1058-1111 M) juga dengan paham al-ma„rifah dan atas pengaruh al-Gazālī, 

tasawwuf dapat diterima oleh Ahlu al-Sunnah dan Jamā„ah. Abū Yazīd al-

Bustāmī (874-947 M) lahir di Persia dengan paham al-ittihād. Husain Ibn Mansūr 

al-allāj yang lahir di al-Madīnah al-Baidā‟ di Iran Selatan tahun 859 M dan 

terkenal dengan paham al-hulūl. Kemudian paham persatuan dalam bentuk 

wahdah al-wujūd dibawa oleh Muhy al-Dīn Ibn „Arabī (1165-1240 M) yang lahir 

di Murcia Spanyol. Ibn al-Farīd (1181-1235 M) dari Kairo menimbulkan paham 

al-haqīqah al-muhammadiah. „Abd al-Karīm al-Jīlī (w. 1428 M) membawa 

falsafat al-insān al-kāmil. Jalāl al-Dīn al-Rūmī (w. 1273 M) terkenal dengan cinta 

sufi kepada Tuhan. 

Makna Jihad 

Secara bahasa, kata jihad terambil dari kata “jahd” yang berarti 

“letih/sukar”, karena jihad memang sulit dan menyebabkan keletihan. Ada juga 

yang berpendapat kata jihad berasal dari kata “juhd” yang berarti “kemampuan”, 

karena jihad menuntut kemampuan dan harus dilakukan sebesar kemampuan 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

104 

(Shihab, 1997: 501).  

Dalam hukum Islam, jihad adalah segala bentuk usaha maksimal untuk 

penerapan ajaran Islam dan pemberantasan kezaliman, baik terhadap diri sendiri 

maupun masyarakat dengan tujuan mencapai rida Allah swt.  

Dalam pengertian luas, jihad mencakup seluruh ibadah yang bersifat lahir 

dan batin dan cara mencapai tujuan yang tidak kenal putus asa, menyerah, 

kelesuan, dan pamrih, baik melalui perjuangan fisik, emosi, harta benda, tenaga, 

maupun ilmu pengetahuan sebagaimana yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad 

saw. selama peroide Mekah dan Madinah. Selain jihad dalam pengertian umum, 

ada pengertian khusus mengenai jihad, yaitu memerangi kaum kafir untuk 

menegakkan Islam dan makna inilah yang sering dipakai oleh sebagian umat 

Islam dalam memahami jihad. 

Kesalahan memahami jihad yang hanya dimaknai semata-mata perjuangan 

fisik disebabkan oleh tiga hal. Pertama, pengertian jihad secara khusus banyak 

dibahas dalam kitab-kitab fiqih klasik senantiasa dikaitkan dengan peperangan, 

pertempuran, dan ekspedisi militer. Hal ini membuat kesan, ketika kaum Muslim 

membaca kitab fiqih klasik, jihad hanya semata-mata bermakna perang atau 

perjuangan fisik, tidak lebih dari itu. Kedua, kata jihad dalam Alquran muncul 

pada saat-saat perjuangan fisik/perang selama periode Madinah, di tengah 

berkecamuknya peperangan kaum Muslim membela keberlangsungan hidupnya 

dari serangan kaum Quraisy dan sekutu-sekutunya. Hal ini menorehkan 

pemahaman bahwa jihad sangat terkait dengan perang. Ketiga, terjemahan yang 

kurang tepat terhadap kata anfus dalam Surah al-Anfal/8: 72 yang berbunyi:  

 

 

 

 

 

 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

105 

“Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan berhijrah serta berjihad dengan 

harta dan jiwanya pada jalan Allah …” 

 

Kata anfus yang diterjemahkan dengan “jiwa”, menurut Quraish Shihab 

tidak tepat dalam konteks jihad. Makna yang tepat dari kata anfus dalam konteks 

jihad adalah totalitas manusia, sehingga kata nafs (kata tunggal dari anfus) 

mencakup nyawa, emosi, pengetahuan, tenaga, dan pikiran.  

Kesalahan yang sama juga dialami oleh para pengamat Barat yang sering 

mengidentikkan jihad dengan holy war atau perang suci. Jihad yang didefinisikan 

sebagai perang melawan orang kafir tidak berarti sebagai perang yang dilancarkan 

semata-mata karena motif agama. Secara historis, jihad lebih sering dilakukan atas 

dasar politik, seperti perluasan wilayah Islam atau pembelaan diri kaum Muslim 

terhadap serangan dari luar. Oleh sebab itu, holy war adalah terjemahan keliru 

dari jihad. Holy war dalam tradisi Kristen bertujuan mengkristenkan orang yang 

belum memeluk agama Kristen, sedangkan dalam Islam jihad tidak pernah 

bertujuan mengislamkan orang non-Islam. 

JIHAD SUFI 

Mengenai jihad sufi, belakangan ini muncul anggapan sekelompok orang 

terhadap Imam al-Ghazali rahimahullah dalam kaitannya dengan peran beliau saat 

penyerbuan kaum Salib atas kota al-Quds. Kemudian mengutip ajaran tasawwuf 

secara sepotong-potong, mereka mencelah para pengamal tasawwuf sebagai 

kelompok yang lemah dan „alergi‟ jihad. Tudingan kepada kalangan tasawwuf 

tentu saja jauh dari kebenaran. Kenyataan sejarah menyalahkan hal tersebut. 

Demikian pula, upaya untuk memelintir pandangan dengan menganggap jihad 

menurut ajaran tasawwuf adalah berbeda dengan ajaran Islam, akan selalu gagal, 

karena tasawwuf tak terpisahkan dan berakar dari ajaran di dalam Islam itu 

sendiri. 

Hujjatul Islām Imam al-Ghazali sebagai disebutkan KH. Afif Muhammad 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

106 

(http:// krapyak.org/2013/02/02/tasawwuf-jihadi/), bukan hanya menulis kitab 

Ihya‟ Ulumiddin saja. Sebagai faqih mujtahid, beliau menulis al-Basith, al-

Wasith, dan al-Wajiz, dalam disiplin Fiqh, yang tentu membahas mengenai jihad 

di dalamnya. Justru dengan Kitab Ihya‟nya, Imam al-Ghazali menanamkan 

mental-mental yang nantinya mampu menghadapi beragam krisis di masa-masa 

genting sejarah Islam (Baghdad diserang Tartar, al-Quds diserbu kaum Salib). 

Hasilnya, Dinasti Ayyubi, melalui Syeikh Abdul Qadir al-Jailani merupakan 

„anak ideologis‟ Imam Ghazali. Di Barat (Magrib dan Spanyol), Dinasti 

Muwahhidun merupakan penjunjung ajaran Imam al-Ghazali diteruskan hingga 

Imam Syadziliy di Mesir dengan hizib-hizib beliau dalam perang melawan orang 

Eropa saat itu. Dunia Islam Timur dan Barat sangat dipengaruhi pandangan-

pandangan Imam al-Ghazali dan jelas sejarah perjuangan ummat Islam dalam 

jihad selalu dipenuhi dengan peran para pengamal tasawwuf, Tak terkecuali di 

tanah air. Pangeran Diponegoro dikenal tapabrata (riyādhah), begitu juga Syekh 

Yusuf yang gigih berjuang melawan penjajah. Demikian pula para pejuang yang 

lain hampir selalu diketahui terkoneksi dengan pengamal tarekat Tasawuf. 

Tentu saja garis waktu peradaban muslim tidak dipenuhi dengan 

pertempuran saja. Ini karena maqāsid dan tujuan Islam menyatakan bahwa hidup 

manusia adalah untuk menyembah Allah dan „imāratul ardl, memakmurkan bumi. 

Karenanya, peradaban muslim sama sekali tidak mengidealkan kondisi perang 

terus menerus. Yang pokok dan menjadi tujuan kehidupan adalah bukan perang, 

melainkan kondisi aman dan damai. Perang merupakan kondisi far‟u (cabang), 

non rutin, yang dijalani jika memang ketentuan Syara‟ dan serangkaian 

pertimbangan dzahir dan bathin menghendaki.  

Jihad merupakan amalan berupa perlawanan terhadap musuh yang 

dilakukan demi meninggikan kalimat Allah. Ini adalah pandangan Islam dan tak 

terkecuali perspektif tasawwuf di dalamnya. Jihad dalam pandangan Islam sendiri 

memiliki berbagai macam bentuk, dan artikulasi. Kalaupun yang kemudian 

dikaprahkan bahwa jihad sebagai perjuangan fisik melawan kaum kafir, ini tidak 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

107 

menafikan adanya jihad dalam bentuk lain, seperti jihad dengan kata-kata, dengan 

tulisan, dan justru yang terbesar adalah jihad melawan hawa nafsu. Di sinilah 

kuncinya, karena tasawwuf merupakan disiplin ilmu yang terejawantah dari aspek 

ihsan dalam ajaran Islam dan berhubungan dengan membangun jiwa manusia, 

maka sudah barang pasti jihādunnafs lebih ditekankan dalam Tasawuf. 

Jihad meniscayakan adanya musuh. Dalam Islam diajarkan bahwa musuh 

yang „paling memusuhi‟ adalah hawa nafsu yang berupaya menghinggapi dan 

menguasai setiap diri manusia, apapun kedudukan dan keadaannya. Hawa nafsu 

selalu berupaya membelokkan manusia dari kebenaran, menjerumuskan manusia 

dalam kerendahan. Bila nafsu menguasai diri manusia, saat itu pula kesejatian 

manusia sebagai entitas yang mengusung Kalimatullah runtuh. Karena bersifat 

batin di dalam diri manusia, dan tidak seperti musuh yang kasat mata, serta 

muncul setiap saat secara laten maka perlawanan terhadap nafsu tersebut oleh 

Rasulullah disebut dengan sebagai jihad akbar, jihad besar. Besarnya jihad bukan 

karena gebyar dan heroik seperti layaknya peperangan, tapi justru karena tak kasat 

mata, rutin, dan terus-terusan. Perjuangan mempertahankan kesejatian 

kemanusian inilah yang selalu diingatkan oleh Rasulullah dalam berbagai hadis, 

baik dengan terma jihad.  

Jihad Spiritual  

Persoalan besar yang muncul di tengah-tengah umat manusia sekarang ini 

adalah krisis spiritualitas. Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, dominasi 

rasionalisme, empirisisme, dan positivisme ternyata membawa manusia kepada 

kehidupan modern di mana sekularisme menjadi mentalitas zaman dan karena itu 

spiritualisme menjadi suatu anatema bagi kehidupan modern. Sayyid Hosein Nasr 

menyayangkan lahirnya keadaan ini sebagai the plight of modern men, nestapa 

orang-orang modern (Nasr, 1985: 87). Keadaan ini merupakan kelanjutan dari apa 

yang telah berkembang di Eropa pada akhir abad pertengahan sebagai reaksi 

terhadap zaman sebelumnya di mana doktrin agama (Nasrani) yang dirumuskan 

oleh gereja mendominasi semua aspek kehidupan, sehingga mengakibatkan 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

108 

bangsa Barat tetap berada pada zaman kegelapan. Lahirnya zaman modern di 

Eropa serta merta masuk ke dunia Islam, dan begitu kuatnya pengaruh itu 

sehingga krisis yang sama juga hampir dialami oleh beberapa bagian dunia Islam 

yang memilih strategi pembangunan sekuler dan karena itu menjauhkan semangat 

agama dari proses modernisasi.  

Sekalipun krisis spiritualitas menjadi ciri peradaban modern, dan modernitas 

itu telah memasuki dunia Islam, masyarakat Islam tetap menyimpan potensi untuk 

menghindari krisis itu. Sebabnya ialah sebagian besar dunia Islam belum berada 

pada tahap perkembangan kemajuan negara-negara Barat. Keadaan ini sangat 

menguntungkan karena memiliki kesempatan untuk belajar dari pengalaman 

mereka dan membangun strategi pembangunan yang mampu mengambil aspek-

aspek positif dari peradaban Barat dan sekaligus menghilangkan aspek-aspek 

negatifnya. Hal ini bisa dilakukan dengan mempertahankan dasar-dasar 

spiritualisme Islam agar tetap terjaga kehidupan yang seimbang (Syafiq A. 

Mughni, http://kawulagusti. blogspot.com/2007/01/ paradigma-tasawwuf-masa-

depan-islam.html (15).  

Beberapa penelitian menyimpulkan bahwa dalam beberapa dekade terakhir 

spiritualisme dan sufisme mengalami kebangkitan di dunia muslim. Menurut 

Husain Nasr, sebagian kebangkitan itu berkaitan dengan meningkatnya kegiatan 

tarekat-tarekat sufi, semacam tarekat Syaziliah atau Ni‟matullah yang sangat aktif, 

seperti di Syiria dan Iran. Lebih dari itu, juga terdapat usaha-usaha serius untuk 

menggali kembali pemikiran tokoh-tokoh sufi, khususnya Ibn „Arabī dan 

mengaktualkannya guna menjawab tantangan-tantangan kemanusiaan dan 

kerohanian di masa modern (H.M. Amin Syukur, 2002: 127). 

Di Indonesia sendiri dalam beberapa tahun terakhir, gejala munculnya 

tasawwuf ke panggung kehidupan keagamaan juga terlihat jelas. Meskipun 

penelitian ilmiah belum pernah dilakukan, tetapi media massa sering 

menginfornasikan. Literatur-literatur dan buku-buku tasawwuf termasuk laku 

dipasaran. 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

109 

Kebangkitan tasawwuf telah menimbulkan banyak pertannyaan khususnya 

di kalangan pengkaji sosiologi agama dan modernisasi. Mengapa dalam situasi di 

mana kemajuan ilmu dan teknologi yang kian marak, justru semakin banyak orang 

tertarik pada tasawwuf? Kesimpulan singkat yang diberikan oleh Naisbitt dan 

Aburden agaknya menarik. Menurut mereka ilmu pengetahuan dan teknologi yang 

melaju cepat di era modern tidak memberikan makna kehidupan (Syukur, 2002: 

128). 

Orang-orang terutama di wilayah urban, merasakan bahwa kehidupan di 

sekitar mereka semakin keras, sulit dan penuh dengan kriminalitas seolah-olah 

lepas kontrol. Semula banyak orang terpukau dengan modernisasi, mereka 

menyangka bahwa modernisasi dengan serta merta akan membawa kesejahteraan. 

Mereka lupa bahwa di balik itu semua ada gejala yang dinamakan the agony of 

modernization, azab sengsara karena modernisasi. Gejala itu dapat dilihat, seperti 

meningkatnya kriminalitas yang disertai tindak kekerasan, kenakalan remaja, 

gangguan jiwa dan lain sebagainya. Dikemukakan oleh para ahli bahwa gejala 

psikososial seperti itu disebabkan karena semakin modern suatu masyarakat 

semakin betambah intensitas dan eksistensitas dari berbagai disorganisasi dan 

disintegrasi sosial di masyarakat (Hawari, 1995: 129). 

Demikianlah, modernisme dipandang gagal memberikan kehidupan yang 

lebih bermakna kepada manusia. Maka tidak heran jika kemudian orang kembali 

kepada agama yang memang berfungsi antara lain untuk memberikan makna dan 

arah dari tujuan hidup. Modernisme dan modernisasi telah gagal menyingkirkan 

agama dari kehidupan masyarakat. Yang terjadi hanyalah munculnya tantangan-

tantangan baru terhadap agama, tetapi sama sekali tidak melumpuhkannya. 

Naisbitt dan Aburdene berpendapat bahwa yang mengalami kebangkitan 

dalam masa abad agama ini adalah spiritualitas bukan organized religion (Syukur, 

2002: 131). Penilaian ini boleh jadi ada benarnya dalam hubungannya dengan 

agama-agama selain Islam, seperti aliran deisme. Mereka yang beraliran deisme 

ini bahkan berpandangan bahwa agama-agama formal tidak memiliki masa depan. 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

110 

Menurut mereka, yang bertahan hanyalah pesan-pesannya yang universal, namun 

ritus-ritus formal dan label-label yang membungkusnya akan semakin 

ditinggalkan orang. 

Dalam kasus Islam, seperti disebutkan Azyumardi Azra, kebangiktan non-

organized religion bisa dimaknai dengan fenomena bangkitnya tasawwuf di masa 

kontemporer ini. Tetapi kebangkitan sufisme bukan satu-satunya yang muncul 

pada masa pasca modernisme ini. Sisi lain respon Islam adalah yang disebut 

sebagai fundamentalisme. Fundamentalisme yang dimaksud adalah suatu paham 

untuk membangkitkan kembali Islam kepada doktrin-doktrin murni Islam seperti 

masa klasik dalam sejarah Islam, di mana praktek-praktek kaum muslim 

dipandang lebih islami (Syukur, 2002: 132). 

Seperti sufisme, kemunculan fundamentalisme Islam juga terlihat di mana-

mana. Persoalan kemudian, mampukah fundamentalisme menjawab gejala dan 

perkembangan masyarakat sementara ia berpijak pada sikap literal yang kaku. 

Perkembangan masyarakat pasca modern tidak memadai lagi untuk dipenuhi 

dengan sekedar literalisme doktriner dengan ibadah-ibadah pokok saja. Tetapi 

orang lebih memerlukan pengalaman keagamaan lebih intens dalam proses 

pencarian makna. Jawaban ini hanya diberikan oleh sufisme.  

Jawabannya ialah kembali kepada sufisme, lebih tepatnya neo-sufisme yang 

menjuruskan aktifisme dan menanamkan kembali sikap positif kepada dunia. 

Tidak hanya menekankan pentingnya aktifisme intelektual, tetapi juga 

menekankan pentingnya aktifisme dalam bentuk-bentuk yang lebih praktis. 

Jihad Etik 

Sebagai akibat modernisasi dan industrialisasi, kadang manusia mengalami 

kepincangan moral yang dapat menjatuhkan harkat dan martabatnya. Kehidupan 

modern sekarang ini sering menampilkan sifat-sifat yang kurang dan tidak terpuji, 

seperti hirs, hasūd, riyā‟ dan lainnya. Untuk menghilangkannya, dapat dilakukan 

dengan mengadakan penghayatan atas iman dan ibadahnya, latihan secara 

sungguh-sungguh dan berusaha mengubahnya, serta mengadakan intropeksi diri. 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

111 

Dalam dunia tasawwuf diajarkan berbagai cara untuk itu, seperti riyādhah 

dan mujāhadah sebagai sarana untuk melawan hawa nafsu. Adapun cara 

pembinaannya melalui tiga tahapan, sebagai disebutkan Syukur (2002: 115), yakni 

tahap pembersihan dan pengosongan jiwa dari sifat-sifat tercela yang diistilahkan 

dengan takhallī, dan kedua, penghiasan diri dengan sifat-sifat terpuji (tahallī), dan 

ketiga, tercapainya sinar ilahi (tajallī). 

Pada saat perjuangan mengekang nafsu berlangsung, seseorang 

mengosongkan diri dari perbuatan buruk dan perilaku hati yang rendah (takhally), 

kemudian mengisi dirinya dengan perbuatan mulia (tahally). Pola takhliyah dan 

tahliyah inilah yang lazim dikenal dalam tasawwuf dalam rangka 

mujāhadatunnafs dan tazkiyatunnafs. Bila seseorang mendapati dirinya 

berperilaku kikir, maka jihad-nya adalah menekan sifat ini agar tidak 

mendominasi diri dan menimpanya dengan latihan-latihan (riyādhah) yang 

mendidikkan sifat dermawan, dan seterusnya. Inilah makna yang diajarkan oleh 

Rasulullah saat diminta memberi wejangan atau ditanya oleh para sahabat amal 

apa yang paling utama. Nabi saw. dalam berbagai riwayat menjawab dengan 

jawaban-jawaban yang tidak seragam. Nabi diketahui menjawab shalat pada 

waktunya, namun kepada orang lain Nabi menyatakan jangan marah, kepada yang 

lain berbakti kepada orangtua. Ini semua karena melihat pribadi penanya dan 

memprioritaskan kepada hal yang paling bermanfaat dan urgen bagi pribadinya. 

Jihad Intelektual 

Tuntutan yang muncul dari akibat modernisasi dan industrialisasi adalah 

pengembangan kemampuan intelektual muslim sehingga memiliki kemampuan 

dialogis dan fungsional terhadap perkembangan Iptek. 

Secara epistimologis tasawwuf memakai metode intuitif, yang pada masa ini 

dapat dijadikan sebagai salah satu alternatif dari rasionalisme dan empirisme yang 

membantunya untuk melakukan terobosan baru dalam berbagai hal. 

Intuisi merupakan salah satu tipe pengetahuan yang memiliki watak tinggi 

dari pada pengetahuan indera atau akal. Diakui bahwa arah intuisi itu berbeda, 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

112 

karena akal maupun indera merupakan instrumen yang lebih bekompoten untuk 

menghadapi obyek-obyek  materi serta hubungan-hubungan kuantitatif. 

Sementara itu, Bergson sebagai dikutip R. Paryana Suryadipura (1993: 123), 

intuisi sebagai naluri yang menjadi kesadaran diri manusia dapat menuntun pada 

kehidupan (immateri). Bahkan jika intuisi dapat meluas dan mendominasi 

manusia, ia dapat memberi petunjuk dalam hal-hal vital yang disebut elan vital.  

Lebih lanjut disebutkan, pada diri manusia terdapat intuisi yang bersifat 

intraintelektual dan supraintelektual. Yang pertama adalah intuisi yang menyertai 

pikiran dan masuk pikiran manusia melalui indera. Yang kedua adalah intuisi 

yang tumbuh pada diri manusia tanpa didahului keterangan logis dan tidak 

bergantung pada pengamatan indera. 

Jika keduanya dapat melakukan interaksi secara intens, akan memberi 

kemungkinan pada intuisi intraintelektual meningkat lebih tinggi lagi setelah 

terdominasi oleh intuisi supraintelektual. Bila sesorang telah didominasi intuisi 

supraintelektual maka kemauan dan dorongannya (elan vital)nya tidak terbatas 

pada persepsi bendawi yang nisbi, melainkan akan dapat meningkat pada serapan-

serapan pengetahuan yang bersifat mutlak (Suryadipura, 1993: 123). 

Masalahnya ialah apa bukti yang dapat diterima. Pengetahuan intuitif 

memeiliki karakter yang berbeda dengan pengatahuan rasional yang dapat diukur 

kebenarannya dengan kualifikasi logis dan rasional, ataupun pengetahuan empirik 

(inderawi) yang dapat diukur dengan kualifikasi eksak dan kuantitatif. 

David Truebood, sebagaimana dikutip Syukur, menjelaskan bahwa, paling 

tidak ada tiga hal yang harus dipenuhi agar kebenaran intuitif ini dapat diterima. 

Pertama, moralitas subyek atau penerima pengetahuan, sebab tidak setiap orang 

dapat mengikuti penyelidikannya secara kritis. 

Kedua, akal sehat. Penilaian kevalidan pengetahuan intuitif sesorang dapat 

ditinjau dari sudut penalaran akal sehat, adakah fakta-fakta pengetahuan itu dapat 

dinalar (reasonable) atau tidak. Sebab pada akhirnya kita harus kembali pada akal, 

karena akal merupakan hakim terakhir. 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

113 

Ketiga, keahlian subyek secara tepat. Mengingat pengetahuan intuitif bukan 

seperti pengetahuan pada umumnya, maka untuk menilai kebenarannya harus 

melihat pada subyek penerimanya, adakah ia memiliki keahlian pada bidang itu. 

Lebih lanjut dikatakan bahwa, intuisi yang baik adalah intuisi orang-orang-orang 

yang sudah berpengalaman dan berkecimpung dalam bidang tertentu. Sebab 

fungsi metodologi maupun sistematika berpikir yang berupa logika tidak untuk 

memimpin pikiran agar bekerja setelah dihadapkan pada obyeknya, melainkan 

untuk mempertajam pikiran sebelum memulai penyelidikan (Syukur, 2002: 124). 

Teori-teori ini sepertinya telah terbukti. Bukankah dalam sejarah ilmu 

pengetahuan Islam, telah banyak disaksikan ilmuan, filosof sufi yang brilian. Al-

Farabi misalnya, adalah seorang filosof, pemikir, yang telah banyak membaca dan 

menulis buku-buku dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai 

seorang sufi.  

Kemudian kita kenal juga Ikhwān al-Shafā, seperti ditulis Jalaluddin 

Rahmat, adalah kelompok gerakan sufi. Mereka berkumpul, berdiskusi, dan 

merekam pembicaraan mereka ke dalam 51 risalah yang sampai ke zaman ini. 

Dalam risalah itu, mereka bukan saja membicarakan masalah tauhid, akhlak, dan 

kesucian, tetapi juga mendiskusikan gelombang suara, gerhana, kimia, dan 

fenomena-fenomena alam lainnya. Mereka tidak hanya mengulas dialektika 

Sokrates, tetapi juga kezuhudan Alī bin Abi Thalib (Jalaluddin Rahmat, 1991: 

216). 

Dengan melihat kenyataan di atas, maka secara hipotesis bisa dikatakan 

bahwa semakin seseorang terbenam dalam pekerjaan penalaran dan 

keintelektualannya, maka dia juga akan semakin rindu dan butuh kepada 

kehangatan spiritualitas. 

Jihad Politik 

Jihad dalam syariat Islam mempunyai makna yang sangat luas, yaitu segala 

bentuk usaha maksimal untuk penerapan ajaran Islam dan pemberantasan  

kejahatan serta kezaliman, baik terhadap diri sendiri maupun selainnya. Ulama 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

114 

fikih membagi jihad menjadi tiga bentuk, yaitu: berjihad memerangi musuh secara 

nyata, berjihad melawan setan, dan berjihad terhadap diri sendiri. 

Jihad dalam pengertian umum di atas mencakup juga seluruh jenis ibadah 

yang bersifat lahir dan batin, sebagaimana dicontohkan dalam sejarah perjuangan 

Nabi Muhammad saw. selama di Mekah dan Madinah. Di samping pengertian 

umum tersebut, ada juga pengertian khusus yang dikemukakan para ulama. Imam 

Syafi‟i mendefinisikan jihad, yaitu memerangi kaum kafir untuk menegakkan 

Islam. Atau dengan mengorbankan harta dan jiwa untuk menegakkan Islam, 

mempertahankan wilayah/negara dan penindasan penguasa yang zalim. 

Pengertian jihad secara khusus inilah yang secara luas dibicarakan dalam kitab-

kitab fikih yang senantiasa dikaitkan dengan pertempuran, peperanngan, dan 

ekspedisi atau ekspansi militer (Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam 2, 1994: 315). 

Para sufi tidak hanya dituntut untuk berjihad dalam makna umum saja tetapi 

juga tidak boleh lepas dari jihad dalam makna khusus. Tasawwuf pada masa 

sekarang tidak lagi menjauhi kekuasaan, sebagaimana dilakukan oleh sebagian 

sufi klasik. Akan tetapi tanpil di tengah percaturan politik dan masuk dalam 

kekuasaan. Menjauhi kekuasaan, politik dan jihad menunjukkan kelemahan. 

Tarekat Sanusiah dalam sejarah, menurut Stoddard, telah menjadi kekuatan 

besar dalam banyak perjuangan yang terjadi di Afrika Utara, telah berhasil 

memukul mundur penjajah Perancis dan mengusir Inggris dari Libia. Tarikat ini 

tak henti-hentinya bekerja dengan pendidikan kerohanian, disiplin tinggi, 

menggali sumur-sumur baru, dan memajukan perniagaan yang menarik orang-

orang ke dalam pahamnya (Stoddard, 1966: 56-57). 

Fazlur Rahman menyatakan bahwa tarekat Sanusiah menanamkan disiplin 

tinggi dan aktif dalam medan perjuangan hidup, baik sosial, politik maupun 

ekonomi. Pengikutnya dilatih menggunakan senjata dan menjadi ekonom. 

Gerakannya berada pada perjuangan dan pembaharuan, dan programnya lebih 

berada dalam batasan positivisme moral dan kesejahteraan sosial daripada 

batasan-batasan spiritual keakhiratan, memberantas penyelewengan moral, sosial 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

115 

keagamaan. Fazlur Rahman menyebutkan tarekat Sanusiah sebagai neo-sufime 

(Rahman, 1979: 207-208). 

Turki Usmani di masa jayanya, juga tidak terlepas dari para sufi dan 

tarekatnya. Tarekat yang paling berpengaruh ketika itu ialah tarekat Baktesyi. 

Tarekat ini merupakan tarekat yang didalami oleh para tentara militer. Para Sufi 

dengan ajaran tarekatnya sangat giat memberikan semangat kepada para penguasa 

dan tentaranya untuk berjihad menegakkan agama dan melebarkan sayap hingga 

hampir menguasai separuh benua Eropa. 

Selanjutnya kita diingatkan dengan proses kemerdekaan Republik 

Indonesia. Aqib Suminto menyebutkan bahwa tarekat pernah dijadikan basis 

perjuangan melawan penjajah. Para pengikut tarekat pernah mengadakan 

pemberontakan di Cianjur (1885 M), peristiwa Cilegon Banten (1888 M), dan 

Peristiwa Garut (1919 M) (Syukur, 2002: 117). 

Sebelumnya juga di nusantara ini, kita kenal Syekh Yusuf. Ia adalah seorang 

ulama, sufi dan pejuang abad ke-17 asal Kerajaan Gowa (Sulawesi Selatan). 

Syekh Yusuf yang telah mempelajari beberapa tarekat namun lebih terkenal 

dengan tarekat Khalwatiyahnya. Ketika hijrah ke Kerajaan Banten, beliau 

berjuang di sana bersama dengan Sultan Agung Tirtayasa melawan penjajah 

Belanda. Dan karena perlawanannya kepada Kolonial Belanda, Ia ditangkap dan 

diasingkan ke Ceylon, Srilangka. Tetapi karena pengaruhnya masih sangat besar, 

Kolonial Belanda kemudian pengasingannya dipindahkan ke Cafe Town, Afrika 

Selatan. Di Afrika Selatan juga masih tetap melanjutkan perjuangan. Di sana 

beliau berjuang mengangkat martabat manusia dengan berusaha memperjuangkan 

hak-hak asasi manusia, memperjuangkan persamaan dari ketidakadilan (Sultan, 

2006: 29-39). 

Ini membuktikan bahwa sufi, tasawwuf ataupun tarekat tidak menghalangi 

untuk berjihad baik itu dalam makna umum ataupun dalam makna khusus. 

Bahkan jika ajaran tasawwuf dan kesufian bisa menghiasi para penguasa dan elit-

elit politik, maka akan membuat pemerintahan akan semakin kokoh dan jauh dari 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

116 

penyelewengan-penyelewengan. Karenanya keberadaan tasawwuf dan tanggung 

jawabnya dalam kehidupan politik dan jihad di dunia ini sangat diharapkan dan 

dibutuhkan. 

SIMPULAN 

Tasawwuf merupakan salah satu bagian dari ajaran Islam, yang 

keilmuannya lahir di kemudian hari melalui proses yang panjang dengan dinamika 

dan perkembangannya sendiri. Secara esensial tasawwuf mempunyai ajaran 

sosial, namun selama ini sebagian masih bersifat passif dan kadang-kadang 

sebatas sikap kesalehan individual belum sampai pada tingkat kesalehan sosial. Ini 

merupakan akses dari pemahaman yang tidak kontekstual terhadap ajaran 

Tasawuf 

Sufi dalam ber-tasawwuf seharusnya tidak hanya bersifat passif, namun 

dituntut untuk bersikat aktif dalam memecahkan semua problema kehidupan, 

seperti kehampaan spiritual, dekadensi moral, persolan politik, dan lainnya. 

Bahkan jihad dalam memperjuangkan agama dan negara dalam bentuk fisik, para 

sufi tidak boleh ketinggalan. 

Tasawwuf bukan lagi menjadi tempat pelarian bagi sebagian orang, namum 

merupakan suatu keharusan yang sangat perlu diperhatikan oleh semua orang agar 

tidak menjadi momok dan penghalang dalam perbaikan dan perkembangan 

manusia itu sendiri sebagai subyek dan obyek.  

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qur‟an al-Karim. 

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. 1994. Ensiklopedi Islam. Jld. 2. Cet. III; 

Jakarta: Ikhtiar Baru van Hoeve. 

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. 1994. Ensiklopedi Islam. Jld. 5. Cet. III; 

Jakarta: Ikhtiar Baru van Hoeve. 

Hajāj, Muhammad Fauqī. 1992. Al-Tasawwuf al-Islāmī wa al-Akhlāq. Cet. I; 

Kairo: t.p. 



  Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    
ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Jihad Sufi 

Muhammad Amin Sahib 

117 

Hawari, Dadang. 1995. Al-Qur‟an Ilmu Kedokteran dan Kesehatan Jiwa. Dana 

Bhakti Prima Yasa: Yogyakarta. 

Mughni, Syafiq A. “Paradigma Tasawwuf dan Masa Depan Islam” Makalah 

Orasi Pengukuhan Guru Besar. http://kawulagusti.blogspot.com/2007/01/ 

paradigma-tasawwuf-masa-depan-islam.html (15 Januari 2010). 

Nadvi, Muzaffaruddin. 1984. Muslim Thought and It‟s Source, terj. Adang 

Afandi, Pemikiran Muslim dan Sumber. Cet. I; Bandung: Pustaka. 

Nasr, Sayyid Hosein. 1985. Tasawwuf Dulu dan Sekarang. Yogyakarta: Pustka 

Pelajar. 

Nasution, Harun. 1978. Filsafat dan Mistisisme dalam Islam. Cet. II; Jakarta: 

Bulan Bintang. 

Nasution, Harun. 1986. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jld. II. Cet. VI; 

Jakarta: Bulan Bintang 

Rahman, Fazlur. 1979. Islam. USA: The University of Chicago Press. 

Rahmat, Jalaluddin. 1991. Islam Alternatif. Bandung: Mizan.  

Shihab, M. Quraish. 1997. Wawasan al-Qur‟an. Cet. VI; Bandung: Mizan. 

Stoddard, Lothrop. 1966. The New World of Islam, terj. Dunia Baru Islam. 

Jakarta: T.p. 

Sultan, Sahib. 2006.s Allah dan Jalan Mendekatkan Diri Kepadanya dalam 

Konsepsi Syekh Yusuf, Cet. 3; Makassar: Yapma Makassar. 

Suryadipura, R. Paryana. 1993. Alam Pikiran. Jakarta: Bumi Aksara. 

Syukur, H.M. Amin. 2002. Menggugat Tasawuf Cet. II; Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Syukur, H.M. Amin. 1997. Zuhud di Abad Moderen. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

 

http://kawulagusti.blogspot.com/2007/01/%20paradigma-tasawuf-masa-depan-islam.html%20(15
http://kawulagusti.blogspot.com/2007/01/%20paradigma-tasawuf-masa-depan-islam.html%20(15

