Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

JIHAD SUFI

Muhammad Amin Sahib

Abstract

This paper explores what the meaning of jihad and Sufi is and how a Sufi
jihad. The aim of this research is to correct the wrong understanding of Sufism
and Sufi teachings and explain that Sufism in Sufism never lags in jihad with its
various aspects. Jihad is all forms of maximum effort for the application of
Islamic teachings and eradication of tyranny, both for oneself, society and the
universe by not knowing despair, surrender, and strings attached, both through
physical struggle, emotions, possessions, energy, and science in order reach the
pleasure of Allah Almighty. Being Sufi is a person who tries to purify and
decorate himself with commendable qualities to draw closer to Allah. Sufis not
only adorn themselves with praiseworthy qualities and mahdhah worship rites
only to God Almighty, but a Sufi person is still required to draw closer to Allah
swt with jihad efforts such as spiritual jihad, ethical jihad, intellectual jihad and
politics.

Keyword: Islam; Jihad; Sufi

Abstrak

Tulisan ini mengetengahkan apa makna jihad dan sufi dan bagaimana
seorang sufi berjihad. Tejuan penelitian ini adalah akan meluruskan pemahaman
yang salah terhadap ajaran tasawwuf dan sufi serta menjelaskan bahwa sufi dalam
tasawwufnya tidak pernah ketinggalan dalam jihad dengan berbagai aspeknya.
Jihad adalah segala bentuk usaha maksimal untuk penerapan ajaran Islam dan
pemberantasan kezaliman, baik untuk diri sendiri, masyarakat dan alam semesta
dengan tidak kenal putus asa, menyerah, dan pamrih, baik melalui perjuangan
fisik, emosi, harta benda, tenaga, maupun ilmu pengetahuan demi mencapai ridha
Allah swt. Sedang sufi ialah orang yang berusaha mensucikan dan menghiasi
dirinya dengan sifat-sifat terpuji untuk mendekatkan diri kepada Allah swt. Sufi
tidak hanya menghiasi dirinya dengan sifat-sifat terpuji dan ritul ibadah mahdhah
semata kepada Allah swt, tetapi seorang sufi tetap dituntut mendekatkan diri
kepada Allah swt dengan usaha jihad seperti jihad spiritual, jihad etik, jihad
inteletual dan politik.

Kata Kunci: Islam; Jihad; Sufi

PENDAHULUAN
Tasawuf biasa juga disebut dengan mistisisme Islam. Orientalis Barat

menyebutnya sufisme dan mengkhususkan pemakaian kata sufisme untuk

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

98



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

mistisisme Islam. Nama sufisme tidak dipakai untuk mistisisme-mistisisme yang
terdapat dalam agama lain (Nasution, 1978: 56)

Sufisme atau tasawwuf adalah suatu cabang ilmu pengetahuan dan sebagai
ilmu pengetahuan, tasawwuf mempelajari cara dan jalan bagaimana seorang dapat
mendekatkan diri sedekat mungkin dengan Allah swt. Orang yang bertasawwuf
disebut sufi. Banyak cara atau jalan yang harus ditempuh oleh seorang sufi dalam
mendekatkan diri kepada Tuhan yang lazim sebut dengan magamat dan ahwal.
Para sufi pada dasarnya lebih banyak sepakat dalam menetapkan magamat dan
ahwal, namun ada juga perbedaan di antara mereka termasuk dalam hal
pencapaian kedekatan atau bahkan persatuannya dengan Tuhan. Sebagian menilai
bahwa mereka sufi adalah kafir, dengan alasan karena di antara mereka ada yang
mengaku bersatu dengan Tuhan atau Tuhan bersatu dengan mereka dengan
berbagai teori dan istilah seperti al-ittihad, al-hulil dan wahdah al-wujiid.

Di sisi lain, tasawwuf dalam sejarahnya terombang-ambing oleh berbagai
tudingan yang mengatakan bahwa tasawwuf dengan ajaran zuhudnya dapat
membawa kepada kevakuman pemikiran dan kemorosotan umat Islam. Bahkan
belakangan keberadaan tasawwuf pun dipertanyakan, apakah tasawwuf harus
dibuang karena tidak lagi sesuai dengan modernisasi dan perkembangan ilmu
pengetahuan dan zaman? atau apakah tasawwuf tetap harus dipelajari dan
dipertahankan karena dengan tasawwuf justru bisa membawa manusia kepada
ketenangan jiwa dalam menghadapi problematika kehidupan dan perkembangan
zaman.

Tulisan ini akan meluruskan pemahaman yang salah terhadap ajaran
tasawwuf dan sufi serta menjelaskan bahwa sufi dalam tasawwufnya tidak pernah

ketinggalan dalam jihad dengan berbagai aspeknya.

SUFI DAN JIHAD
Sufi dan Tasawwuf

Berbagai pendapat muncul mengenai asal-usul istilah sufi dan Tasawuf Para
ulama muslim terdahulu berpendapat bahwa kata itu berasal dari ahlu al-suffah

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

99



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

(orang yang menyempurnakan batin dan jiwa yang tinggal di masjid Nabi).
Beberapa ulama lain menyebutkan dari kata saf artinya jajaran atau tingkat,
karena kaum sufi menduduki tingkatan kesatu. Ulama lain condong kepada kata
safa (kesucian). Sedang pendapat yang terakhir mengatakan sufi berasal dari kata
sif artinya bulu domba. Sementara para sarjana Barat berusaha menghubungan
kata sufi dengan kata sophis dari sophos (Nadvi, 1984: 73).

Pendapat terakhir, penulis kurang sependapat karena terlalu jauh dari kata
Tasawuf Penulis lebih cenderung kepada pendapat yang mengatakan bahwa kata
tasawwuf berasal dari sif. Orang yang berpakaian bulu domba disebut
mutasawwif, sedang prilakunya disebut Tasawuf Ini pada lahirianya, sedang pada
esensinya lebih cocok kepada safd karena kebersihan hati dan jiwa para
pelakunya. Telah disebutkan juga oleh Muhammad Fauqi @ajaj bahwa sebagian
besar ahli sejarah tasawwuf cenderung kepada pernyataan bahwa isytigdq kata
tasawwuf dari siaf dan pe-nisbah-an sufi kepada sif. Pendapat mereka ini,
menurutnya sesuai dengan kaidah bahasa (Fauqt Hajaj, 1992: 20).

Memberikan suatu defenisi tentang tasawwuf adalah pekerjaan yang sulit
karena umumnya defenisi yang dikemukakan para sufi adalah hasil pengalaman
batin mereka dalam melakukan hubungan dengan Tuhan. Dari sekian banyak
defenisi, Zakariya al-’Ansari berusaha meringkasnya bahwa tasawwuf
mengajarkan cara untuk menyucikan diri, meningkatkan akhlak, dan membangun
kehidupan jasmani dan rohani untuk mencapai kebahagiaan abadi. Unsur utama
tasawwuf adalah penyucian diri dan tujuan akhirnya kebahagiaan dan keselamatan
abadi (Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam 5, 1994: 74).

Dari paparan di atas, dipahami bahwa Tasawwuf ialah ajaran atau cara
mendekatkan diri kepada Allah swt dengan menghiasi diri dengan sifat-sifat
terpuji. Sedangkan sufi ialah orang yang berusaha mensucikan dan menghiasi
dirinya dengan sifat-sifat terpuji untuk mendekatkan diri kepada Allah
swt.Adapun tentang asal usul ajaran tasawwuf, para sarjana, baik dari kalangan

orientalis maupun dari kalangan Islam sendiri berbeda pendapat tentang faktor

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

100



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

yang mempengaruhi munculnya tasawwuf dalam Islam.

Harun Nasution menyebutkan bahwa asal timbulnya tasawwuf antara lain:
Pertama, pengaruh kristen dengan paham menjauhi dunia dan mengasingkan diri
dalam biara-biara. Dikatakan bahwa zahid dan sufi meninggalkan dunia, memilih
hidup sederhana dan mengasingkan diri adalah atas pengaruh cara hidup para
rahib Kristen ini. Kedua, falsafat mistik Pythagoras yang berpendapat bahwa roh
manusia bersifat kekal dan berada di dunia sebagai orang asing. Badan jasmani
merupakan penjara bagi roh. Kesenangan roh yang sebenarnya ialah di alam
samawi, maka manusia harus membersihkan roh dengan meninggalkan hidup
materi (zuhd), untuk selanjutnya berkontemplasi. Inilah menurut sebagian orang,
yang memengaruhi timbulnya zuhd dalam Islam. Ketiga, Falsafat emanasi
Plotinus yang mengatakan bahwa wujud ini memancar dari zat Tuhan yang maha
esa. Roh berasal dari Tuhan dan akan kembali kepada Tuhan. Tetapi dengan
masuknya ke alam materi, roh menjadi kotor, dan untuk kembali ke asalnya roh
harus terlebih dahulu dibersihkan. Pensucian roh yaitu dengan meninggalkan
dunia dan mendekati Tuhan sedekat mungkin, kalau bisa bersatu dengannya.
Dikatakan pula ini mempunyai pengaruh terhadap munculnya kaum zahid dan sufi
dalam Islam. Keempat, ajaran Budha dengan paham nirwananya. Untuk mencapai
nirwana, orang harus meninggalkan dunia dan memasuki hidup kontemplasi.
Paham fana’ dalam sufisme Islam hampir serupa dengan paham ini. Kelima,
ajaran-ajaran Hinduisme yang juga mendorong manusia untuk meninggalkan
kematerian dunia dan mendekati Tuhan untuk mencapai persatuan Atman dengan
Brahman (Nasution, 1978: 58-59).

Lanjut Harun Nasution, benar atau tidaknya teori ini susah dibuktikan.
Tetapi bagaimanapun, dengan atau tanpa pengaruh-pengaruh dari luar, sufisme
bisa timbul dalam Islam sendiri karena ada ayat-ayat Alquran yang dapat
dijadikan dasar (Nasution, 1978: 59).

Terlepas ada tidaknya ayat-ayat Alquran yang dijadikan dasar, penulis

berkeyakinan bahwa prinsip ajaran tasawwuf memang sudah ada jauh sebelum

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

101



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Nabi Muhammad diutus, dengan alasan bahwa: Pertama, ajaran Tuhan untuk
manusia sudah ada sejak manusia pertama. Kedua, kitab-kitab wahyu Tuhan dan
ajaran nabi-nabi-Nya, seperti Kitab Zabur, Taurat dan Kitab Injil, tentu berisikan
sesuatu yang kurang-lebih “sama” dengan Alquran dalam hal perintah dan cara
mendekatkan diri kepada Tuhan. Ketiga. Nabi Muhammad sebelum diangkat
menjadi Nabi dan Rasul juga melakukan proses meditasi/tahannus yang
kemungkinan besar dilihat dari ajaran sebelumnya, karena Nabi saw. belum
menerima wahyu. Jika demikian, maka tidak perlu berapologi bahwa tasawwuf
atau sufisme lahir dalam Islam itu sendiri, walaupun mistisme Islam sedikit
berbeda dengan mistisisme di luar Islam dalam beberapa hal. Perbedaan antara
sufisme/mistisisme Islam dan bentuk mistisisme lain di antaranya ialah sufisme
dalam usahanya mensucikan jiwa tidak melalaikan kebutuhan jasmaninya,
sedangkan mistisisme lain tidak menghiraukan aspek jasmani kehidupan manusia
dan mencurahkan pada perbaikan jiwa semata (Nadvi, 1984: 100).

Secara teori, tasawwuf/mistisisme Islam baru menampakkan bentuknya
pada masa Rasulullah saw., yaitu ketika beliau memulai tahannus di Gua Hira
hingga mendapatkan jawabannya. Kehidupan keseharian Nabi selanjutnya, baik
berupa ibadah, akhlak dan muamalahnya. Kemudian diikuti oleh sahabat-sahabat
beliau sampai masa Khulafa’ al-Rasyidin, termasuk kaum Mubhajirin fakir yang
tinggal diserambi masjid yang dikenal sebagai ahlu al-suffah. Semua kehidupan
mereka yang berkaitan dengan keteguhan iman, ketaqwaan, kezuhudan, dan budi
pekerti luhur dijadikan sebagai acuan bagi para sufi.

Disebutkan oleh Harun Nasution, bahwa yang mula-mula muncul adalah
zuhhdad. Zahid pertama yang dan termasyhur adalah al-Hasan al-Basr1 (642-728
M), ia dipandang oleh kaum sufi sebagai imam mereka. la melihat dunia ini
sebagai ular yang halus dalam pegangan tangan tetapi racunnya membawa kepada
maut oleh sebab itu ia menganjurkan supaya orang menjauhi hidup keduniaan. Ia
pernah mengatakan: “aku zahid terhadap dunia ini karena ingin dan rindu pada

akhirat” (Harun Nasution II, 1986: 74-75).

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

102



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Zahid lain yang juga besar pengaruhnya bagi kaum sufi ialah Ibrahim bin
Adham anak seorang raja dari Balkh di Khurasan yang lahir di Makkah ketika
orang tuanya berhaji. Satu riwayat menyebutkan, suatu ketika dia bermimpi
mendengar ada orang berjalan di atas genteng istananya. Ketika ia bertanya, orang
itu menjawab: “aku orang yang engkau kenal, ontaku hilang dan aku sedang
mencarinya.” Bertanya Ibrahim: “Bagaimana engkau dapat mencari onta yang
hilang di atas atap istana?”. Ujar orang itu: “Hai Ibn Adham, bagaimana engkau
dapat mencari Tuhan dalam istana raja?” Mendengar suara itu, Ibrahim
meninggalkan istana dan selanjutnya hidup sebagai zahid (Nasution II, 1986: 75).

Berikutnya Rabi‘ah al-‘Adawiah (714-801 M) lahir dan wafat di Basrah,
juga seorang zahidah yang terkenal dengan paham mahabbah-nya. Abu Nasr
Bisyr al-@afi juga zahid yang tidak memakai sepatu sehingga ia diberi gelar al-
Hafr (yang tidak beralas kaki). Kemudian pengalaman para sufi semakin
meningkat, Zunniin al-Misri (796-860 M) dengan paham al-ma ‘rifah. Al-Gazali
(1058-1111 M) juga dengan paham al-ma ‘rifah dan atas pengaruh al-Gazali,
tasawwuf dapat diterima oleh Ahlu al-Sunnah dan Jama‘ah. Abu Yazid al-
Bustami (874-947 M) lahir di Persia dengan paham al-ittihad. Husain Ibn Manstr
al-@allaj yang lahir di al-Madinah al-Baida’ di Iran Selatan tahun 859 M dan
terkenal dengan paham al-hulil. Kemudian paham persatuan dalam bentuk
wahdah al-wujiid dibawa oleh Muhy al-Din Ibn ‘Arabi (1165-1240 M) yang lahir
di Murcia Spanyol. Ibn al-Farid (1181-1235 M) dari Kairo menimbulkan paham
al-haqiqah al-muhammadiah. ‘Abd al-Karim al-JilT (w. 1428 M) membawa
falsafat al-insan al-kamil. Jalal al-Din al-Rtimi1 (w. 1273 M) terkenal dengan cinta

sufi kepada Tuhan.

Makna Jihad

Secara bahasa, kata jihad terambil dari kata “jahd” yang berarti
“letih/sukar”, karena jithad memang sulit dan menyebabkan keletihan. Ada juga
yang berpendapat kata jihad berasal dari kata ‘juhd” yang berarti “kemampuan”,

karena jihad menuntut kemampuan dan harus dilakukan sebesar kemampuan

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

103



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

(Shihab, 1997: 501).

Dalam hukum Islam, jihad adalah segala bentuk usaha maksimal untuk
penerapan ajaran Islam dan pemberantasan kezaliman, baik terhadap diri sendiri
maupun masyarakat dengan tujuan mencapai rida Allah swt.

Dalam pengertian luas, jihad mencakup seluruh ibadah yang bersifat lahir
dan batin dan cara mencapai tujuan yang tidak kenal putus asa, menyerah,
kelesuan, dan pamrih, baik melalui perjuangan fisik, emosi, harta benda, tenaga,
maupun ilmu pengetahuan sebagaimana yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad
saw. selama peroide Mekah dan Madinah. Selain jihad dalam pengertian umum,
ada pengertian khusus mengenai jihad, yaitu memerangi kaum kafir untuk
menegakkan Islam dan makna inilah yang sering dipakai oleh sebagian umat
Islam dalam memahami jihad.

Kesalahan memahami jihad yang hanya dimaknai semata-mata perjuangan
fisik disebabkan oleh tiga hal. Pertama, pengertian jihad secara khusus banyak
dibahas dalam kitab-kitab figih klasik senantiasa dikaitkan dengan peperangan,
pertempuran, dan ekspedisi militer. Hal ini membuat kesan, ketika kaum Muslim
membaca kitab figih klasik, jihad hanya semata-mata bermakna perang atau
perjuangan fisik, tidak lebih dari itu. Kedua, kata jihad dalam Alquran muncul
pada saat-saat perjuangan fisik/perang selama periode Madinah, di tengah
berkecamuknya peperangan kaum Muslim membela keberlangsungan hidupnya
dari serangan kaum Quraisy dan sekutu-sekutunya. Hal ini menorehkan
pemahaman bahwa jihad sangat terkait dengan perang. Ketiga, terjemahan yang

kurang tepat terhadap kata anfus dalam Surah al-Anfal/8: 72 yang berbunyi:

=7 T EF- - _\_-""--‘.: [ B o s R e _-:"_.?

:l.J.!-I____}.:I:__.--l,____'g."_ I_._.f:._.:..hll_,u- ,—-—d_,—!',:r"-; I8l g oy o al g 1o Wl Joxall ._:_‘L
e T T e e L - I e i 1 1
[ I'_,'!'_._F:'__I'ii'-: 8 '_:I-”""*‘—?E-_—!j'.? e :'-__—I".L‘!'t P Bt d-!-.;.']_:' Lt e s lasle Cpadly

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

104



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

“Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan berhijrah serta berjihad dengan

harta dan jiwanya pada jalan Allah ..."

Kata anfus yang diterjemahkan dengan “jiwa”, menurut Quraish Shihab
tidak tepat dalam konteks jihad. Makna yang tepat dari kata anfus dalam konteks
jihad adalah totalitas manusia, sehingga kata nafs (kata tunggal dari anfus)
mencakup nyawa, emosi, pengetahuan, tenaga, dan pikiran.

Kesalahan yang sama juga dialami oleh para pengamat Barat yang sering
mengidentikkan jihad dengan /oly war atau perang suci. Jihad yang didefinisikan
sebagai perang melawan orang kafir tidak berarti sebagai perang yang dilancarkan
semata-mata karena motif agama. Secara historis, jihad lebih sering dilakukan atas
dasar politik, seperti perluasan wilayah Islam atau pembelaan diri kaum Muslim
terhadap serangan dari luar. Oleh sebab itu, holy war adalah terjemahan keliru
dari jihad. Holy war dalam tradisi Kristen bertujuan mengkristenkan orang yang
belum memeluk agama Kristen, sedangkan dalam Islam jihad tidak pernah

bertujuan mengislamkan orang non-Islam.

JIHAD SUFI

Mengenai jihad sufi, belakangan ini muncul anggapan sekelompok orang
terhadap Imam al-Ghazali rahimahullah dalam kaitannya dengan peran beliau saat
penyerbuan kaum Salib atas kota al-Quds. Kemudian mengutip ajaran tasawwuf
secara sepotong-potong, mereka mencelah para pengamal tasawwuf sebagai
kelompok yang lemah dan ‘alergi’ jihad. Tudingan kepada kalangan tasawwuf
tentu saja jauh dari kebenaran. Kenyataan sejarah menyalahkan hal tersebut.
Demikian pula, upaya untuk memelintir pandangan dengan menganggap jihad
menurut ajaran tasawwuf adalah berbeda dengan ajaran Islam, akan selalu gagal,
karena tasawwuf tak terpisahkan dan berakar dari ajaran di dalam Islam itu
sendiri.

Hujjatul Islam Imam al-Ghazali sebagai disebutkan KH. Afif Muhammad

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

105



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

(http:// krapyak.org/2013/02/02/tasawwuf-jihadi/), bukan hanya menulis kitab
Ihya’ Ulumiddin saja. Sebagai faqih mujtahid, beliau menulis al-Basith, al-
Wasith, dan al-Wajiz, dalam disiplin Figh, yang tentu membahas mengenai jihad
di dalamnya. Justru dengan Kitab Thya’nya, Imam al-Ghazali menanamkan
mental-mental yang nantinya mampu menghadapi beragam krisis di masa-masa
genting sejarah Islam (Baghdad diserang Tartar, al-Quds diserbu kaum Salib).
Hasilnya, Dinasti Ayyubi, melalui Syeikh Abdul Qadir al-Jailani merupakan
‘anak 1ideologis’ Imam Ghazali. Di Barat (Magrib dan Spanyol), Dinasti
Muwahhidun merupakan penjunjung ajaran Imam al-Ghazali diteruskan hingga
Imam Syadziliy di Mesir dengan hizib-hizib beliau dalam perang melawan orang
Eropa saat itu. Dunia Islam Timur dan Barat sangat dipengaruhi pandangan-
pandangan Imam al-Ghazali dan jelas sejarah perjuangan ummat Islam dalam
jihad selalu dipenuhi dengan peran para pengamal tasawwuf, Tak terkecuali di
tanah air. Pangeran Diponegoro dikenal tapabrata (riyadhah), begitu juga Syekh
Yusuf yang gigih berjuang melawan penjajah. Demikian pula para pejuang yang
lain hampir selalu diketahui terkoneksi dengan pengamal tarekat Tasawuf.

Tentu saja garis waktu peradaban muslim tidak dipenuhi dengan
pertempuran saja. Ini karena magasid dan tujuan Islam menyatakan bahwa hidup
manusia adalah untuk menyembah Allah dan ‘imaratul ardl, memakmurkan bumi.
Karenanya, peradaban muslim sama sekali tidak mengidealkan kondisi perang
terus menerus. Yang pokok dan menjadi tujuan kehidupan adalah bukan perang,
melainkan kondisi aman dan damai. Perang merupakan kondisi far’u (cabang),
non rutin, yang dijalani jika memang ketentuan Syara’ dan serangkaian
pertimbangan dzahir dan bathin menghendaki.

Jihad merupakan amalan berupa perlawanan terhadap musuh yang
dilakukan demi meninggikan kalimat Allah. Ini adalah pandangan Islam dan tak
terkecuali perspektif tasawwuf di dalamnya. Jihad dalam pandangan Islam sendiri
memiliki berbagai macam bentuk, dan artikulasi. Kalaupun yang kemudian

dikaprahkan bahwa jihad sebagai perjuangan fisik melawan kaum kafir, ini tidak

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

106



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

menafikan adanya jihad dalam bentuk lain, seperti jihad dengan kata-kata, dengan
tulisan, dan justru yang terbesar adalah jihad melawan hawa nafsu. Di sinilah
kuncinya, karena tasawwuf merupakan disiplin ilmu yang terejawantah dari aspek
ihsan dalam ajaran Islam dan berhubungan dengan membangun jiwa manusia,
maka sudah barang pasti jihddunnafs lebih ditekankan dalam Tasawuf.

Jihad meniscayakan adanya musuh. Dalam Islam diajarkan bahwa musuh
yang ‘paling memusuhi’ adalah hawa nafsu yang berupaya menghinggapi dan
menguasai setiap diri manusia, apapun kedudukan dan keadaannya. Hawa nafsu
selalu berupaya membelokkan manusia dari kebenaran, menjerumuskan manusia
dalam kerendahan. Bila nafsu menguasai diri manusia, saat itu pula kesejatian
manusia sebagai entitas yang mengusung Kalimatullah runtuh. Karena bersifat
batin di dalam diri manusia, dan tidak seperti musuh yang kasat mata, serta
muncul setiap saat secara laten maka perlawanan terhadap nafsu tersebut oleh
Rasulullah disebut dengan sebagai jihad akbar, jihad besar. Besarnya jihad bukan
karena gebyar dan heroik seperti layaknya peperangan, tapi justru karena tak kasat
mata, rutin, dan terus-terusan. Perjuangan mempertahankan kesejatian
kemanusian inilah yang selalu diingatkan oleh Rasulullah dalam berbagai hadis,

baik dengan terma jihad.

Jihad Spiritual

Persoalan besar yang muncul di tengah-tengah umat manusia sekarang ini
adalah krisis spiritualitas. Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, dominasi
rasionalisme, empirisisme, dan positivisme ternyata membawa manusia kepada
kehidupan modern di mana sekularisme menjadi mentalitas zaman dan karena itu
spiritualisme menjadi suatu anatema bagi kehidupan modern. Sayyid Hosein Nasr
menyayangkan lahirnya keadaan ini sebagai the plight of modern men, nestapa
orang-orang modern (Nasr, 1985: 87). Keadaan ini merupakan kelanjutan dari apa
yang telah berkembang di Eropa pada akhir abad pertengahan sebagai reaksi
terhadap zaman sebelumnya di mana doktrin agama (Nasrani) yang dirumuskan

oleh gereja mendominasi semua aspek kehidupan, sehingga mengakibatkan

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

107



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

bangsa Barat tetap berada pada zaman kegelapan. Lahirnya zaman modern di
Eropa serta merta masuk ke dunia Islam, dan begitu kuatnya pengaruh itu
sehingga krisis yang sama juga hampir dialami oleh beberapa bagian dunia Islam
yang memilih strategi pembangunan sekuler dan karena itu menjauhkan semangat
agama dari proses modernisasi.

Sekalipun krisis spiritualitas menjadi ciri peradaban modern, dan modernitas
itu telah memasuki dunia Islam, masyarakat Islam tetap menyimpan potensi untuk
menghindari krisis itu. Sebabnya ialah sebagian besar dunia Islam belum berada
pada tahap perkembangan kemajuan negara-negara Barat. Keadaan ini sangat
menguntungkan karena memiliki kesempatan untuk belajar dari pengalaman
mereka dan membangun strategi pembangunan yang mampu mengambil aspek-
aspek positif dari peradaban Barat dan sekaligus menghilangkan aspek-aspek
negatifnya. Hal ini bisa dilakukan dengan mempertahankan dasar-dasar
spiritualisme Islam agar tetap terjaga kehidupan yang seimbang (Syafiq A.

Mughni, http://kawulagusti. blogspot.com/2007/01/ paradigma-tasawwuf-masa-
depan-islam.html (15).

Beberapa penelitian menyimpulkan bahwa dalam beberapa dekade terakhir
spiritualisme dan sufisme mengalami kebangkitan di dunia muslim. Menurut
Husain Nasr, sebagian kebangkitan itu berkaitan dengan meningkatnya kegiatan
tarekat-tarekat sufi, semacam tarekat Syaziliah atau Ni’'matullah yang sangat aktif,
seperti di Syiria dan Iran. Lebih dari itu, juga terdapat usaha-usaha serius untuk
menggali kembali pemikiran tokoh-tokoh sufi, khususnya Ibn ‘Arabi dan
mengaktualkannya guna menjawab tantangan-tantangan kemanusiaan dan
kerohanian di masa modern (H.M. Amin Syukur, 2002: 127).

Di Indonesia sendiri dalam beberapa tahun terakhir, gejala munculnya
tasawwuf ke panggung kehidupan keagamaan juga terlihat jelas. Meskipun
penelitian ilmiah belum pernah dilakukan, tetapi media massa sering
menginfornasikan. Literatur-literatur dan buku-buku tasawwuf termasuk laku

dipasaran.

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

108



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Kebangkitan tasawwuf telah menimbulkan banyak pertannyaan khususnya
di kalangan pengkaji sosiologi agama dan modernisasi. Mengapa dalam situasi di
mana kemajuan ilmu dan teknologi yang kian marak, justru semakin banyak orang
tertarik pada tasawwuf? Kesimpulan singkat yang diberikan oleh Naisbitt dan
Aburden agaknya menarik. Menurut mereka ilmu pengetahuan dan teknologi yang
melaju cepat di era modern tidak memberikan makna kehidupan (Syukur, 2002:
128).

Orang-orang terutama di wilayah urban, merasakan bahwa kehidupan di
sekitar mereka semakin keras, sulit dan penuh dengan kriminalitas seolah-olah
lepas kontrol. Semula banyak orang terpukau dengan modernisasi, mereka
menyangka bahwa modernisasi dengan serta merta akan membawa kesejahteraan.
Mereka lupa bahwa di balik itu semua ada gejala yang dinamakan the agony of
modernization, azab sengsara karena modernisasi. Gejala itu dapat dilihat, seperti
meningkatnya kriminalitas yang disertai tindak kekerasan, kenakalan remaja,
gangguan jiwa dan lain sebagainya. Dikemukakan oleh para ahli bahwa gejala
psikososial seperti itu disebabkan karena semakin modern suatu masyarakat
semakin betambah intensitas dan eksistensitas dari berbagai disorganisasi dan
disintegrasi sosial di masyarakat (Hawari, 1995: 129).

Demikianlah, modernisme dipandang gagal memberikan kehidupan yang
lebih bermakna kepada manusia. Maka tidak heran jika kemudian orang kembali
kepada agama yang memang berfungsi antara lain untuk memberikan makna dan
arah dari tujuan hidup. Modernisme dan modernisasi telah gagal menyingkirkan
agama dari kehidupan masyarakat. Yang terjadi hanyalah munculnya tantangan-
tantangan baru terhadap agama, tetapi sama sekali tidak melumpuhkannya.

Naisbitt dan Aburdene berpendapat bahwa yang mengalami kebangkitan
dalam masa abad agama ini adalah spiritualitas bukan organized religion (Syukur,
2002: 131). Penilaian ini boleh jadi ada benarnya dalam hubungannya dengan
agama-agama selain Islam, seperti aliran deisme. Mereka yang beraliran deisme

ini bahkan berpandangan bahwa agama-agama formal tidak memiliki masa depan.

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

109



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Menurut mereka, yang bertahan hanyalah pesan-pesannya yang universal, namun
ritus-ritus formal dan label-label yang membungkusnya akan semakin
ditinggalkan orang.

Dalam kasus Islam, seperti disebutkan Azyumardi Azra, kebangiktan non-
organized religion bisa dimaknai dengan fenomena bangkitnya tasawwuf di masa
kontemporer ini. Tetapi kebangkitan sufisme bukan satu-satunya yang muncul
pada masa pasca modernisme ini. Sisi lain respon Islam adalah yang disebut
sebagai fundamentalisme. Fundamentalisme yang dimaksud adalah suatu paham
untuk membangkitkan kembali Islam kepada doktrin-doktrin murni Islam seperti
masa klasik dalam sejarah Islam, di mana praktek-praktek kaum muslim
dipandang lebih islami (Syukur, 2002: 132).

Seperti sufisme, kemunculan fundamentalisme Islam juga terlihat di mana-
mana. Persoalan kemudian, mampukah fundamentalisme menjawab gejala dan
perkembangan masyarakat sementara ia berpijak pada sikap literal yang kaku.
Perkembangan masyarakat pasca modern tidak memadai lagi untuk dipenuhi
dengan sekedar literalisme doktriner dengan ibadah-ibadah pokok saja. Tetapi
orang lebih memerlukan pengalaman keagamaan lebih intens dalam proses
pencarian makna. Jawaban ini hanya diberikan oleh sufisme.

Jawabannya ialah kembali kepada sufisme, lebih tepatnya neo-sufisme yang
menjuruskan aktifisme dan menanamkan kembali sikap positif kepada dunia.
Tidak hanya menekankan pentingnya aktifisme intelektual, tetapi juga
menekankan pentingnya aktifisme dalam bentuk-bentuk yang lebih praktis.

Jihad Etik

Sebagai akibat modernisasi dan industrialisasi, kadang manusia mengalami
kepincangan moral yang dapat menjatuhkan harkat dan martabatnya. Kehidupan
modern sekarang ini sering menampilkan sifat-sifat yang kurang dan tidak terpuyji,
seperti hirs, hasiud, riyad’ dan lainnya. Untuk menghilangkannya, dapat dilakukan
dengan mengadakan penghayatan atas iman dan ibadahnya, latihan secara

sungguh-sungguh dan berusaha mengubahnya, serta mengadakan intropeksi diri.

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

110



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Dalam dunia tasawwuf diajarkan berbagai cara untuk itu, seperti riyadhah
dan mujahadah sebagai sarana untuk melawan hawa nafsu. Adapun cara
pembinaannya melalui tiga tahapan, sebagai disebutkan Syukur (2002: 115), yakni
tahap pembersihan dan pengosongan jiwa dari sifat-sifat tercela yang diistilahkan
dengan takhalli, dan kedua, penghiasan diri dengan sifat-sifat terpuji (fahalli), dan
ketiga, tercapainya sinar ilahi (fajalli).

Pada saat perjuangan mengekang nafsu Dberlangsung, seseorang
mengosongkan diri dari perbuatan buruk dan perilaku hati yang rendah (takhally),
kemudian mengisi dirinya dengan perbuatan mulia (fahally). Pola takhliyah dan
tahliyah inilah yang lazim dikenal dalam tasawwuf dalam rangka
mujahadatunnafs dan tazkiyatunnafs. Bila seseorang mendapati dirinya
berperilaku kikir, maka jihad-nya adalah menekan sifat ini agar tidak
mendominasi diri dan menimpanya dengan latihan-latihan (riyddhah) yang
mendidikkan sifat dermawan, dan seterusnya. Inilah makna yang diajarkan oleh
Rasulullah saat diminta memberi wejangan atau ditanya oleh para sahabat amal
apa yang paling utama. Nabi saw. dalam berbagai riwayat menjawab dengan
jawaban-jawaban yang tidak seragam. Nabi diketahui menjawab shalat pada
waktunya, namun kepada orang lain Nabi menyatakan jangan marah, kepada yang
lain berbakti kepada orangtua. Ini semua karena melihat pribadi penanya dan

memprioritaskan kepada hal yang paling bermanfaat dan urgen bagi pribadinya.

Jihad Intelektual

Tuntutan yang muncul dari akibat modernisasi dan industrialisasi adalah
pengembangan kemampuan intelektual muslim sehingga memiliki kemampuan
dialogis dan fungsional terhadap perkembangan Iptek.

Secara epistimologis tasawwuf memakai metode intuitif, yang pada masa ini
dapat dijadikan sebagai salah satu alternatif dari rasionalisme dan empirisme yang
membantunya untuk melakukan terobosan baru dalam berbagai hal.

Intuisi merupakan salah satu tipe pengetahuan yang memiliki watak tinggi

dari pada pengetahuan indera atau akal. Diakui bahwa arah intuisi itu berbeda,

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

111



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

karena akal maupun indera merupakan instrumen yang lebih bekompoten untuk
menghadapi obyek-obyek materi serta hubungan-hubungan kuantitatif.

Sementara itu, Bergson sebagai dikutip R. Paryana Suryadipura (1993: 123),
intuisi sebagai naluri yang menjadi kesadaran diri manusia dapat menuntun pada
kehidupan (immateri). Bahkan jika intuisi dapat meluas dan mendominasi
manusia, ia dapat memberi petunjuk dalam hal-hal vital yang disebut elan vital.

Lebih lanjut disebutkan, pada diri manusia terdapat intuisi yang bersifat
intraintelektual dan supraintelektual. Yang pertama adalah intuisi yang menyertai
pikiran dan masuk pikiran manusia melalui indera. Yang kedua adalah intuisi
yang tumbuh pada diri manusia tanpa didahului keterangan logis dan tidak
bergantung pada pengamatan indera.

Jika keduanya dapat melakukan interaksi secara intens, akan memberi
kemungkinan pada intuisi intraintelektual meningkat lebih tinggi lagi setelah
terdominasi oleh intuisi supraintelektual. Bila sesorang telah didominasi intuisi
supraintelektual maka kemauan dan dorongannya (elan vital)nya tidak terbatas
pada persepsi bendawi yang nisbi, melainkan akan dapat meningkat pada serapan-
serapan pengetahuan yang bersifat mutlak (Suryadipura, 1993: 123).

Masalahnya ialah apa bukti yang dapat diterima. Pengetahuan intuitif
memeiliki karakter yang berbeda dengan pengatahuan rasional yang dapat diukur
kebenarannya dengan kualifikasi logis dan rasional, ataupun pengetahuan empirik
(inderawi) yang dapat diukur dengan kualifikasi eksak dan kuantitatif.

David Truebood, sebagaimana dikutip Syukur, menjelaskan bahwa, paling
tidak ada tiga hal yang harus dipenuhi agar kebenaran intuitif ini dapat diterima.
Pertama, moralitas subyek atau penerima pengetahuan, sebab tidak setiap orang
dapat mengikuti penyelidikannya secara kritis.

Kedua, akal sehat. Penilaian kevalidan pengetahuan intuitif sesorang dapat
ditinjau dari sudut penalaran akal sehat, adakah fakta-fakta pengetahuan itu dapat
dinalar (reasonable) atau tidak. Sebab pada akhirnya kita harus kembali pada akal,

karena akal merupakan hakim terakhir.

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

112



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Ketiga, keahlian subyek secara tepat. Mengingat pengetahuan intuitif bukan
seperti pengetahuan pada umumnya, maka untuk menilai kebenarannya harus
melihat pada subyek penerimanya, adakah ia memiliki keahlian pada bidang itu.
Lebih lanjut dikatakan bahwa, intuisi yang baik adalah intuisi orang-orang-orang
yang sudah berpengalaman dan berkecimpung dalam bidang tertentu. Sebab
fungsi metodologi maupun sistematika berpikir yang berupa logika tidak untuk
memimpin pikiran agar bekerja setelah dihadapkan pada obyeknya, melainkan
untuk mempertajam pikiran sebelum memulai penyelidikan (Syukur, 2002: 124).

Teori-teori ini sepertinya telah terbukti. Bukankah dalam sejarah ilmu
pengetahuan Islam, telah banyak disaksikan ilmuan, filosof sufi yang brilian. Al-
Farabi misalnya, adalah seorang filosof, pemikir, yang telah banyak membaca dan
menulis buku-buku dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai
seorang sufi.

Kemudian kita kenal juga Ilkhwan al-Shafa, seperti ditulis Jalaluddin
Rahmat, adalah kelompok gerakan sufi. Mereka berkumpul, berdiskusi, dan
merekam pembicaraan mereka ke dalam 51 risalah yang sampai ke zaman ini.
Dalam risalah itu, mereka bukan saja membicarakan masalah tauhid, akhlak, dan
kesucian, tetapi juga mendiskusikan gelombang suara, gerhana, kimia, dan
fenomena-fenomena alam lainnya. Mereka tidak hanya mengulas dialektika
Sokrates, tetapi juga kezuhudan Al bin Abi Thalib (Jalaluddin Rahmat, 1991:
216).

Dengan melihat kenyataan di atas, maka secara hipotesis bisa dikatakan
bahwa semakin seseorang terbenam dalam pekerjaan penalaran dan
keintelektualannya, maka dia juga akan semakin rindu dan butuh kepada

kehangatan spiritualitas.

Jihad Politik
Jihad dalam syariat Islam mempunyai makna yang sangat luas, yaitu segala
bentuk usaha maksimal untuk penerapan ajaran Islam dan pemberantasan

kejahatan serta kezaliman, baik terhadap diri sendiri maupun selainnya. Ulama

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

113



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

fikih membagi jihad menjadi tiga bentuk, yaitu: berjihad memerangi musuh secara
nyata, berjihad melawan setan, dan berjihad terhadap diri sendiri.

Jihad dalam pengertian umum di atas mencakup juga seluruh jenis ibadah
yang bersifat lahir dan batin, sebagaimana dicontohkan dalam sejarah perjuangan
Nabi Muhammad saw. selama di Mekah dan Madinah. Di samping pengertian
umum tersebut, ada juga pengertian khusus yang dikemukakan para ulama. Imam
Syafi’i mendefinisikan jihad, yaitu memerangi kaum kafir untuk menegakkan
Islam. Atau dengan mengorbankan harta dan jiwa untuk menegakkan Islam,
mempertahankan wilayah/negara dan penindasan penguasa yang zalim.
Pengertian jihad secara khusus inilah yang secara luas dibicarakan dalam kitab-
kitab fikih yang senantiasa dikaitkan dengan pertempuran, peperanngan, dan
ekspedisi atau ekspansi militer (Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam 2, 1994: 315).

Para sufi tidak hanya dituntut untuk berjihad dalam makna umum saja tetapi
juga tidak boleh lepas dari jihad dalam makna khusus. Tasawwuf pada masa
sekarang tidak lagi menjauhi kekuasaan, sebagaimana dilakukan oleh sebagian
sufi klasik. Akan tetapi tanpil di tengah percaturan politik dan masuk dalam
kekuasaan. Menjauhi kekuasaan, politik dan jihad menunjukkan kelemahan.

Tarekat Sanusiah dalam sejarah, menurut Stoddard, telah menjadi kekuatan
besar dalam banyak perjuangan yang terjadi di Afrika Utara, telah berhasil
memukul mundur penjajah Perancis dan mengusir Inggris dari Libia. Tarikat ini
tak henti-hentinya bekerja dengan pendidikan kerohanian, disiplin tinggi,
menggali sumur-sumur baru, dan memajukan perniagaan yang menarik orang-
orang ke dalam pahamnya (Stoddard, 1966: 56-57).

Fazlur Rahman menyatakan bahwa tarekat Sanusiah menanamkan disiplin
tinggi dan aktif dalam medan perjuangan hidup, baik sosial, politik maupun
ekonomi. Pengikutnya dilatth menggunakan senjata dan menjadi ekonom.
Gerakannya berada pada perjuangan dan pembaharuan, dan programnya lebih
berada dalam batasan positivisme moral dan kesejahteraan sosial daripada

batasan-batasan spiritual keakhiratan, memberantas penyelewengan moral, sosial

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

114



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

keagamaan. Fazlur Rahman menyebutkan tarekat Sanusiah sebagai neo-sufime
(Rahman, 1979: 207-208).

Turki Usmani di masa jayanya, juga tidak terlepas dari para sufi dan
tarekatnya. Tarekat yang paling berpengaruh ketika itu ialah tarekat Baktesyi.
Tarekat ini merupakan tarekat yang didalami oleh para tentara militer. Para Sufi
dengan ajaran tarekatnya sangat giat memberikan semangat kepada para penguasa
dan tentaranya untuk berjihad menegakkan agama dan melebarkan sayap hingga
hampir menguasai separuh benua Eropa.

Selanjutnya kita diingatkan dengan proses kemerdekaan Republik
Indonesia. Aqib Suminto menyebutkan bahwa tarekat pernah dijadikan basis
perjuangan melawan penjajah. Para pengikut tarekat pernah mengadakan
pemberontakan di Cianjur (1885 M), peristiwa Cilegon Banten (1888 M), dan
Peristiwa Garut (1919 M) (Syukur, 2002: 117).

Sebelumnya juga di nusantara ini, kita kenal Syekh Yusuf. Ia adalah seorang
ulama, sufi dan pejuang abad ke-17 asal Kerajaan Gowa (Sulawesi Selatan).
Syekh Yusuf yang telah mempelajari beberapa tarekat namun lebih terkenal
dengan tarekat Khalwatiyahnya. Ketika hijrah ke Kerajaan Banten, beliau
berjuang di sana bersama dengan Sultan Agung Tirtayasa melawan penjajah
Belanda. Dan karena perlawanannya kepada Kolonial Belanda, Ia ditangkap dan
diasingkan ke Ceylon, Srilangka. Tetapi karena pengaruhnya masih sangat besar,
Kolonial Belanda kemudian pengasingannya dipindahkan ke Cafe Town, Afrika
Selatan. Di Afrika Selatan juga masih tetap melanjutkan perjuangan. Di sana
beliau berjuang mengangkat martabat manusia dengan berusaha memperjuangkan
hak-hak asasi manusia, memperjuangkan persamaan dari ketidakadilan (Sultan,
2006: 29-39).

Ini membuktikan bahwa sufi, tasawwuf ataupun tarekat tidak menghalangi
untuk berjihad baik itu dalam makna umum ataupun dalam makna khusus.
Bahkan jika ajaran tasawwuf dan kesufian bisa menghiasi para penguasa dan elit-

elit politik, maka akan membuat pemerintahan akan semakin kokoh dan jauh dari

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

115



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

penyelewengan-penyelewengan. Karenanya keberadaan tasawwuf dan tanggung
jawabnya dalam kehidupan politik dan jihad di dunia ini sangat diharapkan dan
dibutuhkan.

SIMPULAN

Tasawwuf merupakan salah satu bagian dari ajaran Islam, yang
keilmuannya lahir di kemudian hari melalui proses yang panjang dengan dinamika
dan perkembangannya sendiri. Secara esensial tasawwuf mempunyai ajaran
sosial, namun selama ini sebagian masih bersifat passif dan kadang-kadang
sebatas sikap kesalehan individual belum sampai pada tingkat kesalehan sosial. Ini
merupakan akses dari pemahaman yang tidak kontekstual terhadap ajaran
Tasawuf

Sufi dalam ber-tasawwuf seharusnya tidak hanya bersifat passif, namun
dituntut untuk bersikat aktif dalam memecahkan semua problema kehidupan,
seperti kehampaan spiritual, dekadensi moral, persolan politik, dan lainnya.
Bahkan jihad dalam memperjuangkan agama dan negara dalam bentuk fisik, para
sufi tidak boleh ketinggalan.

Tasawwuf bukan lagi menjadi tempat pelarian bagi sebagian orang, namum
merupakan suatu keharusan yang sangat perlu diperhatikan oleh semua orang agar
tidak menjadi momok dan penghalang dalam perbaikan dan perkembangan

manusia itu sendiri sebagai subyek dan obyek.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Qur’an al-Karim.

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. 1994. Ewnsiklopedi Islam. J1d. 2. Cet. III;
Jakarta: Ikhtiar Baru van Hoeve.

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. 1994. Ewnsiklopedi Islam. J1d. 5. Cet. III;
Jakarta: Ikhtiar Baru van Hoeve.

Hajaj, Muhammad Fauqi 1992. Al-Tasawwuf al-Islami wa al-Akhlag. Cet. I,
Kairo: t.p.

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

116



Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 10 Nomor 01 2020; pp. 98-117; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Hawari, Dadang. 1995. A/-Qur’an Ilmu Kedokteran dan Kesehatan Jiwa. Dana
Bhakti Prima Yasa: Yogyakarta.

Mughni, Syafiq A. “Paradigma Tasawwuf dan Masa Depan Islam” Makalah
Orasi Pengukuhan Guru Besar. http:/kawulagusti.blogspot.com/2007/01/
paradigma-tasawwuf-masa-depan-islam.html (15 Januari 2010).

Nadvi, Muzaffaruddin. 1984. Muslim Thought and It’s Source, terj. Adang
Afandi, Pemikiran Muslim dan Sumber. Cet. I, Bandung: Pustaka.

Nasr, Sayyid Hosein. 1985. Tasawwuf Dulu dan Sekarang. Yogyakarta: Pustka
Pelajar.

Nasution, Harun. 1978. Filsafat dan Mistisisme dalam Islam. Cet. 11; Jakarta:
Bulan Bintang.

Nasution, Harun. 1986. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. J1d. 11. Cet. VI;
Jakarta: Bulan Bintang

Rahman, Fazlur. 1979. Islam. USA: The University of Chicago Press.
Rahmat, Jalaluddin. 1991. Islam Alternatif. Bandung: Mizan.
Shihab, M. Quraish. 1997. Wawasan al-Qur’an. Cet. VI; Bandung: Mizan.

Stoddard, Lothrop. 1966. The New World of Islam, terj. Dunia Baru Islam.
Jakarta: T.p.

Sultan, Sahib. 2006.s Allah dan Jalan Mendekatkan Diri Kepadanya dalam
Konsepsi Syekh Yusuf, Cet. 3; Makassar: Yapma Makassar.

Suryadipura, R. Paryana. 1993. Alam Pikiran. Jakarta: Bumi Aksara.

Syukur, HM. Amin. 2002. Menggugat Tasawuf Cet. 1I; Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Syukur, H.M. Amin. 1997. Zuhud di Abad Moderen. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Jrhad Sufi

Muhammad Amin Sahib

117


http://kawulagusti.blogspot.com/2007/01/%20paradigma-tasawuf-masa-depan-islam.html%20(15
http://kawulagusti.blogspot.com/2007/01/%20paradigma-tasawuf-masa-depan-islam.html%20(15

