Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur
(Studi Pada Masyarakat Etnik Jawa dan Bali di Desa Balirejo)

Ramdana®”, Jeanny Maria Fatimah? Muhammad Farid®

1 Universitas Hasanuddin, Indonesia
2 Universitas Hasanuddin, Indonesia
3 Universitas Hasanuddin, Indonesia

ramdanaminangkasi@gmail.com
Jeanny@gmail.com
Muhammadfarid@gmail.com

Avrtikel History:
Received 21 September 2021
Received in Revised 1 Juni 2022
Accepted 18 Juni 2022

ABSTRACT

Multicultural society as a supporter of an intercultural communication that makes Balirejo
Village community relations continues to run harmoniously even though they live side by side
with different cultures. This study aims to determine the process of intercultural communication
in the transmigration area by the people of Balirejo Village, Angkona District, South Sulawesi
Province. To reveal this phenomenon, the author uses qualitative research methods using the
social interaction model to see human behavior and interactions that can be distinguished
because they are displayed through the communication process. To get the data, the writer uses
three data collection techniques, namely observation, in-depth interviews and documentation
review. The results of this study found that there has been a reciprocal adaptation between
Javanese and Balinese ethnicities as immigrants in East Luwu Regency and residing in Balirejo
Village. The existence of mutual respect and respect between ethnic groups allows each of these
ethnic groups to carry out their respective cultures. People from ethnic Javanese and Balinese
during the dialogue can use Javanese, Balinese or Indonesian with a typical East Luwu dialect.
So far the relationship between the two ethnic groups has been going on without any significant
obstacles because each ethnic group has accepted each other as they are.

Keywords: Multicultural Society, Intercultural Communication, Javanese and Balinese Ethnics.

ABSTRAK
Masyarakat Multikultur sebagai pendukung terjalinnya sebuah komunikasi antarbudaya yang
menjadikan hubungan masyarakat Desa Balirejo terus berjalan harmonis meskipun hidup
berdampingan dengan kebudayaan yang berbeda. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui
proses komunikasi antarbudaya di daerah transmigrasi oleh masyarakat Desa Balirejo
Kecamatan Angkona Provinsi Sulawesi Selatan. Untuk mengungkap fenomena tersebut,
penulis menggunakan metode penelitian kualitatif dengan menggunakan model Interaksi sosial
untuk melihat perilaku dan interaksi manusia yang dapat diperbedakan karena ditampilkan
melalui proses komunikasinya. Untuk mendapatkan data, penulis menggunakan tiga teknik
pengumpulan data, yaitu observasi, wawancara mendalam dan telaah dokumentasi. Hasil
penelitian ini menemukan telah terjadi adaptasi timbal balik antara etnik Jawa dan Bali sebagai
pendatang di Kabupaten Luwu Timur dan bertempat tinggal di Desa Balirejo. Adanya sikap
saling menghargai dan menghormati antara etnik memungkinkan setiap kelompok etnik

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

tersebut untuk menjalankan kebudayaannya masing-masing. Masyarakat dari etnik Jawa
dengan Bali saat berdialog dapat menggunakan bahasa Jawa, bahasa Bali atau bahasa
Indonesia dengan dialeg khas Luwu Timur. Hubungan antara kedua etnik tersebut sejauh ini
telah berlangsung tanpa hambatan yang berarti karena masing-masing etnik telah saling
menerima apa adanya.

Kata Kunci : Masyarakat Multikultur, Komunikasi Antarbudaya, Etnik Jawa dan Bali

PENDAHULUAN

Budaya pada dasarnya merupakan nilai-nilai yang muncul dari proses interaksi
antar individu. Nilai-nilai ini diakui baik secara langsung maupun tidak, seiring dengan
waktu yang dilalui dalam interaksi tersebut. Bahkan terkadang sebuah nilai tersebut
berlangsung di dalam alam bawah sadar individudan diwariskan pada generasi
berikutnya (Nasrullah, 2012). Melalui komunikasi antarbudaya, diberikan pemahaman
bahwa dalam proses komunikasi hendaknya mempertimbangkan apa yang dimaksud
dengan keunikan perkembangan pendudukan menjadi catatan penting dalam konteks
budaya dan komunikasi. Pembahasan soal lokasi dan keunikan masyarakat menjadi
topik khusus untuk dicermati (Nasrullah, 2012). Tentunya komunikasi dan budaya
adalah satu kesatuan yang akan selalu berjalan berdampingan, karena Negara Indonesia
sendiri kebudayaan yang diwariskan oleh para pendahulu bangsa Indonesia. Negara
Indonesia secara ideologis menerapkan nilai dan prinsip Pancasila dalam kehidupan
masyarakatnya. Ideologi Pancasila dengan semboyan ‘“Bhinneka Tunggal Ika”
merupakan suatu harapan luhur bangsa Indonesia yang perlu direalisasikan dalam
kondisi kemajemukan masyarakat (Suparlan, 2013).

Bangsa Indonesia terkenal sebagai bangsa yang majemuk atau heterogen.
Beraneka ragam suku bangsa, budaya, agama, dan adat istiadat (tradisi). Semua itu
tercermin dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Indonesia. Misalnya dalam upacara
adat, rumah adat, baju adat, nyayian dan tarian daerah, alat musik, dan makanan khas.
Konsep kebudayaan Indonesia dibangun oleh pendahulu bangsa Indonesia. Konsep
kebudayaan disini mengacu kepada nilai-nilai yang dipahami, dianut, dan dipedomani
bersama oleh bangsa Indonesia. Nilai-nilai inilah yang kemudian dianggap sebagai nilai
luhur, sebagai acuan pembangunan Indonesia. Nilai-nilai itu antara lain adalah taqwa,

iman, kebenaran, tertib, setia kawan, harmoni, rukun, disiplin, harga diri, tenggang

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

rasa, ramah tamah, ikhtiar, kompetitif, kebersamaan. dan kreatif. Nilai-nilai itu ada
dalam budaya etnik yang ada di Indonesia. Nilai nilai tersebut dianggap sebagai
puncak-puncak kebudayaan daerah, sebagaimana sifat/ciri khas kebudayaan suatu
bangsa Indonesia (IDRIS, 2020).

Ada lebih dari 300 kelompok etnik di Indonesia di mana 95 persen dari jumlah
tersebut merupakan keturunan asli Indonesia. Orang Jawa merupakan kelompok etnik
terbesar di Indonesia dengan perkiraan jumlah sekitar 40 persen dari total populasi.
Orang Jawa terkonsentrasi di Pulau Jawa namun jutaan orang Jawa telah bermigrasi ke
pulau-pulau lain di seluruh Nusantara karena program transmigrasi. Orang Sunda,
Melayu, dan Madura adalah kelompok terbesar berikutnya di negara Indonesia. Banyak
kelompok etnik, terutama di Kalimantan dan Papua, hanya memiliki ratusan anggota
yang sebagian besar berbahasa lokal yang termasuk dalam keluarga bahasa
Austronesia, terutama di Papua. Populasi orang Tionghoa berjumlah kurang dari satu
persen dari total populasi penduduk Indonesia. Ada dua keturunan terbesar orang
Tionghoa di Indonesia yaitu yang berbicara dalam berbagai dialek Cina, terutama
Hokkien dan Hakka (Antarbudaya, 2018).

Klasifikasi kelompok etnik di Indonesia tidak kaku. karena dalam beberapa kasus
tidak jelas karena pengaruh migrasi, pengaruh budaya, dan bahasa, contoh beberapa
orang mungkin menganggap orang Banten dan Cirebon merupakan bagian dari orang
Jawa, namun yang lain berpendapat bahwa orang Banten dan Cirebon adalah kelompok
etnik yang berbeda sama sekali karena mereka memiliki dialek yang berbeda. Ini sama
halnya dengan orang Baduy yang banyak berbagi kesamaan budaya dengan orang
Sunda, contoh etnisitas hibrida adalah orang-orang Betawi, tidak hanya berasal dari
perkawinan antara orang-orang yang berbeda di Indonesia tetapi juga dengan migran
Arab, Cina, dan India sejak era kolonial Batavia (Jakarta).

Kenyataannya beberapa tahun terakhir, menunjukkan realita berbeda dengan
prinsip kebhinnekaan tersebut. Konflik horizontal antar etnik dan antar umat beragama
sering mewarnai kehidupan masyarakat. Komunikasi antarbudaya merupakan proses

interaksi antara orang Yyang berbeda kebudayaan. Komunikasi antarbudaya

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

berpengaruh terhadap aktivitas komunikasi. Apa makna pesan verbal dan nonverbal
menurut budaya-budaya yang bersangkutan, apa yang layak dikomunikasikan
bagaimana cara mengkomunikasikannya. Masalah kesukubangsaan merupakan kajian
yang sangat penting karena sebagian besar dari Negara-negaradi dunia ini bersifat
multietnis.

Komunikasi antaretnis terjadi apabila terjadi perpindahan tempat atau migrasi
dari etnik yang berbeda ke wilayah atau daerah yang mempunyai etnis yang berbeda.
Disitulah terjadi yang dinamakan komunikasi antar etnik. Ketika pendatang tersebut
mereka perlu melakukan adaptasi di daerah tersebut baik dari segi adat, bahasa dan
budaya dan lain-lainnya. Dalam proses adaptasi tersebut akan muncul kesulitan-
kesulitan yang akan ditemui, baik secara kognitif maupun efektif. Masalah
kesukubangsaan merupakan kajian yang sangat penting karena sebagian besar dari
negara-negara di dunia ini bersifat multi etnis. Di antara sekitar 175 negara anggota
Perserikatan Bangsa-Bangsa, hanya 12 negara yang penduduknya kurang lebih
homogen. Karena itu masalah kesukubangsaan merupakan masalah global.

Adaptasi atau penyesuaian diri suatu kelompok imigran ke dalam masyarakat
pribumi yang berbeda budayanya terjadi melalui beberapa proses. Ketika imigran
berinteraksi dengan lingkungan baru yang berbeda budaya untuk jangka waktu yang
lama maka akan terjadi proses resosialisai atau akulturasi. Secara bertahap imigran
akan menemukan pola baru dalam pemikiran dan perilaku. Interaksi yang terjadi setiap
hari dengan pribumi menyebabkan imigran memahami perbedaan dan persamaan
dengan lingkungan barunya. Pendatang mulai memahami lingkungan barunya dan
mengadopsi beberapa norma dan nilai masyarakat pribumi.

Dalam sejarah kebudayaan manusia proses akulturasi telah terjadi dalam masa-
masa yang silam. Biasanya suatu masyarakat hidup yang bertetangga dengan
masyarakat lainnya dan antara mereka terjadi hubungan-hubungan, mungkin dalam
perdagangan, pemerintahan dan sebagainya. Saat menjalin hubungan tersebut akan
muncul beberapa masalah, antara lain: (1) Unsur-unsur kebudayaan asing manakah

yang mudah diterima, (2) Unsur-unsur kebudayaan asing manakah yang sulit diterima,

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

(3) Individu-individu manakah yang dengan cepat menerima unsur-unsur yang baru
dan (4) Ketegangan-ketegangan apakah yang timbul sebagai akulturasi tersebut
(Heryadi & Silvana, 2013).

Beberapa etnis yang berada di Indonesia mempunyai perbedaan yang mudah
dikenali sehingga relatif mudah dibedakan. Seperti Etnis Batak, Minang, Jawa, Sunda
dan Bali. Contoh Dialek Batak mempunyai intonasi yang tinggi, keras dan lugas.
Dialek Sunda dan Jawa relatif sama, dari sudut intonasinya yang halus dan lemah
lembut hanya saja dalam kosa kata yang relatif berbeda dan cara pelafalannya. Desa
Balirejo yang terletak di wilayah kecamatan Angkona Kabupaten Luwu Timur,
Merupakan Desa yang penduduknya mayoritas beragama Hindu, di dominasi oleh
suku Bali. Di lihat dari namanya Bali Rejo, berasal dari kata Bali dan Rejo, dimana
Bali memiliki arti orang bali dan rejo artinya ramai jadi desa balirejo diberi nama
balirejo karena ramai oleh orang bali. Meskipun di dominasi oleh orang bali,
masyarakat desa balirejo juga masih hidup berdampingan dengan masyarakat lain
yang berbeda budaya yaitu masyarakat dengan etnik jawa dan bugis. Perbedaan ini
menjadikan Desa Bali Rejo yang memiliki akar budaya yang kuat sebagai kekayaan
Kabupaten Luwu Timur yang mengandung ajaran Filosofis serta rasa kegotong
royongan, Nasionalisme, persatuan/ kesatuan yang adi luhung.

Masyarakat bali di desa balirejo sangat melestarikan kekhasan adat istiadat
mereka dan pihak-pihak yang ingin mereformasi adat istiadat lokal dan meyesuaikan
praktik-praktik itu dengan konsepsi mereka tentang hinduisme. Kebudayaan mereka
terus terjaga dengan berkembangnya pembangunan tempat ibadah dengan arsitektur
yang khas dan wilayah yang memadai. Pekerjaan masyarakat sendiri didominasi oleh
petani, pemandangan sawah yang terletak di desa tersebut menambah keindahan dari
bangunan tempat ibadah mereka. Masyarakat desa balirejo menunjukkan suatu
kenyataan lingkungan yang multietnik dan multiagama (Islam dan hindu) setiap etnik
di desa Balirejo dapat dikategorikan sebagai pendatang, dan pada dasarnya tidak ada
yang bertindak sebagai tuan rumah, namun desa tersebut didominasi oleh masyarakat

bali. Kondisi masyarakat semacam ini seperti, sebagai pendatang yang memiliki

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

kesadaran tentang batas-batas kebudayaan akan semakin sulit dipertahankan secara
fisik. Dengan kata lain, masing-masing mereka memiliki masa lalu yang berbeda-beda
yang telah ditinggalkan dan dihadirkan dalam bentuk-bentuk simbolik yang bervariasi
satu dengan yang lain di Desa Balirejo.

Penelitian terdahulu dari penelitian ini adalah penelitian dari Anita Febiyana
dan Ade Tuti Turistiati dengan judul “Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat
Multikultur (Studi Kasus pada Karyawan Warga Negara Jepang dan Indonesia di PT.
Tokyo Land Indonesia)” dari Institut Ilmu Sosial dan Manajemen STIAM pada tahun
2019 yang membahas mengenai komunikasi antarbudaya maupun komunikasi lintas
budaya. Subjek penelitian tersebut beraneka ragam misalnya komunikasi antar etnis
yang berbeda di Indonesia, antar orang Indonesia dengan bangsa lain, ataupun antar
etnik di luar Indonesia. Pada penelitian ini peneliti menulis mengenai komunikasi
antarbudaya yang dilakukan oleh dua etnik dalam suatu daerah transmigrasi yang
bukan asal daerah asli mereka masing-masing. Metode penelitian itu pun berbeda, ada
yang menggunakan pendekatan kuantitatif atau kualitatif dengan pendekatan yang
berbeda pula. Misalnya fenomenologi, studi kasus dan sebagainya. Dalam penelitian
ini menggunkan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan etnografi komunikasi
(Febiyana & Turistiati, 2019).

Penelitian ini dilakukan untuk melihat bagaimana komunikasi yang terjadi
dalam proses adaptasi pada masyarakat etnis Jawa dan Bali di Desa Balirejo yang
merupakan desa Imigrasi dalam suatu masyarakat yang multikultur. Penelitian ini
dianggap menarik oleh peneliti karena interaksi yang terbangun telah menunjukkan
sifat integrative antar suku, namun bagaimana komponen-komponen perilaku dan
kebudayaan dari etnis Jawa dan Bali dapat beradaptasi dengan lingkungan sekitarnya
perlu diselami lebih jauh.

Adapun rumusan masalah dari penelitian ini adalah “ Bagaimana proses
komunikasi antarbudaya di daerah transmigrasi oleh masyarakat Desa Balirejo

Kecamatan Angkona Provinsi Sulawesi selatan”.

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif. sebab yang akan dikaji,
merupakan keadaan atau peristiwa budaya yang muncul di tengah tengah masyarakat
sebagai mahluk sosial. Dalam penelitian kualitatif peran peneliti adalah sebagai
instrument utama dalam pengumpulan data yang harus mengidentifikasi nilai, asumsi,
dan prasangka pribadi pada awal penelitian. Selaras dengan pendapat Creswell yang
menyatakan bahwa jenis penelitian kualitatif merupakan upaya eksplorasi dan
memahami suatu peristiwa.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif etnografi
komunikasi. Metode ini dipilih karena dapat menggambarkan, menjelaskan dan
membangun hubungan dari kategori-kategori dan data yang ditemukan. Kondisi ini
sesuai dengan tujuan dari studi etnografi komunikasi untuk menggambarkan,
menganalisis dan menjelaskan perilaku komunikasi dari suatu kelompok sosial.
Sesuai pendapat Hymes (dalam Littlejohn, 2010: 194) maka penelitian ini melihat
pola komunikasi dengan anggotanya, berbicara dengan komunitas, situasi berbicara,
kejadian waktu berbicara, komponen kegiatan berbicara, aturan berbicara dan fungsi
bicara dalam komunitas (Haryono, 2016).

Fokus penelitian ini adalah mengkaji, memahami secara menyeluruh dan
mendalam bagaimana perilaku komunikasi masyarakat Desa Balirejo Kecamatan
Angkona Kabupaten Luwu Timur sebagai masyarakat tutur yang terjadi secara
alamiah, bagaimana aktivitas proses komunikasi keseharian masyarakat yang terjadi,
bagaimana relativitas bahasa yang digunakan dapat berfungsi sebagai sebuah pola
komunikasi yang baku. Kajian berikutnya adalah bagaimana sebuah identitas sosial
dapat terbentuk di antara perbedaan budaya dan bahasa yang ada pada masyarakat
sekitarnya di wilayah Desa Balirejo dan bagaimana proses pewarisan identitas sosial
tersebut dapat terjadi kepada generasi berikutnya.

Subjek penelitian ini adalah masyarakat yang tinggal di Desa Balirejo
Kecamatan Angkona Kabupaten Luwu Timur. Sedangkan objek penelitian ini adalah
masyarakat Etnik Jawa dan Bali yang ada di Desa Balirejo. Dalam proses

pengumpulan data di lapangan, penulis menggunakan sebanyak 10 informan yang

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

merupakan tokoh-tokoh masyarakat Desa Balirejo, memahami permasalahan
penelitian yang ingin dijawab dan memahami proses komunikasi antarbudaya yang di
desa tersebut.

Untuk mengumpulkan data dalam penelitian ini menggunakan participant
observe atau pengamatan berperan serta dengan introspeksi, wawancara mendalam,
dan telaah dokumen. Untuk menguji kemantapan dan keabsahan data yang telah
berhasil dikumpulkan, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi data. Menurut
Patton, triangulasi data adalah usaha membandingkan dan mengecek balik derajat
kepercayaan suatu informasi yang diperoleh melalui waktu dan alat yang berbeda
dalam metode kualitatif. Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan triangulasi
sumber dengan cara membandingkan data hasil pengamatan di lokasi penelitian
dengan hasil wawancara dari para informan, juga membandingkan hasil wawancara
dengan isi suatu dokumen seperti data demografis Desa Balirejo, dokumen
masyarakat etnik Jawa dan Bali, catatan hasil pertemuan dengan pemangku adat,
tokoh masyarakat dan tokoh agama, dan sumber sekunder berupa data sejarah dari
kantor Desa Balirejo Kecamatan Angkona Kabupaten Luwu Timur.

Mempelajari suatu kebudayaan, baik kebudayaan kompleks dari unit hubungan
yang lebih kecil dan yang lebih akrab, seperti kelompok etnik, organisasi pendidikan,
akan ditemukan bahwa sejumlah segi yang komplek dan saling berkaitan, berperan
didalamnya khususnya pada tingkat masyarakat yang luas, sedemikian banyaknya
unsur-unsur yang berperan, sehingga sulit untuk melakukan identifikasi dan
kategorisasi. Beberapa dimensi yang paling mendasar dari kebudayaan adalah bahasa,
adat istiadat, kehidupan keluarga, cara berpakaian, cara makan, struktur kelas, orientasi
politik, agama, falsafah ekonomi,

keyakinan dan sistem lainnya. Unsur-unsur ini tidaklah terpisahkan dari yang
lain, tetapi sebaliknya saling berinteraksi sehingga menciptakan sistem budaya
tersendiri. Misalnya dalam asumsi masyarakat, kecenderungan untuk mempunyai
banyak anak tidak saja dapat dijelaskan dari adat kebiasaan tetapi juga dari segi

ekonomi, agama, kesehatan dan tingkat teknologi dari masyarakat yang bersangkutan.

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Kesadaran akan eksistensi dan hakekat kebudayaan atau subbudaya baru muncul
apabila: Seseorang anggota kebudayaan melakukan pelanggaran terhadap standar-
standar yang selama ini berlaku atau diharapkan masyarakat ketika bertemu secara
kebetulan dengan seseorang yang berasal dari kebudayaan lain, dan berdasarkan
pengamatan ternyata tingkah lakunya sangat berbeda dengan tingkah laku yang selama
ini dikenal atau dilakukan. Dalam kedua peristiwa tersebut, dapat diketahui bahwa “ada
sesuatu yang salah” sehingga menimbulkan perasaan tidak nyaman, walaupun kadang-
kadang merasa tidak tahu pasti mengapa demikian. Karena sudah terbiasa dengan
kebudayaan sendiri, maka kebanyakan orang menjadi tidak sadar akan hakekat sub
budayanya. Sehingga orang mudah mengkonsumsi bahwa, apa yang ada atau terjadi
adalah memang seharusnya demikian. Kebudayaan atau subbudaya dari unit sosial
apapun selalu berubah dengan berjalannya waktu. Eksistensinya tidak dalam suatu
keadaan yang vakum. Masing-masing orang terlibat dalam sejumlah hubungan,
kelompok atau organisasi. Setiap kali seseorang berhubungan dengan orang lain, maka
ia membawa serta kebudayaan atau subbudaya dari kelompoknya sebagai latar
belakang. Apabila sebagai individu ia berubah, maka perubahan itu sedikit banyak
akan berdampak pada kebudayaan kelompoknya. Dalam hal ini ia bertindak sebagai
pembaharu kebudayaan. Perubahan dapat berlangsung secara wajar, alami,
revolusioner, dan disengaja

Model yang telah digunakan untuk memahami proses perubahan yang terjadi
waktu transisi, baik di dalam maupun antarbudaya menurut LaFromboise & Gerton
yaitu yg pertama adalah Asimilasi (assimilation), terjadi ketika individu melepaskan
identitas kulturnya dan menuju pada masyarakat yang lebih besar. Kelompok yang
tidak dominan mungkin akan terserap kedalam arus budaya yang lebih mantap, atau
mungkin banyak kelompok yang akan menyatu dan membentuk masyarakat baru
(melting spot). Individu seringkali menderita karena perasaan terasing dan terisolasi
sampai mereka diterima dan merasa benar-benar melebur di dalam budaya yang baru.
yang kedua adalah Akulturasi (acculturations), perubahan budaya akibat dari hubungan

langsung dan terus menerus antara dua kelompok budaya. Berlawanan dengan asimilasi

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

(yang menekankan bahwa orang pada akhirnya akan menjadi anggota penuh kelompok
budaya mayoritas dan kehilangan identifikasi dengan budaya asalnya), model
akulturasi menekankan bahwa orang akan menjadi partisipan yang kompeten dalam
budaya mayoritas dan pada saat bersamaan tetap diidentifikasi sebagai anggota budaya
minoritas.

Model ketiga adalah Alternasi (alternation), yakni mengetahui dan memahami
dua kultur berbeda. Disini individu dapat mengubah tingkah laku mereka untuk
menyesuaikan diri pada sebuah konteks sosial tertentu. Berbeda dengan asimilasi dan
akulturasi, alternasi lebih mempertahankan hubungan positif dengan kedua budaya.
Model keempat adalah Multikulturalisme (multicultural), yakni mengajukan
pendekatan pluralistik untuk memahami dua budaya atau lebih. Orang dapat
mempertahankan identitas mereka yang menonjol dan pada saat bersamaan
bekerjasama dengan orang lain dengan budaya yang berbeda untuk mencapai
kebutuhan nasional bersama. John Berry (1993) seorang psikolog lintas budaya yakin
bahwa sebuah masyarakat yang multikultural akan mendorong semua kelompok untuk
mempertahankan  dan/atau =~ mengembangkan identitas  kelompok  mereka,
mengembangkan penerimaan dan toleransi terhadap kelompok lain, terlibat dalam
hubungan dan kegiatan berbagi antar kelompok, mempelajari bahasa satu sama lain.

Model terakhir adalah Fusi (fusion), yakni merefleksikan asumsi yang
melatarbelakangi melting pot yang mengimplikasikan bahwa budaya-budaya yang
berbatasan, baik secara ekonomi, politik, atau geografis akan melebur bersama sampai
tidak bisa dibedakan dan membentuk sebuah kultur baru dan tidak ada superioritas
budaya. Riset yang dilakukan oleh seorang psikolog sosial Amerika bernama Donald
Campbell dan koleganya (Brewer & Campbell,1976) menyatakan bahwa orang di
semua budaya memiliki kecenderungan untuk mempercayai bahwa apa yang terjadi di
budayanya adalah “natural” dan “benar” dan bahwa apa yang terjadi di budaya lain
adalah “tidak natural” dan “tidak benar”. Kelompok ini mempersepsikan bahwa adat
istiadat budayanya adalah valid secara universal; yaitu bahwa apa yang baik untuk

siapapun, berperilaku memihak pada kelompok budaya mereka, merasa bangga pada

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

10


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

kelompok budaya mereka, dan memusuhi kelompok budaya lainnya. Pada
kenyataannya, banyak budaya yang mendefinisikan kata manusia dengan refrensi pada
kelompok budayanya sendiri. Implikasinya adalah bahwa orang dari budaya lain tidak
dipersepsikan sebagai manusia seutuhnya. Sehingga dapat ditarik kesimpulan bahwa
kebudayaan adalah hasil buah budi manusia untuk mencapai kesempurnaan hidup
(Ramdana, 2021).

Teori yang digunakan dalam penelitian ini adalah teori Interaksi sosial. Teori ini
bermakna bahwa manusia merupakan makhluk sosial, dimana manusia saling
bergantung dan membutuhkan individu lain atau makhluk lainnya dalam kehidupan
sosialnya. Dalam hidup bermasyarakat, manusia dituntut untuk berinteraksi dengan
sesama secara baik agar tercipta masyarakat yang tentram dan damai. Secara etimologis,
interaksi terdiri dari dua kata, yakni action (aksi) dan inter (antara) (Teori Interaksi
Sosial - Penelusuran Google, n.d.). Jadi, Interaksi adalah suatu rangkaian tingkah laku
yang terjadi antara dua orang atau lebih dari dua atau beberapa orang yang saling
mengadakan respons secar timbal balik. Oleh karena itu, interaksi dapat pula diartikan
sebagai saling mempengaruhi perilaku masing-masing. Hal ini bisa terjadi antara
individu dan individu lain, antara individu dan kelompok, atau antara kelompok dan
kelompok lain. Interaksi sosial dapat diartikan sebagai hubungan-hubungan sosial yang
dinamis. Hubungan sosial yang dimaksud dapat berupa hubungan antar individu yang
satu dengan individu lainnya, antara kelompok yang satu dengan kelompok lainnya,
maupun antara kelompok dengan individu. Dalam interaksi juga terdapat simbol, di
mana simbol diartikan sebagai sesuatu yang nilai atau maknanya diberikan kepadannya
oleh mereka yang menggunakannya. Menurut H. Bonner, interaksi sosial adalah suatu
hubungan antara dua atau lebih individu manusia, dimana kelakuan individu yang satu
mempengaruhi, mengubah atau memperbaiki kelakuan individu yang lain atau
sebaliknya. Definisi ini menggambarkan kelangsungan timbal-baliknya interaksi sosial
antara dua atau lebih manusia itu (Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma - Google
Books, n.d.).

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

11


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Interaksi sosial merupakan kunci dari semua kehidupan sosial, tanpa interaksi
sosial tidak ada kehidupan bersama. Bertemunya orang perorangan secara badaniah
belaka tidak akan menghasilkan pergaulan hidup dalam suatu kelompok sosial.
Pergaulan hidup semacam itu baru akan terjadi apabila orang-orang perorangan atau
kelompok-kelompok manusia bekerja sama, saling berbicara, dan seterusnya untuk
mencapai suatu tujuan bersama, mengadakan persaingan, pertikaian dan lain
sebagainya. Bentuk-bentuk interaksi dapat berupa kerjasama, persaingan dan bahkan
dapat juga berbentuk pertentangan atau pertikaian. Kerjasama Beberapa orang sosiolog
menganggap bahwa kerjasama merupakan bentuk interaksi sosial yang pokok.
Kerjasama timbul karena orientasi orang perorangan terhadap kelompoknya dan
kelompok lainnya.

Kerjasama mungkin akan bertambah kuat apabila ada bahaya luar yang
mengancam atau ada tindakan-tindakan lain yang menyinggung kesetian yang secara
tradisional atau institusional telah tertanam di dalam kelompok, dalam diri seorang
atau segolongan orang. Kerja sama akan bertambah kuat apabila ada bahaya luar yang
mengancam atau ada tindakan-tindakan institusional telah tertanam di dalam kelompok,
dalam diri seorang atau segolongan orang. Kerja sama dapat bersifat agresif apabila
kelompok dalam jangka waktu yang lama mengalami kekecewaan sebagai akibat
perasaan tidak puas, karena keinginan- keinginan pokoknya tidak dapat terpenuhi oleh
karena adanya rintangan-rintangan yang bersumber dari luar kelompok itu keadaan
tersebut menjadi lebih tajam lagi apabila kelompok demikian merasa tersinggung atau
dirugikan sistem kepercayaan atau dalam salah satu bidang sensitif dalam kebudayaan.
Bentuk dan pola-pola kerja sama dapat dijumpai pada semua kelompok manusia.
Kebiasaan-kebiasaan dan sikap-sikap demikian dimulai sejak masa kanak-kanak di
dalam kehidupan keluarga atau kelompok-kelompok kekerabatan. Betuk kerja sama
tersebut berkembang apabila orang dapat digerakkan untuk mencapai suatu tujuan
bersama dan harus ada kesadaran bahwa tujuan tersebut di kemudian hari mempunyai
manfaat bagi semua. Juga harus ada iklim yang menyenangkan dalam pembagian

kerja serta balas jasa yang akan diterima. Dalam perkembangan selanjutnya, keahlian-

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

12


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

keahlian tertentu diperlukan bagi mereka yang bekerja sama, agar rencana kerja samanya
dapat terlaksana dengan baik.

Kerja sama timbul karena orientasi orang perorangan terhadap kelompoknya dan
kelompok lainnya kerja sama mungkin akan bertambah kuat apabila ada bahaya luar
yang mengancam atau ada tindakan-tindakan luar yang menyinggung kesetiaan yang
secara tradisonal atau institusional telah tertanam di dalam kelompok, dalam diri
seseorang atau segolongan orang. Kerja sama dapat bersifat agresif apabila
kelompok dam jangka waktu yang lama mengalami kekecewaan sebagai akibat
perasaan tidak puas, karena keinginan-keinginan pokoknya tak dapat terpenuhi oleh
karena adanya rintangan-rintangan yang bersumber dari luar kelompok itu. Sehubungan
dengan pelaksanaan kerjasama, dalam bukunya Soerjono Soekanto ada lima bentuk
kerjasama, yaitu: a) Kerukunan yang mencakup gotong-royong dan tolong-menolong, b)
Bargaining, yaitu pelaksanaan perjanjian mengenai pertukaran barang-barang dan jasa-
jasa antara dua organisasi atau lebih, c) Ko-optasi (co-optation), yakni suatu proses
penerimaan unsur-unsur baru dalam kepemimpinan atau pelaksanaan politik dalam
suatu organisasi, sebagai salah satu cara untuk menghindari terjadinya kegoncangan
dalam stabilitas organisasi yang bersangkutan, d) Koalisi (coalition), yaitu kombinasi
antara dua organisasi atau lebih yang mempunyai tujuan-tujuan yang sama.

Koalisi dapat menghasilkan keadaan yang tidak stabil untuk sementara waktu,
karena dua organisasi atau lebih tersebut kemungkinan mempunyai struktur yang tidak
sama antara satu dengan lainnya. Akan tetapi karena maksud utama adalah untuk
mencapai satu atau beberapa tujuan bersama, maka sifatnya adalah kooperatif, Joint-
ventrue, vyaitu kerjasama dalam pengusahaan proyek-proyek tertentu, misalnya
pengeboran minyak, pertambangan batu bara, perfilman, perhotelan. Selanjutnya adalah
Persaingan, persaingan atau competition dapat diartikan sebagai suatu proses sosial,
dimana individu atau kelompok-kelompok manusia yang bersaing, mencari keuntungan
melalui bidang-bidang kehidupan yang pada suatu masa tertentu menjadi pusat
perhatian umum (baik perseorangan maupun kelompok manusia) dengan cara menarik

perhatian publik atau dengan mempertajam prasangka yang telah ada, tanpa

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

13


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

mempergunakan ancaman atau kekerasan. Persaingan mempunyai dua tipe umum
yakni, orang perorangan atau individu secara langsung bersaing untuk memperoleh
kedudukan tertentu di dalam suatu organisasi.

Persaingan adalah suatu perjuangan atau struggle dari pihak-pihak untuk
mencapai suatu tujuan tertentu. Suatu ciri dari persaingan adalah perjuangan
menyingkirkan pihak lawan itu dilakukan secara damai atau secara fair-play, artinya
selalu mejunjung tinggi batas keharusan. Persaingan dapat terjadi dalam segala bidang
kehidupan, misalnya: bidang Ekonomi dan perdagangan, kedudukan, kekuasaan, dan
sebagainya. Selain persaingan, pertentangan atau pertikaian pertentangan atau pertikaian
adalah suatu proses sosial dimana individu atau kelompok berusaha untuk memenuhi
tujuannya dengan jalan menantang pihak lawan yang disertai dengan ancaman atau
kekerasan. Sebab musabab atau akar-akar dari pertentangan antara lain Perbedaan antara
individu-individu. Perbedaan pendirian dan perasaan mungkin akan melahirkan
bentrokan antara mereka. Perbedaan kebudayaan, perbedaan kepribadian dari orang
perorangan tergantung pula dari pola-pola kebudayaan yang menjadi latar belakang
pembentukan serta perkembangan kepribadian tersebut. Perbedaan kepentingan,
perbedaan kepentingan antara individu maupun kelompok merupakan sumber lain dari
perubahan sosial. Perubahan sosial yang berlangsung dengan cepat untuk sementara
waktu akan mengubah nilai-nilai yang ada dalam masyarakat. Pertentangan-
pertentangan yang menyangkut suatu tujuan, atau kepentingan, sepanjang tidak
berlawanan dengan pola-pola hubungan sosial di dalam struktur sosialn yang tertentu,

maka pertentangan-pertentangan tersebut bersifat positif (Wirawan, n.d.).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Temuan Penelitian

Desa Balirejo dengan luas wilayah 36.000 ha/ m? dan jumlah penduduk sebanyak
520 KK, atau 1890 Jiwa. Dengan uraian laki-laki 983 orang, dan perempuan 907 orang,
terletak di ujung Desa Sumber Agung, untuk lebih jelasnya mengenai lokasi ini dapat
dilihat dari batas-batasnya sebagai berikut :

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

14


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

a. Sebelah Utara : Desa Sumber Agung

b. Sebelah Selatan : Desa Solo

c. Sebelah Barat : Desa Argomulyo

d. Sebelah Timur : Desa Tawakua

Berdasarkan letak geografis Desa Balirejo, yang kondisi lingkungannya yaitu
sebagian tanah persawahan dan perkebunan dengan klasifikasi tanah yang subur yang di

kelola ole masyarakat sebagai petani.

Tabel 1. Jumlah penduduk setiap Suku Desa Balirejo

No NAMA SUKU PENDUDUK
Jml KK Lk Pr Jml L+P
1 Jawa 60 106 97 203
2 Bali 459 877 810 1687
JUMLAH 1890

Sumber: Profil Desa Balirejo

Desa Balirejo mayoritas penduduknya bersuku Bali dilihat dari tabel 1 jumlah
penduduk laki-laki 877 jiwa, dan perempuan dengan jumlah penduduknya 810 jiwa.
Sedangkan suku Jawa di Desa Balirejo sangat minoritas dilihat dari tabel jumlah
penduduk laki-laki 106 jiwa dan perempuan berjumlah 97 jiwa. Dengan demikian suku
Bali di Balirejo mendominasi suku lainnya, mereka mampu hidup berdampingan

walaupun memiliki perbedaan Budaya, Agama dan kebiasaan-kebiasaan lainnya.

Desa Balirejo memiliki kondisi lingkungan (alamnya) yang sebagian besar
adalah tanah persawahan dan perkebunan dengan klasifikasi tanah yang subur dan
dikelola oleh masyarakat setempat. Sehingga tidak heran jika warga masyarakatnya

memiliki pekerjaan yang didominasi oleh Petani.

Hasil penelitian terhadap masyarakat multikultural adalah Masyarakat Balirejo
sangat menjaga hubungan masing-masing sesama warga dengan cara saling memahami
antara satu sama lain. Dengan adanya karakteristik yang berbeda antara mereka,
perbedaan tersebut bukanlah sesuatu yang harus di permasalahkan atau dikhawatirkan.
Justru dengan bersatunya berbagai masyarakat di Nusantara sehingga bendera
Indonesia bisa dikibarkan. Memiliki keragaman dalam masyarakat juga bisa membuat

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

15


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

kita banyak belajar tentang sebuah kebudayaan, agama, dan lain sebagainya. Seperti

yang diungkapkan pak Gede Kamayasa dalam wawancara dengan peneliti yaitu:

“Kami disini tidak memiliki perbedaan yang signifikan karena kita saling
mengerti saja. Mengenai bahasa sendiri kita berbaur, bahkan orang jawa
sendiri kadang mengikuti bahasa kami begitupun sebaliknya. Sebagai
bukti, keadaan kami aman-aman saja kalau terjadi kekacauan berarti kami
tidak menerapkan pemahaman agama kami masing-masing. Agama dan
budaya masih terus kami terapkan di sini.”

Masyarakat Desa Balirejo telah hidup berdampingan selama bertahun-tahun
lamanya, maka tidak bisa dipungkiri bahwa mereka telah saling berbaur satu sama lain.
Dengan begitu mereka bisa menjalin hubungan dengan mudah tersebut. Seperti yang
diungkapkan oleh pak muchtaram dalam wawancara bersama peneliti yaitu:

“Kehidupan kami di Desa Balirejo hidup berdampingan dengan secara
akur, aman, dan tidak ada perselisihan. Budaya kami sendiri tidak
keberaatn akan adanya perbedaan tersebut. Kegiatan keagamaan pun kami
masih melakukan adat dan kebiasaan kami seperti Genderi yaitu seperti
kelahiran bayi lima hari ada kegiatan, dan juga pada saat ada orang
meninggal tujuh hari disitulah ada kegiatan genderi tersebut di sertai
pengajian juga. Sama halnya ketika acara pernikahan. Jadi adat dan
kebiasaan orang jawa pun juga masih kita bawa dan lakukan sampai saat
ini di tempat ini. Toleransi juga masih sangat kuat di sini, kami menghargai
kegiatan budaya lain, terkadang kami juga ikut serta dalam kegiatan
mereka yang tidak bertentangan dengan adat dan kebiasaan kami sendiri.”

Semua kegiatan yang mereka bawa dari daerah asal mereka tetap dilakukan dan
dilestarikan di Desa Balirejo, dengan begitu kebudayaan mereka tidak akan mati dan
pudar meskipun telah keluar dari daerah asal mereka. Selaku pemangku adat Desa
Balirejo pak nyoman subawa dan pak Ketut Artawan menjelaskan bahwa budaya
mereka tidak akan terkikis meskipun kami telah berpindah kesini, karena dengan saling
menjaga, memahami satu sama lain, saling menghormati dan menghargai kebudayaan
dan adat-istiadat masing-masing, apa yang kami bawa akan terus bertahan dan dapat
dilestarikan. Seperti yang diungkapkannya sebagai berikut:

“Mengenai Budaya, kami disini punya rombongan sangat besar, jadi

budaya itu tetap kami rancang disini. Kami semua berkumpul lalu membuat

suatu aturan adat agar adat yang kami tulis lalu dibukukan dan itu tidak
boleh dilanggar. Jadi ikatan adat itu yang memperkuat identitas kita.

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

16


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Dalam beriteraksi sesama masyarakat yang berbeda budaya, itu saja, kita
harus bersifat patriotisme, berkepribadian pancasila, saling menghormati
visi misi agama orang lain, menghormati prinsip-prinsip budaya yang
berbeda, artinya kita itu harus berjiwa nasional dan toleransi. Jangan
budaya kita diunggulkan lalu budaya lain diremehkan, jadi kita harus
menghormati budaya lain, agama, adat-istiadat orang lain. Jadi seperti itu
kami dapat mempertahankan budaya kami sendiri yaitu saling menjaga satu
sama lain. Sebelumnya kami dan suku jawa yang ada disini memang sudah
kenal karena dari tempat kami berasal disana pun kami hidup
berdampingan jadi ketika pindah kesini kita hidup berdampingan lagi sudah
tidak ada masalah karena kami sudah saling memahami dan mengerti satu
sama lainnya. Bahkan disini juga dulu ada suku bugis, Cuma hanya satu
dua orang.”

Kegiatan apapun yang mereka lakukan, tidak pernah terjadi ganggun dari luar
maupun dari dalam karena pada dasarnya mereka sudah menanamkan saling percaya

terhadap satu sama lain. Seperti yang diungkapkan oleh ibu Luhdaniati sebagai berikut:

“Menurut saya perbedaan budaya antara kami sesama warga patut untuk
saling menghargai satu sama lain, saling membantu ketika ada acara
pernikahan, kecuali kegiatan adat dip pura atau di masjid kami tidak ikut
tetapi saling menghargai masing-masing. Dan itulah cara kami sehingga
dapat mempertahankan budaya kami yaitu dengan saling menghargai dan
menghormati satu sama lain. Tidak ikut mencampuri dan menerima dengan
baik budaya orang lain. Misalnya kalau ada kegiatan ngaben, budaya lain,
misalnya orang jawa, mereka tidak pernah ada rasa terganggu, komplain,
mereka tetap menjaga. “

Bahkan orang asing yang masuk ke Desa Balirejo mengakui baiknya hubungan
antar sesama warga dan sesama umat beragama yang terjalin di Desa Balirejo. Masing-
masing mereka aktif dalam berbagai kegiatan kebudayaan dan keagamaan. Selain itu
ada juga masyarakat yang menjalani hubungan pernikahan dengan perbedaan agama
dan budaya. Salah satu informan peneliti yang menjelaskan hal tersebut
mengungkapkan pengalamannya selama hidup di Desa Balirejo. Seperti yang
diungkapkan oleh ibu Puji Astuti dalam wawancara bersama peneliti yaitu :

“Saya sendiri sebenarnya masih bersuku Jawa meskipun sudah menikah

dengan suami yang bersuku Bali, dan anak-anak pun ikut ke bapaknya

dengan suku Bali. Agama saya pun berbeda dengan suami saya, waktu kami

menikah pun dua kali, secara adat Bali dan secara Islam. Menurut saya
hubungan sesama warga disini sangat rukun, saya awalnya hanya takut

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

17


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

tidak bisa beradaptasi. Itulah salahnya saya, karena saya belum akrab
sama keluarga, tetangga lainnya, saya sudah menikah dengan orang sini,
makanya yang saya kenal hanya keluarga dan tetangga depan rumah saja
ada orang bali dan orang toraja. Makanya saya merasa bahwa akan susah
akrab dengan orang sekitar, tetapi mau tidak mau saya harus beradaptasi
sama orang disekitar saya. Setelah ikut berbaur dengan mereka ternyata
masyarakat disini sangat menjaga hubungan satu sama lain meskipun
berbeda budaya, mereka saling memahami dan menghargai kegiatan
masing-masing”’

Pengalaman yang diceritakan oleh ibu Puji menjelaskan bahwa bagaimana pun
keadaan atau kondisi yang sedang dijalani bisa tetap bertahan dengan ikut arus
kehidupan yang sedang kita hadapi karena dengan begitu orang lain juga dapat
menerima kita dengan baik pula. Interaksi timbal balik tanpa adanya keberatan satu
sama lain akan membawa masyarakat menjadi lebih terbuka dengan orang lain dan
saling memahami apa saja yang boleh di campuri dan apa saja yang harus dihindari
ketika menjalin hubungan dalam lingkungan yang berbeda adat dan kebiasaan budaya
yang berbeda. Seperti yang diungkapkan oleh pak Nyoman Wijaya sebagai Parisada

yang mengatur jalannya agama di Desa Balirejo yaitu:

“Kalau mangenai adat dan budaya, ketika kita ke Pura itu kita pakai
budaya kita sendiri budaya hindu nusantara, kalau kita berkumpul dengan
umat muslim, ya kita juga ikut pakai peci, jadi kita saling menghargai satu
sama lain karena agama hindu sendiri memberikan kebebasan dalam
berpakaian kita bisa ikut orang lain untuk menghormati orang lain.
Sebenarnya budaya itu memang diwariskan dari nenek moyang, Bali itu
punya budaya khusus atau khas, kadang kita ke pura itu pakai pakaian
adat, dan ciri umat hindu di Bali itu kami pertahankan sampai disini. Kalau
bersama secara umum kami juga ikut budaya yang umum, misalnya budaya
Sulawesi mana ya kita ikut budayanya. Artinya kita tidak harus tegang,
dimanapun kita harus pakai budaya kita, khusus kalau keummatan ya kita
pakai budaya bali nusantara dan hindu nusantara, kalau ada pertemuan-
pertemuan seperti waktu lalu, adanya Bisanu parisade seluruh Sulawesi
selatan kami mengundang umat muslim dan pimpinan umatnya, jadi kami
ikut menggunakan peci, jadi ya kita selalu sesuaikan untuk saling
menghargai antara umat dan budaya supaya budaya kita pun terpelihara
juga dengan baik, toleransi kita berjalan baik juga sesama umat. Yang
penting kita hidup di Indonesia ini butuh adanya toleransi, saling
menghargai, itulah intinya dan yang paling penting.”

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

18


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Masyarakat Multikultural pada dasarnya sebuah konsep budaya yang
mengedepankan sebuah toleransi akan adanya perbedaan dalam masyarakat yang
mencakup perbedaan suku, budaya, agama, adat-istiadat, hingga perbedaan pandangan
politik. Dengan begitu masyarakat akan hidup damai dalam kehidupannya, sehingga
mereka bisa lebih transparan juga menampakkan perbedaan yang mereka miliki.
Karena masing-masing sudah menanamkan jiwa sosial sehingga dalam interaksi
mereka sehari-hari pun selalu terjaga dalam keharmonisan. Seperti keterangan dari ibu

Made Arianti yaitu :

“Saya dalam berbahasa dan bergaul semuanya baik-baik saja dan berjalan
lancar, karena saya juga disinikan, saya orangnya sosial yah, saya tidak
pernah terlalu pelit, lalu saya juga tidak pernah mengganggu teman, jadi
saya tidak mudah berselisih dengan orang lain. Saya juga orangnya suka
humor, jadi saya bisa biasa-biasa saja, karena saya mudah bergaul, seperti
anak muda sendiri dianggap saya mamanya, jadi dia merasa biasa disini,
walaupun kadang diBilang suara saya besar, karena memang sudah seperti
ini dari sananya, jadi mereka tidak terganggu”.

“Budaya kami juga disini terus berkembang, malah lebih kental disini saya
lihat daripada di Bali. Kami lebih nyaman juga tinggal di sini, karena saya
sendiri pribadi kalau merantau tetap nyaman dimanapun saya tinggal,
mungkin karena pergaulan saya yang mudah beradaptasi dengan orang
lain. Orang lain pun tidak pernah merasa risih atau terganggu dengan saya
meskipun kami berbeda dari agama, adat dan kebiasaan, kami saling
menerima masing-masing, tidak pernah ada komentar yang bagaimana-
bagaimana. Bahkan kami saling mengingatkan dalam urusan kami masing-
masing. Paling kami pelajari bahasa nya saja kalau kami mau berpindah
dan beradaptasi dengan orang baru, karena kami tidak tahu nantinya
berkomunikasi kalau tidak tahu bahasa mereka, jadi seperti saya yang
sudah merantau ke sengkang juga, saya belajar juga bahasa orang bugis.
Meskipun begitu saya tidak pernah lupa dengan bahasa saya sendiri,
bahasa Bali.”

Masyarakat Balirejo sangat menekankan agar supaya tidak terjadi perubahan
terhadap budaya mereka sendiri meskipun telah ikut berbaur dengan masyarakat lain.
Karena Etnik Bali sendiri tidak hanya terikat pada identitas budaya, tetapi juga pada
identitas agama, yakni agama Hindu. Pada gilirannya, keyakinan terhadap agama
Hindu inilah yang melahirkan berbagai macam tradisi, adat, budaya, kesenian, dan lain

sebagainya yang memiliki karakteristik yang khas, yang merupakan perpaduan antara

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

19


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

tradisi dan agama. Etnik Bali mempunyai agama yang dibungkus oleh kebudayaan.
Dengan begitu budaya mereka sangat kuat karena jalan berdampingan dengan agama
mereka. Pak ketut sendiri mejelaskan bagaimana Etnik Bali sangat mempertahankan
kepercayaan mereka baik dalam agama, budaya, dan adat-istiadat mereka.
Sebagaimana penjelasan pak Ketut dalam wawancara sebagai berikut:
“Di desa Balirejo sendiri kami menjalin akulturasi, cara mempertahankan
kami yaitu dengan membentuk beberapa perkumpulan, kami tetap pada
perkumpulan kami, misalkan golongan kasta nya dia kasta Brahmana, ada
Ksatria, itu tetap dijalankan. Kasta itu masih berlaku cuman tidak ada
perbedaan , kalau dulu kan masih berlaku itu perbedaan kasta, kalau
sekarang itu sudah tidak berlaku. Sekarang dalam suatu perkumpulan itu
terdiri dari kasta-kasta itu, artinya kelompoknya dia, seperti contohnya
kasta Dewa, kumpulannya dia itu ada khusus Pura dewa, artinya dia tidak
menghilangkan budayanya dia. Dari beberapa kasta itu kami tetap satu,
tidak ada perbedaan, cuman kami hanya melestarikan budaya masing-

masing kasta. Ibaratnya kalau binatang kan tidak mengalami kepunahan,
dia tetap dilestarikan.”

Masyarakat Bali memang sudah tidak mengedapankan masalah kasta karena itu
merupakan hal yang lumrah dan tidak berpengaruh lagi bagi kehidupan mereka, namun
kasta tersebut tetap harus dijalankan sebagaimana mestinya sesuai pemahaman dan
kebudayaan masing-masing kasta. Kasta sudah tidak dijadikan lagi sebagai pembeda
antara satu dengan lainnya, akan tetapi dijadikan sebagai acuan dalam menajalankan

sebuah ritual keagamaan dan ritual adat-isitiadat.

Salah satu representasi yang dilakukan masyarakat Balirejo adalah dengan
menjadi masyarakat multicultural yang mempertahankan identitas mereka dengan
melakukan atau mengajukan pendekatan pluralistik untuk memahami dua budaya atau
lebih. Orang dapat mempertahankan identitas mereka yang menonjol dan pada. saat
bersamaan bekerjasama dengan orang lain dengan budaya yang berbeda untuk

mencapai kebutuhan nasional bersama.

SIMPULAN

Interaksi antara etnik Jawa dan Bali di Desa Balirejo sebagai pendatang telah
berlangsung selama berpuluh tahun lamanya sejak tahun 1978 pada saat program

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

20


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

transmigrasi yang dilakukan oleh pemerintah. Setelah melewati kurun waktu tersebut
telah terjadi adaptasi timbal balik antara kedua etnik tersebut. Masyarakat dari etnik
Jawa telah menerima kebiasaan etnik Bali seperti penggunaan bahasa jawa ataupun bali
saat berdialog dengan sesama, melakukan adat istiadat etnik Jawa maupun etnik Bali,
membuat dan mengkonsumsi makanan khas oleh kedua etnik tersebut. Sementara
masyarakat etnik jawa dan bali banyak diantaranya yang menguasai bahasa darietnik
berbeda karena kebiasaan saling berkomunikasi jadi mereka mengetahui bahasa satu
sama lain. bercocok tanam padi sawah, beternak ikan di kolam, membuat panganan
khas jawa dan bali. Acara kesenian yang dibawakan oleh etnik Bali sering pula
ditonton oleh masyarakat etnik Jawa.

Adanya sikap saling menghargai dan menghormati antar kelompok yang berbeda
etnik memungkinkan setiap kelompok etnik untuk dapat menjalankan kebudayaannya
masing-masing. Kondisi masyarakat yang telah berintegrasi ini disokong oleh adanya
kesamaan agama yang semakin mempersatukan dua etnis yang berbeda ditambah
adanya pernikahan campur yang menambah kokohnya pilar integrasi. Penduduk
Imigrasi Desa Balirejo yang berasal dari etnik selain Jawa dan Bali umumnya
memahami bahasa Indonesia, bahasa Jawa dan bahasa Bali dengan logat masyarakat
Luwu Timur. Penduduk etnik Jawa di Imigrasi biasanya menggunakan bahasa jawa
saat berdialog dengan sesama etnik jawa, namun saat berdialog dengan penduduk dari
etnik Bali bahasa yang digunakan bisa bahasa bali, jawa atau bahasa Indonesia dialek
khas luwu timur. Sementara itu apabila penduduk Imigrasi Bali dari etnik Bali berdialog
dengan orang dari etnik lain selain etnik Jawa biasanya menggunakan bahasa Bali atau
bahasa Jawa dialek khas masyarakat Luwu Timur.

Komunikasi antar etnik masyarakat Desa Balirejo sebagai pendatang sejauh ini
berlangsung cukup harmonis tanpa ada konflik yang berarti. Hubungan antaretnik
tersebut berlangsung tanpa hambatan yang berarti karena masing-masing etnik telah
saling menerima apa adanya. Berdasarkan temuan-temuan di lapangan, dalam laporan
penelitian ini dapat disampaikan saran-saran sebagai berikut: (a) Pihak pemerintah

daerah diharapkan dapat memelihara hubungan yang harmonis antar berbagai etnik di

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

21


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

desa Balirejo dan menghormati kebudayaan yang berasal dari luar Desa Balirejo, karena
kabupaten luwu timur sebagian besar masyarakatnya adalah pendatang yang bukan
merupakan masyarakat asli dari Luwu Timur. seperti yang telah berlangsung sejauh ini.
(b) Setiap kelompok etnik tetap saling menghormati kebudayaan lain, keadaam ini
diharapkan dapat meredam potensi konflik.

DAFTAR PUSTAKA

Antarbudaya, P. K. D. K. (2018). ANTARBUDAYA,PRASANGKA KONFLIK DAN
KOMUNIKASI. 700.

Febiyana, A., & Turistiati, A. T. (2019). KOMUNIKASI ANTARBUDAYA DALAM
MASYARAKAT MULTIKULTUR (Studi Kasus pada Karyawan Warga Negara
Jepang dan Indonesia di PT. Tokyu Land Indonesia). LUGAS Jurnal Komunikasi,
3(1), 33-44. https://doi.org/10.31334/1jk.v3i1.414

Haryono, A. (2016). ETNOGRAFI KOMUNIKASI: Konsep, Metode, dan Contoh
Penelitian Pola Komunikasi. http://repository.unej.ac.id/handle/123456789/75278

Heryadi, H., & Silvana, H. (2013). Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat
Multikultur. Jurnal Kajian Komunikasi, 1(2), 95.
https://doi.org/10.24198/jkk.v1i1.6034

Idris, S. (2020). Komunikasi Antarbudaya Pada Masyarakat Multikultural Di Desa Oi
Bura Kecamatan Tambora Kabupaten Bima.
http://repository.ummat.ac.id/id/eprint/1086

Nasrullah, R. (2012). Komunikasi Antar Budaya : Di Era Budaya Siber (Vol. 3, Issue

2). Prenada Media.
https://www.google.co.id/books/edition/Komunikasi_Antar_Budaya/EdbFDwWAA

QBAJ?hI=id&gbpv=1&dg=Rulli Nasrullah%2C Komunikasi
Antarbudaya&pg=PR1&printsec=frontcover&bsg=Rulli Nasrullah%2C

Komunikasi Antarbudaya

Ramdana. (2021). Representasi Indetitas Etnik Bali di Desa Balirejo ( Studi
Komunikasi Antarbudaya). Universitas Hasanuddin.

Suparlan, E. (2013). Komunikasi antar budaya dan agama, Desa Tawakua, Etnik Bali
dan Jawa. UIN Alauddin Makassar.

Teori-teori Sosial dalam Tiga Paradigma - Google Books. (n.d.). Retrieved September

11, 2021, from
https://www.google.co.id/books/edition/Teori_teori_Sosial_dalam_Tiga_Paradigm
a

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

22


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 12 Nomor 01 Tahun 2022; pp. 01-23; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Teori Interaksi Sosial - Penelusuran Google. (n.d.). Retrieved September 14,
2021,from

https://www.google.com/search?g=teori+interaksi+sosial&oqg=teori+&ags=chrom

£.0.69i5912j69i57j69i59j0i131i433i512)69i6013.3223j0j7&sourceid=chrome&ie=
UTF-8

Wirawan, I. B. (Ida B. (n.d.). Teori-teori sosial dalam tiga paradigma. 325.

Komunikasi Antarbudaya dalam Masyarakat Multikultur;
Ramdana*, Jeanny Maria Fatimah, Muhammad Farid

23


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

