Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah
di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Majene, Sulawesi Barat, Indonesia

nirwanwahyudi.ar@stainmajene.ac.id

Acrtikel History:
Received Februari 2023
Received in Revised Juni 2023
Accepted Juni 2023

ABSTRACT

This article reveals the existence of the Indonesian Natural Islamic Boarding School as a da'wah
institution and its contribution to the development of da'wah in Harapan Village, Barru Regency. The
author uses qualitative research methods with a phenomenological paradigm. The background to the
existence of the Indonesian Nature Islamic Boarding School is expressed through the because-motive
and the in-order-to-motive. The contribution of the Indonesian Nature Islamic Boarding School to the
development of da'wah in Harapan Village, Barru Regency, includes the fields of irsyad, tabligh,
administration, and most significantly in the field of tatwhir. Several supporting and inhibiting factors
were identified related to the development of da'wah by the Indonesian Nature Islamic Boarding School
in Harapan Village, Barru Regency. Supporting factors include a strategic location located in the
midpoint zone of Indonesia; Managers and coaches with diverse knowledge and experience
backgrounds, and the existence of varied and productive business units. However, there are also
inhibiting factors which include: The orientation of Islamic boarding schools which still tends to focus
on internal development or students; The number of students from the local village is still less than 50%;
and Lack of concrete cooperation between pesantren administrators and the local village/hamlet
government.

Keywords: Da'wah Institute; Existence of Islamic Boarding Schools; Indonesian Nature Islamic Boarding
School

ABSTRAK

Artikel ini mengungkapkan eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai lembaga dakwah dan
kontribusinya terhadap pengembangan dakwah di Desa Harapan, Kabupaten Barru. Metode penelitian
kualitatif dengan paradigma fenomenologis digunakan oleh penulis. Latar belakang eksistensi Pesantren
Alam Indonesia diungkapkan melalui motif sebab (because-motif) dan motif tujuannya (in-order-to
motive). Kontribusi Pesantren Alam Indonesia terhadap pengembangan dakwah di Desa Harapan,
Kabupaten Barru meliputi bidang irsyad, tabligh, tadbir, dan paling signifikan pada bidang tatwhir.
Beberapa faktor pendukung dan penghambat teridentifikasi terkait dengan pengembangan dakwah oleh
Pesantren Alam Indonesia di Desa Harapan, Kabupaten Barru. Faktor pendukung meliputi lokasi yang
strategis, terletak dalam zona kawasan titik tengah Indonesia; Pengelola dan pembina dengan latar
belakang ilmu dan pengalaman yang beragam; dan Adanya unit-unit usaha yang variatif dan produktif.
Namun, terdapat juga faktor-faktor penghambat yang meliputi: Orientasi pendidikan pesantren yang
masih cenderung fokus pada pembinaan internal atau santri; Jumlah santri yang berasal dari desa
setempat masih kurang dari 50%; dan Kurangnya kerjasama konkret antara pengelola pesantren dengan
pemerintah desa/dusun setempat.

Kata Kunci: Eksistensi Pesantren; Lembaga Dakwah; Pesantren Alam Indonesia

FEksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru
Nirwan Wahyudi AR


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index
mailto:nirwanwahyudi.ar@stainmajene.ac.id

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

PENDAHULUAN

Kementerian Agama RI merilis 36.517 pesantren per Januari 2023 yang terpencar di
seantero provinsi dengan total santri 4.089.269, baik yang mukim maupun nonmukim. Data itu
menandakan kuantitas pesantren mengalami peningkatan signifikan. Menurut Sutomo yang
dikutip Sholeh, sedikitnya ada lima keunggulan pesantren yang menjadikannya eksis dan terus
diminati. Pertama, kontrol dan atensi guru terhadap santri bersifat langsung karena adanya
sistem asrama; kedua, kekariban antara guru dengan santri; Kketiga, lulusan pesantren dapat
diserap ke berbagai lapangan kerja; keempat, pola hidup guru/pembina yang bersahaja;
dan kelima, layanan pendidikan yang relatif terjangkau oleh masyarakat umum (Sholeh, 2007).

Pesantren memiliki kekhasan dari segi nilai atau karakter yang ditumbuh- kembangkan,
antara lain: sistem pendidikan dengan pendekatan holistik, kebebasan terpimpin, kemandirian,
menjunjung kebersamaan, pengabdian dan takzim kepada orang tua dan guru (Agus, 2018;
Rumainur et al., 2022). Aneka potensi dan keunikan tesebut menjadi aset pesantren dalam
upaya menjaga eksistensinya sejak arus kolonialisasi, modernisasi, globalisasi, hingga
digitalisasi dewasa ini.

Keberadaan pesantren jauh sebelum Indonesia dinyatakan merdeka dan sudah bertahan
berabad-abad lamanya. Selama itu pula, pesantren menempati posisi vital dalam masyarakat
(Wahyudi AR, 2022). Selain sebagai basis pendidikan Islam, pesantren juga menjadi pos
perjuangan meraih kemerdekaan sekaligus benteng pertahanan melawan kolonialisme
(Kusdiana, 2014; Umar, 2014). Oleh karena itu, tidak berlebihan menyebut pesantren sebagai
lembaga pendidikan dan penyiaran Islam yang merakyat secara historis-empiris, bahkan bisa
dikatakan pesantren manunggal dengan masyarakat.

Berdirinya pesantren di suatu daerah, terutama pada kawasan pedesaan, umumnya
didasari oleh setidaknya dua faktor. Pertama, adanya salah seorang dari suatu kelompok
masyarakat yang diakui memenuhi kriteria sebagai ulama dan akhlaknya patut diteladani
sehingga masyarakat mendatangi dan belajar padanya. Kedua, ketiadaan sosok ulama dan
wadah masyarakat belajar atau memperdalam ilmu agama, menggerakkan orang lain (dari luar
komunitas) untuk mengisi kekosongan tersebut.

Faktor kedua di atas tampaknya dilakoni oleh pendiri Pesantren Alam Indonesia,
pesantren pertama di Desa Harapan Kabupaten Barru. Predikat “kota santri” disematkan kepada
Kabupaten Barru karena keberadaan sejumlah pondok pesantren di dalamnya, termasuk

Pesantren Darud Da’wah wal Irsyad Mangkoso (Latif, 2019; Zaenong, 2017). Berdirinya

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru
Nirwan Wahyudi AR


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Pesantren Alam Indonesia pada tahun 2013 semakin meneguhkan predikat tersebut sekaligus
berperan mengisi kekosongan lembaga pendidikan agama Islam berbasis pesantren di Desa
Harapan.

Desa Harapan merupakan satu di antara sejumlah wilayah pelosok pegunungan di
Kabupaten Barru dengan potensi serta kekayaan alam yang melimpah. Namun di sisi lain,
pengembangan dakwah Islam di desa yang notabene seluruh penduduknya beragama Islam
tersebut, cenderung tidak sepesat dibandingkan misalnya dengan pengembangan potensi wisata
alamnya. Berdasarkan observasi awal pada aspek ritual- formalnya, ditemukan sejumlah
fenomena: 1) mayoritas masjid belum dikelola secara manajerial; 2) sangat minim majelis
taklim dan bahkan belum ada lembaga remaja masjid; 3) mayoritas masjid belum mampu
menjadwalkan khatib jumat dan penceramah Ramadan; 4) minim dai dari luar desa yang
mengisi kekosongan ceramah rutin di masjid; dan 5) minimnya jemaah salat fardu termasuk
salat jumat di sejumlah masjid.

Kesadaran akan fenomena-fenomena tersebut menggerakkan calon peneliti untuk
menelaah bagaimana eksistensi dan kontribusi Pesantren Alam Indonesia sebagai pesantren
pertama dan satu-satunya di Desa Harapan Kabupaten Barru dalam mengembangkan dakwah,
khususnya terkait sejumlah problem sosial-keagamaan yang telah dijabarkan.

Penulis menelusuri publikasi ilmiah secara daring, ditemukan dua kajian terdahulu yang
menjadikan Pesantren Alam Indonesia sebagai objek penelitian. Sebuah penelitian fokus
menguji efektivitas salah satu model pembelajaran di Pesantren Alam Indonesia (Hannasi,
2019). Penelitian lainnya fokus pada penggunaan teknologi listrik di Pesantren Alam Indonesia
(Ruslan dan Gunawan, 2019). Adapun diskursus tentang eksistensi dan kontribusi suatu
pesantren, telah dieksplorasi oleh sejumlah peneliti, antara lain oleh Zamakhsyari Dhofier,
seorang cendekiawan Indonesia yang sudah mendapat rekognisi internasional. Melalui tesisnya,
Dhofier menggambarkan tradisi pesantren di Jawa dengan sampel Pesantren Tebuireng dan
Tegalsari. Kedua pesantren tersebut dipandang merepresentasikan kemampuan pesantren di
Jawa yang berhasil bertahan dan tumbuh di tengah gelombang modernitas. Tradisi yang
terbangun dan telah membumi di pesantren tidak menghalangi dialektikanya dengan kehidupan
modern (Lukens-Bull dan Dhofier, 2000).

Toto Suharto medeskripsikan peran Pesantren Persatuan Islam dalam peningkatan
kualitas pendidikan Islam di Indonesia. Pesantren Persatuan Islam dipandang sebagai pesantren

modern yang tetap berparadigma pesantren-sentris, namun akomodatif dan adaptif terhadap

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru
Nirwan Wahyudi AR


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

perkembangan iptek yang dikembangkan dari Barat. Pesantren Persatuan Islam telah mencetak
ribuan cendekiawan muslim yang menyebar ke seluruh wilayah Indonesia (Suharto, 2011).
Syamsuri mengungkapkan peran Pondok Modern Darussalam Gontor dalam pengembangan
SDM, dilihat dari aspek kuantitas dan kualitas santri yang belajar (mondok), program
pemberantasan buta huruf dengan membuka cabang di berbagai daerah dan pembinaan pusat-
pusat kajian Islam (Syamsuri, 2016). Teranyar, Setiawan dan Rasyidi menjabarkan eksistensi
Pondok Pesantren Tahfiz Al-Qur’an Bentok Kalimantan Selatan yang dipandang oleh
masyarakat telah berkontribusi dalam membentengi generasi muda dari dampak negatif era
digital melalui kaderisasi hafiz Al-Qur’an (Setiawan dan Rasyidi, 2020). Berdasarkan sejumlah
literatur yang ditelusuri, tampak distingsi dan sisi kebaruan dari rancangan penelitian ini, yakni
bahwa eksistensi dan kontribusi Pesantren Alam Indonesia dalam pengembangan dakwah yang
berlokus di Desa Harapan Kabupaten Barru belum pernah dikaji secara ilmiah sebelumnya.
Kendati atensinya berbeda, namun kajian-kajian sebelumnya sangat membantu calon peneliti
sehingga di antara temuannya dapat dijadikan bahan acuan.

Penulis menggunakan metode penelitian kualitatif dengan paradigma fenomenologis.
Berdasarkan lokasi atau tempat pengumpulan datanya, penelitian ini termasuk penelitian
lapangan, yakni sebagian besar proses penelitian atau pengumpulan datanya dilaksanakan pada
situasi sosial yang ditemui secara langsung di tengah masyarakat. Lokasi penelitian didasarkan
pada kedudukan Pondok Pesantren Alam Indonesia, yakni di Jalan Poros Barru-Soppeng Km.
125, Dusun Tompo Lemo-lemo, Desa Harapan, Kecamatan Tanete Riaja, Kabupaten Barru,
Provinsi Sulawesi Selatan.

Data primer dihimpun secara langsung di lokasi penelitian yang berasal dari Pengurus
Pesantren Alam Indonesia (2 orang), unsur pemerintah (6 orang), tokoh agama dan tokoh
masyarakat setempat (3 orang). Adapun data sekunder didapatkan dari literatur atau dokumen
yang relevan. Sebagai penelitian kualitatif, data penelitian ini dihimpun dengan teknik
wawancara, FGD, dan observasi. Data yang terhimpun dan dikelola, kemudian dianalisis
dengan menggunakan teori fenomenologi Alfred Schutz (Schutz, 1972).

Secara akademis-teoretis, artikel ini diharapkan dapat menambah khazanah literatur
kepesantrenan, terutama pesantren dengan model sekolah alam dan wisata religi. Secara praktis,
diharapkan menjadi rujukan atau bahan evaluasi dalam menguatkan eksistensi dan
mengoptimalkan kontribusi Pesantren Alam Indonesia terhadap pengembangan dakwah di

Desa harapan Kabupaten Barru.

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru
Nirwan Wahyudi AR


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pesantren telah lama menjadi institusi pendidikan Islam yang memiliki peran penting
dalam penyebaran nilai-nilai agama dan dakwah di Indonesia. Sebagai lembaga dakwah,
pesantren memiliki fungsi utama untuk mendidik santri dalam memahami dan mengamalkan
ajaran Islam serta menyebarkan nilai-nilai tersebut kepada masyarakat luas.

Keberadaan pesantren sebagai lembaga dakwah memiliki karakteristik yang unik.
Pesantren tidak hanya memberikan pendidikan agama kepada santri, tetapi juga mendorong
mereka untuk menjadi duta agama Islam yang berperan aktif dalam menyebarkan nilai-nilai
agama kepada masyarakat (Kusdiana, 2014). Metode dakwah yang umumnya digunakan oleh
pesantren meliputi ceramah, pengajian, khutbah Jumat, kajian kitab kuning, dan kegiatan-
kegiatan sosial yang berorientasi pada pemberdayaan masyarakat.

Peran sentral diemban lembaga pesantren dalam menyebarkan nilai-nilai Islam kepada
masyarakat. Melalui pendekatan pendidikan agama, pesantren diharapkan mampu membentuk
generasi yang memiliki pemahaman yang kuat terhadap ajaran Islam (A. R. Setiawan &
Velasufah, 2019). Selain itu, pesantren juga membekali santri dengan keterampilan sosial,
kepemimpinan, dan pemahaman tentang kehidupan modern yang sejalan dengan nilai-nilai
Islam. Dengan demikian, pesantren berperan dalam menghasilkan kader-kader dakwah yang
mampu memberikan pengaruh positif pada masyarakat.

Pesantren juga berkontribusi dalam pembangunan masyarakat melalui kegiatan
dakwahnya. Pesantren tidak hanya mengajarkan ajaran agama, tetapi juga mendorong santri
untuk terlibat dalam kegiatan sosial, pengabdian kepada masyarakat, dan pemberdayaan
ekonomi (Fathoni & Rohim, 2019). Dalam konteks ini, pesantren tidak hanya menjadi lembaga
pendidikan, tetapi juga lembaga yang memainkan peran penting dalam pengembangan
masyarakat secara holistik.

Secara konseptual, untuk melihat pesantren sebagai lembaga dakwah, maka perlu
diuraikan konsepsi dasar dakwah. Istilah “dakwah” secara etimologi berasal dari bahasa Arab
“al-da’wah” (53¢) yang artinya memanggil, mengajak, menyeru, mendorong, dan mendoakan
(Munawwir, 2007). Banyak sekali kata-kata dalam bahasa Arab yang erat kaitannya dengan
kata dakwah, seperti antara lain: 43) =3 (mengajak kepada); 4:e o3 (mendoakan kejahatan); 2
4 (mendoakan kebaikan); Y e Y (mendakwahkan perkara); ¢12 (yang mendoa, menyeru,

atau memanggil). Oleh karena kegiatan menyeru atau mengajak merupakan suatu proses

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru
Nirwan Wahyudi AR


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

penyampaian (tablig) pesan-pesan tertentu, maka pelakunya juga dikenal dengan istilah
mubalig, yakni penyampai atau penyeru (Amin, 2009). Dengan demikian, secara etimologi
dakwah dapat diartikan sebagai proses penyampaian pesan-pesan tertentu berupa ajakan atau
seruan dengan tujuan agar orang lain memenuhi ajakan tersebut.

Berdasarkan penelusuran makna kata dakwah dalam Al-Qur’an, Ali Aziz (2015)
mengemukakan bahwa dakwah memiliki makna: mengajak atau menyeru (QS. Al-Bagarah/1:
221); berdoa (QS. Ali ‘Imran/3: 38); mengadu (QS. Al-Qamar/54: 10); memanggil (QS. Ar-
Rum/30: 25); dan mengundang (QS. Al-Qashash/28: 25).

Para ahli telah banyak yang mengemukakan definisi dakwah. Meskipun redaksi yang
disajikan berbeda, namun maksud dan makna hakikinya sama, antara lain Ali Mahfudz dalam
Amin (2009), mendefinisikan dakwah sebagai kegiatan memotivasi manusia untuk berbuat
kebajikan, mengikuti petunjuk, memerintahkan kebaikan dan mencegah kemungkaran agar
mereka memperoleh kebahagiaan di dunia dan akhirat.

Abu Bakar Zakaria dalam Aziz (2015) memberi definisi dakwah sebagai usaha para
ulama dan orang-orang yang memiliki pengetahuan agama Islam untuk memberikan pengajaran
kepada khalayak umum sesuai dengan kemampuan yang dimiliki tentang hal-hal yang mereka
butuhkan dalam urusan dunia dan keagamaan. Berangkat dari sejumlah pandangan ahli di atas,
penulis berkesimpulan bahwa dakwah adalah upaya yang dilakukan oleh orang beriman untuk
menyampaikan ajaran agama Islam kepada orang lain dengan menggunakan berbagai macam
media dan metode agar mereka menerima, meyakini, dan mengamalkannya.

Dakwah dalam prosesnya mutlak melibatkan unsur-unsur yang terbentuk secara sistemik
atau saling terkait antara satu unsur dengan unsur lainnya. Unsur-unsur dakwah dapat diartikan
sebagai hal-hal yang mesti ada dalam proses dakwah. Oleh karena itu, dapat juga diistilahkan
sebagai rukun-rukun dakwah yang secara skematis dapat digambarkan melalui matriks berikut:

Matriks 1. Rukun-rukun Dakwah

Efek

(Atsar)

Pesan Metode Media Objek
(Maudlu’) (Tharigah) (Washilah) (Mad 'u)

Sumber: Diadaptasi dari Enjang dan Aliyudin , 2009.

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru
Nirwan Wahyudi AR


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Mengacu pada matriks di atas, paling tidak terdapat lima rukun dakwah, yakni: subjek
dakwah, pesan dakwah, metode dakwah, media dakwah, dan objek dakwah. Sementara tujuan
dan efek dakwah merupakan rukun atau unsur yang inheren (iltizam) dalam proses dakwah.
Subjek dakwah atau dai, yakni adalah orang yang melaksanakan dakwah baik secara lisan,
tulisan maupun perbuatan. Baik secara audio, visual, maupun audiovisual. Dilakukan secara
berkelompok atau organisasi maupun individu.

Menurut Ilaihi (2010) Pada dasarnya setiap muslim secara otomatis berperan sebagai juru
dakwah karena mereka memiliki kewajiban untuk berdakwah. Setiap muslim yang berperan
sebagai dai atau komunikator dakwah dapat dikelompokkan menjadi: 1) secara umum, yakni
setiap muslim atau muslimat yang mukalaf di mana bagi mereka kewajiban dakwah merupakan
sesuatu yang melekat, tidak terpisahkan dari misinya sebagai penganut Islam; 2) secara khusus,
yakni mereka yang mengambil keahlian khusus dalam bidang agama Islam, yang dikenal
dengan sebutan alim ulama.

Pesan dakwah dalam literatur berbahasa Arab disebut maudlu’ al-da’wah (g s 3a 332 30)),
Istilah ini lebih tepat dibanding dengan istilah “materi dakwah” yang diterjemahkan dalam
bahasa Arab menjadi maaddah al-da’wah (3323 3%). Sebutan yang terakhir ini bisa
menimbulkan kesalahpahaman sebagai logistik dakwah (Aziz, 2015).

Pada prinsipnya, pesan dalam bentuk apapun dapat dikatakan sebagai pesan dakwah,
selama tidak bertentangan dengan ajaran Islam yang termuat dalam Al-Qur’an dan Hadis
(Ahmad Zuhdi, 2016). Jika dakwah melalui tulisan umpanya, maka isi dari tulisan itulah pesan
dakwah. Jika dakwah melalui lisan, maka yang diucapkan itulah pesan dakwah. Jika dakwah
melalui gambar, maka makna dibalik gambar itulah pesan dakwah. Jika dakwah melalui
perbuatan, maka perbuatan mulia yang dilakukan itulah pesan dakwah.

Sebaliknya, semua pesan yang bertentangan dengan ajaran Islam yang termuat dalam Al-
Qur’an dan Hadis tidak dapat disebut sebagai pesan dakwah. Semua orang dapat berbicara
tentang moral, bahkan dengan mengutip ayat Al-Qur’an sekalipun. Akan tetapi, jika hal itu
dimaksudkan untuk pembenaran atau dasar bagi kepentingan nafsunya semata. Maka demikian
itu bukan termasuk pesan dakwah. Pesan dakwah pada garis besarnya terbagi menjadi dua, yaitu
pesan utama (Al-Qur’an dan Hadis) dan pesan tambahan atau penunjang (selain Al-Qur’an dan
Hadis, antara lain: pendapat para Sahabat Rasulullah saw., pendapat para ulama, hasil penelitian
ilmiah, kisah dan pengalaman teladan, berita dan peristiwa, karya sastra, karya seni dan lain

sebagainya).

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru
Nirwan Wahyudi AR


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Metode dakwah adalah cara atau strategi yang ditempuh dai dalam menyampaikan pesan
dakwah. Metode dakwah dapat juga dipahami sebagai rentetan kegiatan untuk mencapai tujuan
dakwah (Aziz, 2015). Pada umumnya acuan mengenai metode dakwah tedapat pada QS. Al-
Nahl ayat 125. Ayat tersebut menginformasikan bahwa ada tiga macam metode yang menjadi
dasar dakwah, yakni : dengan hikmah (%Aiejtg), dengan pengajaran atau nasihat yang baik
(A2l a3 340 5) dan dengan cara bertukar pikiran, dialog, atau debat cara terbaik (uﬂb FIRES
Gual (a),

Ada juga yang menambahkan ayat 126 dari QS An-Nahl (dm | 8l23) sebagai dasar metode
dakwah. Ayat tersebut berbunyi:

Ol 53 5l e (5 4 28 58 U Jiay ) 8sd A8 ()5

Terjemahnya:

Dan jika kamu memberikan balasan, maka balaslah dengan balasan yang sama dengan
siksaan yang ditimpakan kepadamu. Akan tetapi jika kamu bersabar, sesungguhnya Itulah yang
lebih baik bagi orang-orang yang sabar.

Metode yang dinamai al-‘igab bi al-mitsl (dakwah dengan balasan setimpal) ini, menurut
A. llyas Ismail dan Prio Hotman (2011) ditujukan kepada kelompok mad’u kafir, yaitu mereka
yang gemar menutup-nutupi kebenaran, menghalangi dakwah dan berniat menghancurkan dan
memusuhi agama. Maksud yang ingin dicapai dari metode ini adalah untuk menolak fitnah
terhadap dakwah Islam, menghadirkan kebebasan beragama dan menumpas kesewenang-
wenangan.

Aziz (2015) menuliskan bahwa media dakwah merupakan unsur tambahan dalam
kegiatan dakwah. Dengan kata lain, kegiatan dakwah dapat berlangsung tanpa media. Seorang
ustaz yang sedang menjelaskan tata cara tayamum kepada seorang tamu di rumahnya adalah
salah satu contoh dakwah tanpa media. Hal tersebut bila berpegangan bahwa media selalu
merupakan alat atau sarana untuk menyampaikan pesan dakwah.

Gerlach dan Ely dalam Arsyad (2010) menyebut secara garis besar media meliputi
manusia, materi, dan lingkungan yang membuat orang lain memperolah pengetahuan,
keterampilan, atau sikap. Bila berpegangan pada pendapat terakhir, maka pendakwah, Al-
Qur’an dan Hadis yang sedang didiskusikan, tempat dan suasana pelaksanaan dakwah,

merupakan bagian dari media dakwah. Demikian juga berarti tidak ada dakwah tanpa media.

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru
Nirwan Wahyudi AR


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Ketika Rasulullah saw. memberi nasihat kepada seorang sahabat yang menemuinya, maka
Rasulullah saw. adalah dakwah itu sendiri.

Ilaihi (2010) mengutip pendapat Al-Bayanuni bahwa media dakwah adalah sesuatu yang
bersifat fisik dan nonfisik yang bisa mengantarkan pendakwah dalam menerapkan strategi
dakwah. Hamzah Ya’qub dalam Ilaihi (2010) membagi media dakwah menjadi lima: 1) Lisan,
dapat berupa ceramah, kuliah, bimbingan, penyuluhan, dan sebagainya; 2) Tulisan, dapat
berupa majalah, surat kabar, spanduk, dan sebagainya; 3) Lukisan, dapat berupa gambar,
karikatur, desain grafis, dan sebagainya; 4) Audio visual, dapat berupa televisi, slide, video,
dan sebagainya; dan 5) Akhlak, yakni perbuatan-perbuatan nyata yang mencerminkan ajaran
Islam, yang dapat menjadi teladan bagi orang lain.

Objek dakwah adalah manusia yang menjadi sasaran atau penerima pesan dakwah, baik
secara individu maupun kelompok, baik yang muslim maupun nonmuslim. Objek dakwah yang
lazim diistilahlakan dengan mad’u adalah seluruh manusia sebagai makhluk Allah yang
dibebani menjalankan ajaran agama Islam dan diberi kebebasan berikhtiar dan
bertanggungjawab atas perbuatan sesuai dengan pilihannya (Hadi, 2016).

Muhammad Abduh seperti dikutip oleh Ilaihi (2010) membagi mad’u menjadi tiga
golongan: 1) golongan cendekiawan, yakni mereka yang cinta kebenaran dan dapat berpikir
kritis, cepat menangkap persoalan; 2) golongan awam, yakni mereka yang belum dapat berpikir
secara kritis dan mendalam, belum dapat menangkap pengertian-pengertian yang tinggi; dan 3)
Golongan pertengahan, yakni mereka yang senang membahas sesuatu, tetapi hanya dalam batas
tertentu, tidak sanggup berpikir secara mendalam.

Frasa “tujuan” dalam bahasa Inggris dapat dipilah dalam beberapa term, yakni antara lain:
goal dan objective. Keduanya mengacu pada arti yang sama (yakni “tujuan”), tetapi term goal
lebih mengarah kepada tujuan yang bersifat umum, sedangkan term objective bermakna tujuan
yang bersifat khusus atau spesifik.

Rasyid Shaleh dalam Enjang AS dan Aliyudin (2009) membagi tujuan dakwah menjadi
dua, yakni tujuan utama dakwah dan tujuan departemental atau tujuan perantara yang kadang
juga disebut tujuan menengah. Tujuan utama dakwah adalah nilai atau hasil akhir yang ingin
dicapai atau diperoleh dari keseluruhan tindakan dakwah. Untuk tercapainya tujuan utama
inilah maka semua penyusunan, semua rencana, dan tindakan dakwah harus ditujukan dan
diarahkan. Tujuan utama dakwah menurut Shaleh adalah terwujudnya kebahagiaan dan

kesejahteraan hidup di dunia dan akhirat yang diridai Allah swt. Sementara tujuan perantara

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru
Nirwan Wahyudi AR


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

berintikan nilai-nilai yang dapat mendatangkan kebahagiaan dan kesejahteraan yang diridai
Allah Swt., sesuai dengan bidang masing-masing dai (As & Aliyuddin, 2009).

Perubahan pada diri sasaran dakwah (mad’u) setelah menerima pesan dakwah disebut
sebagai efek dakwah. Aziz (2015) menuliskan bahwa perubahan pada diri mad’u tersebut dapat
diamati dari tiga aspek, yakni aspek kognitif, afektif, dan behavioral.

Setelah menerima pesan dakwah, mad’u akan menyerap isi dakwah tersebut melalui
proses berpikir. Efek kognitif ini bisa terjadi apabila ada perubahan pada apa yang diketahui,
dipahami, dan dimengerti oleh sasaran dakwah tentang pesan yang diterimanya. Pertanyaan
pokok berkaitan dengan efek kognitif adalah apakah mitra dakwah memahami pesan dakwah
dengan benar? Jadi, dengan menerima pesan dakwah, mad’u diharapkan memperoleh
pengetahuan yang benar tentang ajaran Islam.

Efek afektif ini merupakan pengaruh dakwah berupa perubahan sikap mad’u setelah
menerima pesan dakwah. Pertanyaan pokok yang harus dijawab pada efek kedua ini adalah
apakah sasaran dakwah menyetujui pesan dakwah (yang pada tahap sebelumnya telah dipahami
dengan benar)? Apakah mereka setuju dengan pesan tersebut? Apakah mereka menganggap
pesan tersebut sebagai hal yang penting atau tidak?

Efek ini merupakan suatu bentuk efek dakwah yang berkenaan dengan pola tingkah laku
sasaran dakwah dalam merealisasikan pesan dakwah yang telah diterima dan disetujui (pada
tahap sebelumnya). Maka dapat dipahami bahwa seseorang akan bertindak setelah mengerti
atau memahami pesan yang mereka terima, lalu masuk ke dalam perasaannya, kemudian
timbullah dorongan untuk bertindak atau bertingkah laku. Singkatnya, tindakan seseorang pada

hakikatnya adalah perwujudan dari pikiran dan perasaannya.

Dimensi-Dimensi Dakwah

Kusnawan et al., (2009) merumuskan kegiatan dakwah dalam dua dimensi besar:
pertama, mencakup penyampaian pesan kebenaran, yakni dimensi kerisalahan atau bi ahsan al-
gawl; dan kedua, mencakup pengaplikasian nilai kebenaran yang merupakan dimensi
kerahmatan atau bi ahsan al-‘amal. dapat dirumuskan.

Dimensi kerisalahan (bi ahsan al-gawl) merupakan tuntunan dari QS. Al-Maidah/5: 67
dan Ali-Imran/3: 104 dengan memerankan tugas Rasul untuk menyeru agar manusia lebih
mengetahui, memahami, menghayati, dan mengamalkan Islam sebagai pandangan hidupnya.

Dengan pemahaman, penghayatan, dan pengamalan yang demikian, maka dakwah sedang

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
10


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

mengarah kepada perilaku manusia pada tingkat individu maupun kelompok ke arah yang
makin islami, yaitu gemar menunaikan Islam. Perubahan perilaku tersebut memungkinkan
apabila kegiatan dakwah dapat memengaruhi tata nilai yang dianut oleh individu atau
masyarakat (Amin, 2009).

Dimensi kerisalahan (bi ahsan al-qgawl) mencoba menumbuhkan kesadaran diri dalam
(individu/masyarakat) tentang kebenaran nilai dan pandangan hidup secara islami (khususnya
menyangkut Islam), sehingga terjadi proses internalisasi nilai Islam sebagai nilai hidupnya.
Dengan kata lain, dakwah kerisalahan dalam praktiknya merupakan proses mengonsumsi dan
menginternalisasikan nilai-nilai Islam. Dalam hal ini Islam merupakan sumber nilai dan
dakwah sebagai proses alih nilai (Sukayat, 2015).

Terdapat dua bentuk turunan dari dimensi kerisalahan, yakni bentuk irsyad dan tabligh.
Irsyad secara bahasa berarti bimbingan, secara istilah adalah proses penyampaian dan
internalisasi ajaran Islam melalui kegiatan bimbingan, penyuluhan, dan psikoterapi islami
dengan sasaran individu atau kelompok kecil (Hidayat, 2013).

Dakwah irsyad dalam konteks penyebarluasan ajaran Islam yang sangat spesifik di
kalangan sasaran tertentu dengan pesan tertentu. la menampilkan hubungan personal antara
pembimbing dengan terbimbing. la lebih berorientasi pada pemecahan masalah indivial yang
dialami oleh terbimbing, sedangkan pembimbing memberikan jalan keluar sebagai pemecahan
masalah tersebut. Pesan itu merupakan paket program yang dirancang oleh pelaku dakwah. la
dirancang secara berahap sampai pada perolehan target tertentu.

Irsyad memiliki makna internalisasi, yakni proses penaklukan ilham taqwa terhadap
ilham fujur. Internalisasi ini sesuai dengan isyarat QS. Al-Muzzammil/73: 1-8, yang
menjelaskan apa yang dilakukan Nabi Muhammad saw. sebelum melaksanakan dakwah kepada
orang lain. Tujuannya agar diri sendiri menjadi matang. Irsyad juga bermakna transmisi, yakni
proses memberitahukan dan membimbing terhadap individu, dua orang, tiga orang, atau
kelompok kecil atau memberikan solusi atas permasalahan kejiwaan yang dihadapi (Sukayat,
2015).

Adapun tabligh, secara bahasa berarti menyampaikan. Tabligh adalah kata kerja transitif
yang berarti membuat seseorang sampai, menyampaikan atau melaporkan, dalam arti
menyampaikan sesuatu kepada orang lain. Dalam bahasa Arab, orang yang menyampaikan
disebut muballigh (Munawwir, 2007).

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
11


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Tabligh merupakan suatu penyebarluasan ajaran Islam yang memiliki ciri-ciri tertentu. la
bersifat insidental, oral, seremonial, bahkan kolosal. Tabligh mencakup penyebarluasan ajaran
Islam melalui sarana pemancaran, atau sarana transmisi dengan menggunakan elektromagnetik,
yang diterima oleh pesawat radio maupun televisi (Zamroni, 2015). la juga bersifat massal,
bahkan bisa tanpa batasan ruang dan wilayah. Tabligh juga bermakna difusi, yakni proses
penyebarluasan ajaran Islam dengan bahasa lisan dan tulisan melalui bermacam-macam media
massa kepada orang banyak, baik secara serentak maupun tenggang waktu, tidak bertatap muka
dan tidak pula bersifat monolog. Target kegiatan ini adalah mengenalkan ajaran Islam
(Kusnawan et al., 2009).

Tabel 1. Dakwah Dimensi Kerisalahan (Bi Ahsan Al-Qawl)

Bentuk Dakwah Berdimensi Kerisalahan

(Bi Ahsan Al-Qawl) Fokus atau Bidang Kegiatan Dakwah

Bimbingan
Konseling
Penyuluhan
Psikoterapi Islam
Khutbah/Khitobah
Kitabah

Tabligh (transmisi dan difusi) Radio

Televisi

Film

Sumber: Diadaptasi dari Kusnawan et al., 2009.

Irsyad (internalisasi dan transmisi)

Dimensi dakwah yang kedua adalah dakwah dimensi kerahmatan (bi ahsan ‘amal). la
mengacu kepada firman Allah QS. Al-Anbiya/ 21:24. Dakwah kerahmatan merupakan upaya
mengaktualisasikan Islam sebagai rahmat (jalan hidup yang menyejahterakan, membahagiaan,
dan sebagainya) dalam kehidupan umat manusia. Dengan begitu, kalau dalam dimensi
kerisalahan, dakwah lebih cocok sebagai “mengenalkan Islam”, maka dalam kerahmatan ini,
dakwah merupakan upaya mewujudkan Islam dalam kehidupan (Kusnawan et al., 2009).

Dakwah dalam kerahmatan, yang dituntut dan dituju ialah umat Islam secara terus-
menerus berproses untuk membuktikan validitas Islam yang telah diklaim sebagai rahmatan
lil’alamin. Maka, bentuk karya dakwah dari dimensi ini ialah berupaya menjabarkan nilai-nilai
Islam normatif (dalam Al-Qur’an dan Sunah) Islam menjadi konsep-konsep kehidupan yang

dapat dilaksanakan dalam kehidupan sehari-hari. Setelah itu, mengupayakan bagaimana konsep

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
12


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

operasionalnya, sehingga Islam tersebut dapat dengan mudah diterapkan dalam kehidupan
nyata. Untuk perwujudan hal tersebut, terdapat dua bentuk turunan dari dakwah dimensi
kerahmatan, yakni tadbir dan tathwir.

Tadbir menurut bahasa berarti pengurusan, pengelolaan (manajemen). Menurut istilah,
tadbir adalah kegiatan dakwah dengan pentransformasian ajaran Islam melalui kegiatan aksi
amal saleh berupa penataan lembaga-lembaga dakwah dan kelembagaan Islam. Fungsi-fungsi
manajemen merupakan karakteristik menonjol dalam dakwah tadbir. Adanya organisasi
dakwah sebagai wadah, perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan evaluasi dakwah, di
antaranya aspek-aspek yang terintegrasi dan tersistematisasi dalam pelaksanaan dakwah
(Thoifah, 2015).

Sedangkan tathwir menurut bahasa berarti pengembangan, menurut istilah berarti
kegiatan dakwah dengan pentransformasian ajaran Islam melalui aksi amal saleh berupa
pemberdayaan (taghyir, tamkin) sumber daya manusia, sumber daya lingkungan, dan ekonomi
umat dengan mengembangkan pranata-pranata sosial, ekonomi, dan lingkungan atau

pengembangan kehidupan muslim dalam aspek-aspek kultur universal (Kusnawan et al., 2009).

Tabel 2. Dakwah Dimensi Kerahmatan (Bi Ahsan ‘Amal)

Bentuk Dakwah Berdimensi Kerahmatan

(Bi Ahsan ‘Amal) Fokus atau Bidang Kegiatan Dakwah

Pengelolaan kelembagaan masjid
Pengelolaan kelembagaan majelis taklim
Pengelolaan organisasi dakwah
Pengelolaan organisasi politik Islam
Pengelolaan kelembagaan ZIS-HUZ
Kerjasama organisasi Islam
Pemberdayaan dan pengembangan SDM
Pemberdayaan dan pengembangan ekonomi
umat

Pemberdayaan dan pengembangan
lingkungan hidup

Sumber: Diadaptasi dari Kusnawan et al., 2009.

Tadbir (institusionalisasi/ pengorganisasian)

Tathwir/Tamkin (transformasi/
pemberdayaan dan pengembangan)

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan
Kabupaten Barru

Pondok Pesantren Alam Indonesia terletak di Jalan Poros Barru Soppeng, km. 125, Dusun

Tompo Lemo-Lemo, Desa Harapan, Kecamatan Tanete Riaja, Kabupaten Barru, Provinsi

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
13


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Sulawesi Selatan. Pondok Pesantren Alam Indonesia berada di lokasi yang sangat strategis di
jalan poros yang menghubungkan antara Kabupaten Barru dan Kabupaten Soppeng. Selain
berada di antara dua kabupaten, Pondok Pesantren Alam Indonesia juga berada di tengah
pusaran enam kabupaten/kota madya yang mengelilinginya, yakni Kabupaten Bone, Kabupaten
Wajo, Kabupaten Sidrap, Kota Madya Pare-pare, Kabupaten Pangkep dan Kabupaten Maros.

Letak geografis yang strategis tersebut menginspirasi Hisbullah, pendiri lembaga untuk
menjadikan kawasan Pondok Pesantren Alam Indonesia sebagai tempat yang nyaman untuk
mempertemukan berbagai kepentingan (meeting point) di bidang bisnis, sosial, khususnya
pengembangan sumber daya manusia dari berbagai wilayah di Indonesia. Untuk mewujudkan
cita-cita tersebut, Hisbullah memulai pembangunan fasilitas pendukung, antara lain bangunan
masjid, gedung asrama, restoran, kolam renang, penginapan, dan kawasan
perkebunan/pertanian. Program Tahfiz Al-Qu’an merupakan program utama Pesantren Alam
Indonesia. Dengan kepercayaan dan dukungan masyarakat yang semakin luas, Pesantren Alam
Indonesia semakin memantapkan diri menjadi pelopor pendidikan berbasis Al-Qur’an.

Pondok Pesantren Alam Indonesia merupakan lembaga sosial pengembangan dan
pemberdayaan sumber daya manusia. Pada awal berdirinya, usaha yang dibangun oleh pendiri
bergerak di bidang wisata yang kemudian dikombinasikan dengan program khusus tahfiz Al-
Qur’an sehingga pada awalnya di beri nama Pesantren Tahfiz Al-Ikhlas Bulu Dua. Didirikan
oleh Hisbullah dengan akta Notaris Nomor: 42/27/8/2013.

Pada tahun 2015, nama Pesantren Tahfiz dirubah menjadi Pesantren Alam Indonesia
dengan tujuan agar program kegiatan hafalan Al-Qur’an yang diselenggarakan dapat
terintegrasi dengan program Nasional Tahfiz Al-Qur’an yang tersebar di seluruh Indonesia
bahkan mancanegara. Untuk mensinergikan seluruh sumber daya yang ada sekitar kawasan
dan dalam rangka mendukung kegiatan operasional pondok pesantren, maka dibentuk beberapa
divisi penunjang dan unit- unit usaha. Beberapa divisi tersebut antara lain divisi
pengadaan/pengembangan sarana prasarana, divisi pengembangan agro, divisi pengobatan
medis dan herbal, divisi humas dan publikasi. Dibentuk pula unit-unit usaha antara lain: rumah
makan, penginapan, perdagangan hasil produksi dan hasil bumi, serta workshop design rumah
rangka baja.

Seluruh kegiatan terintegrasi serta saling sinergis dalam rangka membangun siklus

kemandirian usaha untuk menopang kegiatan Pondok Pesantren Alam Indonesia. Setiap proses

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
14


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

adalah siklus pelajaran dan pengalaman berharga yang diharapkan dapat membentuk karakter
kepemimpinan dan jiwa entrepreneurship setiap personel khususnya santri.

Fenomenologi dalam perspektif Schutz memadang tindakan sosial secara historis, karena
menurutnya, tindakan sosial berorientasi pada perilaku orang atau orang lain pada masa lalu,
sekarang, dan akan datang (Nindito, 2013). Oleh karena itu, untuk menggambarkan keseluruhan
tindakan seseorang, perlu diberi fase. Dua fase yang diusulkan Schutz diberi nama: tindakan
because-motive, yang merujuk pada masa lalu (alasan yang mendorong dilakukannya suatu
tindakan pada masa lalu); dan tindakan in-order-to- motive, yang merujuk pada masa yang akan
datang (tujuan yang hendak dicapai dari suatu tindakan).

Menurut Schutz seperti dikutip oleh Waters (1994), tindakan subjektif sesorang tidak
muncul begitu saja, tetapi melalui suatu proses yang bisa saja berlangsung dalam waktu yang
panjang untuk dievalusi dengan mempertimbangkan kondisi sosial, ekonomi, budaya, dan
norma etika agama atas dasar tingkat kemampuan pemahaman sendiri sebelum tindakan itu
dilakukan. Dengan kata lain, sebelum masuk pada tataran in-order-to-motive, ada tahapan
because-motive yang mendahuluinya. Proposisi tersebut dapat digunakan untuk
mengungkapkan latar belakang eksistensi Pesantren Alam Indonesia.

Sebab eksistensi (because-motive) Pesantren Alam Indonesia diungkapkan oleh
Sudirman selaku sekretaris pesantren. Menurutnya, motif awal berdirinya Pesantren Alam
Indonesia adalah motif bisnis wisata alam.

“Sebelum menjadi pesantren, dulunya lokasi ini ditujukan untuk wisata alam. Maka Pak
Dokter (Hisbullah) memulainya dengan membangun vila. Namun, setelah mendapat masukan
dari berbagai pihak dan atas kesadaran Pak Dokter sendiri bahwa di Desa Harapan belum ada
pesantrennya, maka muncullah inisiatif mendirikan pesantren tahfiz yang bernuansa sekolah
alam. Lulusan Pesantren Alam Indonesia diharapkan menjadi hafiz yang mampu mengamalkan
dan mengajarkan Al-Qur’an serta dibekali dengan keterampilan berwirausaha.” (Sudirman,
Sekretaris Yayasan Pesantren Alam Indonesia, Wawancara, Barru, 14 September 2021).

Adapun tujuan eksistensi (in-order-to-motive) Pesantren Alam Indonesia, informasi yang
disampaikan Sudirman sejalan dengan visi dan misi yang diusung Pesantren Alam Indonesia,

yakni menjadi sekolah alam berbasis tahfiz Al-Qur’an terbaik di Sulawesi pada tahun 2025.

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
15


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Tabel 3. Motif Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa
Harapan Kabupaten Barru
Motif sebab (because-motive) Motif untuk (in-order-to-motive)

= Menemukan lokasi yang strategis | = Mewujudkan sekolah alam berbasis
tahfiz Al-Qur'an terbaik di Sulawesi
(pada tahun 2025).

= Melahirkan lulusan/hafiz Al-Qur’an
yang memiliki standar pengetahuan,
keterampilan, pengalaman, karakter
leadership dan entrepreneurship
yang baik.

Sumber: Data olahan peneliti, 2022.

Kontribusi Pesantren Alam Indonesia terhadap Pengembangan Dakwah di Desa
Harapan Kabupaten Barru

Kontribusi Pesantren Alam Indonesia terhadap pengembangan dakwah di Desa Harapan
Kabupaten Barru dapat diketahui dari pengamatan terhadap aktivitas atau program pesantren
yang menunjang pengembangan dakwah di lingkup Desa Harapan. Aktivitas atau program
Pesantren Alam Indonesia difokuskan pada tiga bidang, yakni pendidikan, amal usaha, dan

sosial.
Tabel 4. Program Dakwah Pesantren Alam Indonesia
Program Uraian/Unit Kategori Dakwah

Pendidikan = Program BTQ Irsyad, Tabligh, dan
= Tahfiz Al-Qur’an Tadbir
= SMK Islam

Amal usaha » Wisata religi Irsyad, Tadbir, dan
» Restoran Tathwir
= Penginapan
= Kilinik kesehatan
* Rumabh tani
= Rumah produksi (workshop)

Sosial = PAI-Care Tathwir

Sumber: Data olahan peneliti, 2022.

Berdasarkan data pada tabel 2, kontribusi Pesantren Alam Indonesia terhadap
pengembangan dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru dapat diuraikan sebagai berikut: 1)
mendukung pengembangan sektor wisata religi; 2) menyediakan layanan pendidikan agama

yang mudah diakses masyarakat setempat; 3) menyediakan layanan pendidikan agama dengan

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
16


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

biaya terjangkau oleh rata- rata masyarakat setempat; dan 4) membantu mengentaskan buta
aksara Al-Qur’an.

Fakta tersebut menunjukkan bahwa keberadaan Pesantren Alam Indonesia memberi
sumbangsih yang cukup signifikan dalam pengembangan dakwah di Desa Harapan Kabupaten
Barru, terutama pada dakwah dalam bentuk tathwir, yakni pengembangan sumber daya alam
dan ekonomi umat (Amin, 2009; Hadi, 2016; Sukayat, 2015). Hal tersebut berkesesuaian
dengan pandangan Masrudi bahwa lembaga dakwah, termasuk yang berbentuk pesantren,
merupakan salah satu instrumen penting bagi perubahan sosial masyarakat (Masrudi, 2019).

Terdapat sejumlah hal yang menjadi faktor pendukung dan penghambat Pesantren Alam
Indonesia dalam menjalankan perannya sebagai lembaga dakwah. Faktor pendukungnya antara
lain: 1) lokasi yang sangat strategis: perbatasan Barru-Soppeng dan termasuk dalam zona
kawasan titik tengah Indonesia (the center point of Indonesia); 2) pengelola dan pembina
dengan latar belakang ilmu dan pengalaman yang beragam; dan 3) ditopang unit-unit usaha
yang variatif dan cukup produktif.

Adapun faktor penghambatnya antara lain: 1) orientasi pendidikan pesantren yang masih
berfokus kepada pembinaan internal atau santri; 2) minimnya santri yang berasal dari desa
setempat, yakni <50%; dan 3) belum adanya kerjasama yang konkret antara pengelola
pesantren dengan pemerintah desa/dusun setempat.

Berdasarkan pembahasan yang diuraikan, tampak bahwa pesantren dan dakwah memiliki
keterkaitan yang erat dalam membangun masyarakat muslim yang berkualitas. Pesantren
sebagai lembaga pendidikan agama Islam yang komprehensif memberikan landasan dan
pemahaman yang kuat bagi para dai dan kader dakwah. Sementara itu, dakwah sebagai
implementasi ajaran pesantren memperluas pengaruh dan dampak positif pesantren dalam
masyarakat lebih luas. Dengan menggali potensi keduanya secara sinergis, pesantren dan
dakwah dapat menjadi motor penggerak dalam membentuk masyarakat muslim yang berilmu,
berakhlak mulia, dan mampu menghadapi aneka tantangan zaman yang berkembang sangat
pesat..

SIMPULAN

Dakwah dakwah diartikan sebagai upaya yang dilakukan oleh individu beriman untuk

menyampaikan ajaran agama Islam kepada orang lain melalui berbagai media dan metode,

dengan tujuan agar mereka menerima, meyakini, dan mengamalkannya. Proses dakwah

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
17


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

melibatkan unsur-unsur yang terbentuk secara sistemik, yakni subjek dakwah, pesan dakwah,
metode dakwah, media dakwah, dan objek dakwah.

Pesantren telah lama menjadi institusi pendidikan Islam yang memiliki peran sentral
dalam penyebaran nilai-nilai agama dan dakwah di Indonesia. Sebagai lembaga dakwah,
pesantren memiliki fungsi utama dalam mendidik santri untuk memahami dan mengamalkan
ajaran Islam, serta menyebarluaskan nilai-nilai tersebut kepada masyarakat luas.

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia di Desa Harapan, Kabupaten Barru, memiliki latar
belakang yang didasari oleh motif sebab (because-motif) dan motif tujuan (in-order-to motive).
Kontribusi pesantren ini terhadap pengembangan dakwah di wilayah tersebut mencakup
berbagai bidang, termasuk irsyad, tabligh, tadbir, dan yang paling signifikan adalah pada bidang
tatwhir, yang melibatkan pengembangan sumber daya alam dan ekonomi umat. Faktor
pendukung dan hambatan juga turut mempengaruhi upaya pesantren dalam mengembangkan
dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru.

Artikel ini diharapkan dapat memperkaya literatur kepesantrenan, terutama mengenai
pesantren dengan model sekolah alam dan wisata religi. Artikel ini juga diharapkan dapat
menjadi referensi penting serta bahan evaluasi untuk memperkuat eksistensi dan
memaksimalkan kontribusi Pesantren Alam Indonesia. Untuk penelitian lanjutan, fokus dapat
diberikan pada strategi pengembangan Pesantren Alam Indonesia sebagai destinasi wisata religi

yang unik di Kabupaten Barru.

DAFTAR PUSTAKA
Agus, S. (2018). Identitas Pesantren Vis a Vis Perubahan Sosial. Lontar Media.

Ahmad Zuhdi. (2016). Dakwah Sebagai Ilmu. In Dakwah Sebagai lImu dan Perspektif Masa
Depannya.

Amin, S. M. (2009). Ilmu Dakwah. Amzah.
Arsyad, A. (2010). Media Pembelajaran. In Ed (Vol. 1).

As, E., & Aliyuddin. (2009). Dasar-dasar limu Dakwah: Pendekatan Filosofis dan Praktis.
Widya Padjajaran.

Aziz, M. A. (2015). llmu Dakwah. Kencana.

Bakhtiar, Ruslan, L., & Gunawan, A. (2019). Penerapan listrik tenaga surya di pesantren alam
indonesia. Prosiding Seminar Nasional Penelitian & Pengabdian Kepada Masyarakat
2019, 2019, 308-313.

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
18


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Fathoni, M. A., & Rohim, A. N. (2019). Peran Pesantren dalam Pemberdayaan Ekonomi Umat
di Indonesia. CIMAE: Conference on Islamic Management, Accounting, and Economics,
2, 133-140. https://journal.uii.ac.id/CIMAE/article/view/12766/9450

Hadi, S. (2016). Epistemologi IImu Dakwah. Al-Hikmah, 16(2).

Hannasi. (2019). Efektivitas Penerapan Metode Tikrar dalam Menghafal Al-Qur’an di Pondok
Pesantren Alam Indonesia Kabupaten Barru. UIN Alauddin Makassar.

Hidayat, N. (2013). Pengantar llmu Dakwah. In Alauddin press.
[laihi, W. (2010). Komunikasi Dakwah. Remaja Rosdakarya.

Ismail, A. I. (2011). Filsafat Dakwah: Rekayasa Membangun Agama dan Peradaban Islam.
Kencana.

Kusdiana, A. (2014). Sejarah Pesantren: Jejak, Penyebaran dan Jaringannya di Wilayah
Priangan 1800-1945. Humaniora.

Kusnawan, A., Muhtadi, A. S., Safe’i, A. A., Sambas, S., & AS, E. (2009). Dimensi llmu
Dakwah. Widya Padjajaran.

Latif, M. (2019). Pergulatan Pesantren dengan Modernitas (Bercermin pada Pondok Pesantren
DDI Mangkoso Barru). Al-Qalam, 25(2), 379. https://doi.org/10.31969/alq.v25i2.768

Lukens-Bull, R. A., & Dhofier, Z. (2000). The Pesantren Tradition: A Study of the Role of the
Kyai in the Maintenance of the Traditional Ideology of Islam in Java. The Journal of Asian
Studies, 59(4).

Masrudi. (2019). Strategi Perubahan Sosial dalam Perspektif Dakwah. KOMUNIDA : Media
Komunikasi Dan Dakwah, 9(2), 176-191. https://doi.org/10.35905/komunida.v9i2.1122

Munawwir, A. W. (2007). Kamus Arab-Indonesia Al-Munawwir. Il. In Surabaya: Pustaka
Progresif.

Nindito, S. (2013). Fenomenologi Alfred Schutz: Studi tentang Konstruksi Makna dan Realitas
dalam [Imu Sosial. Jurnal ILMU KOMUNIKASI, 2(1).
https://doi.org/10.24002/jik.v2i1.254

Rumainur, R., Fauzan, U., & Malihah, N. (2022). Characteristics of Islamic Religious
Education in Boarding School Curriculum. Southeast Asian Journal of Islamic Education,
04(02), 197-207.

Schutz, A. (1972). The Phenomenology of The Social World. Heinemann Educational Book.

Setiawan, A. R., & Velasufah, W. (2019). Nilai Pesantren sebagai Dasar Pendidikan Karakter.
Pelantan, September, 1-8.

Setiawan, A., & Rasyidi, A. (2020). Contribution of Pondok Pesantren Tahfiz Al-Qur’an in

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
19


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOT: 10.35905/komunida.v7i2.
http://ejurnal.iaginpare.ac.id/index.php/komunida/index

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704

Responding to the Digital Era in South Borneo. Borneo International Journal of Islamic
Studies, 2(2), 155-175. https://doi.org/10.21093/bijis.v2i2.2260

Sholeh, B. (2007). Budaya Damai Komunitas Pesantren. LP3ES.

Suharto, T. (2011). Kontribusi Pesantren Persatuan Islam bagi Penguatan Pendidikan Islam di
Indonesia. Millah, 11(1), 109-133. https://doi.org/10.20885/millah.vol11.iss1.art5

Sukayat, T. (2015). limu Dakwah Perspektif Filsafat Mabadi "Asyarah. Simbiosa Rekatama
Media.

Syamsuri, J. (2016). Eksistensi dan Kontribusi Pondok Modern Darussalam Gontor Dalam
Pembangunan Sumber Daya Manusia. At-Ta'dib, 11(2), 201-226.
https://doi.org/10.21111/at-tadib.v11i2.776

Thoifah, I. (2015). Manajemen Dakwah: Sejarah dan Konsep. Madani Press.
Umar, N. (2014). Rethingking Pesantren. Elex Media Komputindo.

Wahyudi AR, N. (2022). Urgensi Persatuan Umat Islam: Sebuah Mauizah dari Imperialisme
Barat atas Dunia Islam Abad ke-16. Shoutika, 2(Desember), 44-57.
https://www.jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/shoutika/article/view/290

Waters, M. (1994). Modern Sociological Theory. Sage Publications.
Zaenong, A. M. A. (2017). Sejarah Kerajaan Barru Sulawesi Selatan. 1-27.

Zamroni, M. (2015). Epistemologi Dan Rumpun Keilmuan Komunikasi Penyiaran Islam.
Informasi, 45(1), 73. https://doi.org/10.21831/informasi.v45i1.7772

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagar Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru

Nirwan Wahyudi AR
20


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

