
 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 

Nirwan Wahyudi AR 

1 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah 

di Desa Harapan Kabupaten Barru 

Nirwan Wahyudi AR 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Majene, Sulawesi Barat, Indonesia 

nirwanwahyudi.ar@stainmajene.ac.id  

Artikel History: 

Received Februari 2023 
Received in Revised Juni 2023 

Accepted Juni 2023 

ABSTRACT 

This article reveals the existence of the Indonesian Natural Islamic Boarding School as a da'wah 

institution and its contribution to the development of da'wah in Harapan Village, Barru Regency. The 

author uses qualitative research methods with a phenomenological paradigm. The background to the 

existence of the Indonesian Nature Islamic Boarding School is expressed through the because-motive 

and the in-order-to-motive. The contribution of the Indonesian Nature Islamic Boarding School to the 

development of da'wah in Harapan Village, Barru Regency, includes the fields of irsyad, tabligh, 

administration, and most significantly in the field of tatwhir. Several supporting and inhibiting factors 

were identified related to the development of da'wah by the Indonesian Nature Islamic Boarding School 

in Harapan Village, Barru Regency. Supporting factors include a strategic location located in the 

midpoint zone of Indonesia; Managers and coaches with diverse knowledge and experience 

backgrounds, and the existence of varied and productive business units. However, there are also 

inhibiting factors which include: The orientation of Islamic boarding schools which still tends to focus 

on internal development or students; The number of students from the local village is still less than 50%; 

and Lack of concrete cooperation between pesantren administrators and the local village/hamlet 

government. 

Keywords: Da'wah Institute; Existence of Islamic Boarding Schools; Indonesian Nature Islamic Boarding 

School 

ABSTRAK 

Artikel ini mengungkapkan eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai lembaga dakwah dan 

kontribusinya terhadap pengembangan dakwah di Desa Harapan, Kabupaten Barru. Metode penelitian 

kualitatif dengan paradigma fenomenologis digunakan oleh penulis. Latar belakang eksistensi Pesantren 

Alam Indonesia diungkapkan melalui motif sebab (because-motif) dan motif tujuannya (in-order-to 

motive). Kontribusi Pesantren Alam Indonesia terhadap pengembangan dakwah di Desa Harapan, 

Kabupaten Barru meliputi bidang irsyad, tabligh, tadbir, dan paling signifikan pada bidang tatwhir. 

Beberapa faktor pendukung dan penghambat teridentifikasi terkait dengan pengembangan dakwah oleh 

Pesantren Alam Indonesia di Desa Harapan, Kabupaten Barru. Faktor pendukung meliputi lokasi yang 

strategis, terletak dalam zona kawasan titik tengah Indonesia; Pengelola dan pembina dengan latar 

belakang ilmu dan pengalaman yang beragam; dan Adanya unit-unit usaha yang variatif dan produktif. 

Namun, terdapat juga faktor-faktor penghambat yang meliputi: Orientasi pendidikan pesantren yang 

masih cenderung fokus pada pembinaan internal atau santri; Jumlah santri yang berasal dari desa 

setempat masih kurang dari 50%; dan Kurangnya kerjasama konkret antara pengelola pesantren dengan 

pemerintah desa/dusun setempat. 

Kata Kunci: Eksistensi Pesantren; Lembaga Dakwah; Pesantren Alam Indonesia 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index
mailto:nirwanwahyudi.ar@stainmajene.ac.id


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

2 

PENDAHULUAN 

Kementerian Agama RI merilis 36.517 pesantren per Januari 2023 yang terpencar di 

seantero provinsi dengan total santri 4.089.269, baik yang mukim maupun nonmukim. Data itu 

menandakan kuantitas pesantren mengalami peningkatan signifikan. Menurut Sutomo yang 

dikutip Sholeh, sedikitnya ada lima keunggulan pesantren yang menjadikannya eksis dan terus 

diminati. Pertama,  kontrol dan atensi guru terhadap santri bersifat langsung karena adanya 

sistem asrama; kedua, kekariban antara guru dengan santri; ketiga, lulusan pesantren dapat 

diserap ke berbagai  lapangan  kerja;  keempat,  pola hidup  guru/pembina  yang  bersahaja;  

dan kelima, layanan pendidikan yang relatif terjangkau oleh masyarakat umum (Sholeh, 2007). 

Pesantren memiliki kekhasan dari segi nilai atau karakter yang ditumbuh- kembangkan, 

antara lain: sistem pendidikan dengan pendekatan holistik, kebebasan terpimpin, kemandirian, 

menjunjung kebersamaan, pengabdian dan takzim kepada orang tua dan guru (Agus, 2018; 

Rumainur et al., 2022). Aneka potensi dan keunikan tesebut menjadi aset pesantren dalam 

upaya menjaga eksistensinya sejak arus kolonialisasi, modernisasi, globalisasi, hingga 

digitalisasi dewasa ini. 

Keberadaan pesantren jauh sebelum Indonesia dinyatakan merdeka dan sudah bertahan 

berabad-abad lamanya. Selama itu pula, pesantren menempati posisi vital dalam masyarakat 

(Wahyudi AR, 2022). Selain sebagai basis pendidikan Islam, pesantren juga menjadi pos 

perjuangan meraih kemerdekaan sekaligus benteng pertahanan melawan kolonialisme 

(Kusdiana, 2014; Umar, 2014). Oleh karena itu, tidak berlebihan menyebut pesantren sebagai 

lembaga pendidikan dan penyiaran Islam yang merakyat secara historis-empiris, bahkan bisa 

dikatakan pesantren manunggal dengan masyarakat. 

Berdirinya pesantren di suatu daerah, terutama pada kawasan pedesaan, umumnya 

didasari oleh setidaknya dua faktor. Pertama, adanya salah seorang dari suatu kelompok 

masyarakat yang diakui memenuhi kriteria sebagai ulama dan akhlaknya patut diteladani 

sehingga masyarakat mendatangi dan belajar padanya. Kedua, ketiadaan sosok ulama dan 

wadah masyarakat belajar atau memperdalam ilmu agama, menggerakkan orang lain (dari luar 

komunitas) untuk mengisi kekosongan tersebut. 

Faktor kedua di atas tampaknya dilakoni oleh pendiri Pesantren Alam Indonesia, 

pesantren pertama di Desa Harapan Kabupaten Barru. Predikat “kota santri” disematkan kepada 

Kabupaten Barru karena keberadaan sejumlah pondok pesantren di dalamnya, termasuk 

Pesantren Darud Da’wah wal Irsyad Mangkoso (Latif, 2019; Zaenong, 2017). Berdirinya 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

3 

Pesantren Alam Indonesia pada tahun 2013 semakin meneguhkan predikat tersebut sekaligus 

berperan mengisi kekosongan lembaga pendidikan agama Islam berbasis pesantren di Desa 

Harapan. 

Desa Harapan merupakan satu di antara sejumlah wilayah pelosok pegunungan di 

Kabupaten Barru dengan potensi serta kekayaan alam yang melimpah. Namun di sisi lain, 

pengembangan dakwah Islam di desa yang notabene seluruh penduduknya beragama Islam 

tersebut, cenderung tidak sepesat dibandingkan misalnya dengan pengembangan potensi wisata 

alamnya. Berdasarkan observasi awal pada aspek ritual- formalnya, ditemukan sejumlah 

fenomena: 1) mayoritas masjid belum dikelola secara manajerial; 2) sangat minim majelis 

taklim dan bahkan belum ada lembaga remaja masjid; 3) mayoritas masjid belum mampu 

menjadwalkan khatib jumat dan penceramah Ramadan; 4) minim dai dari luar desa yang 

mengisi kekosongan ceramah rutin di masjid; dan 5) minimnya jemaah salat fardu termasuk 

salat jumat di sejumlah masjid. 

Kesadaran akan fenomena-fenomena tersebut menggerakkan  calon  peneliti untuk 

menelaah bagaimana eksistensi dan kontribusi Pesantren Alam Indonesia sebagai pesantren 

pertama dan satu-satunya di Desa Harapan Kabupaten Barru dalam mengembangkan dakwah, 

khususnya terkait sejumlah problem sosial-keagamaan yang telah dijabarkan. 

Penulis menelusuri publikasi ilmiah secara daring, ditemukan dua kajian terdahulu yang 

menjadikan Pesantren Alam Indonesia sebagai objek penelitian. Sebuah penelitian fokus 

menguji efektivitas salah satu model pembelajaran di Pesantren Alam Indonesia (Hannasi, 

2019). Penelitian lainnya fokus pada penggunaan teknologi listrik di Pesantren Alam Indonesia 

(Ruslan dan Gunawan, 2019). Adapun diskursus tentang eksistensi dan kontribusi suatu 

pesantren, telah dieksplorasi oleh sejumlah peneliti, antara lain oleh Zamakhsyari Dhofier, 

seorang cendekiawan Indonesia yang sudah mendapat rekognisi internasional. Melalui tesisnya, 

Dhofier menggambarkan tradisi pesantren di Jawa dengan sampel Pesantren Tebuireng dan 

Tegalsari. Kedua pesantren tersebut dipandang merepresentasikan kemampuan pesantren di 

Jawa yang berhasil bertahan dan tumbuh di tengah gelombang modernitas. Tradisi yang 

terbangun dan telah membumi di pesantren tidak menghalangi dialektikanya dengan kehidupan 

modern (Lukens-Bull dan Dhofier, 2000). 

Toto Suharto medeskripsikan peran Pesantren Persatuan Islam dalam peningkatan 

kualitas pendidikan Islam di Indonesia. Pesantren Persatuan Islam dipandang sebagai pesantren 

modern yang tetap berparadigma pesantren-sentris, namun akomodatif dan adaptif terhadap 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

4 

perkembangan iptek yang dikembangkan dari Barat. Pesantren Persatuan Islam telah mencetak 

ribuan cendekiawan muslim yang menyebar ke seluruh wilayah Indonesia (Suharto, 2011). 

Syamsuri mengungkapkan peran Pondok Modern Darussalam  Gontor  dalam  pengembangan  

SDM,  dilihat  dari  aspek  kuantitas dan kualitas santri yang belajar (mondok), program 

pemberantasan buta huruf dengan membuka cabang di berbagai daerah dan pembinaan pusat-

pusat kajian Islam (Syamsuri, 2016). Teranyar, Setiawan dan Rasyidi menjabarkan eksistensi 

Pondok Pesantren Tahfiz Al-Qur’an Bentok Kalimantan Selatan yang dipandang oleh 

masyarakat telah berkontribusi dalam membentengi generasi muda dari dampak negatif era 

digital melalui kaderisasi hafiz Al-Qur’an (Setiawan dan Rasyidi, 2020). Berdasarkan sejumlah 

literatur yang ditelusuri, tampak distingsi dan sisi kebaruan dari rancangan penelitian ini, yakni 

bahwa eksistensi dan kontribusi Pesantren Alam Indonesia dalam pengembangan dakwah yang 

berlokus di Desa Harapan Kabupaten Barru belum pernah dikaji secara ilmiah sebelumnya. 

Kendati atensinya berbeda, namun kajian-kajian sebelumnya sangat membantu calon peneliti 

sehingga di antara temuannya dapat dijadikan bahan acuan. 

Penulis menggunakan metode penelitian kualitatif dengan paradigma fenomenologis. 

Berdasarkan lokasi atau tempat pengumpulan datanya, penelitian ini termasuk penelitian 

lapangan, yakni sebagian besar proses penelitian atau pengumpulan datanya dilaksanakan pada 

situasi sosial yang ditemui secara langsung di tengah masyarakat. Lokasi penelitian didasarkan 

pada kedudukan Pondok Pesantren Alam Indonesia, yakni di Jalan Poros Barru-Soppeng Km. 

125, Dusun Tompo Lemo-lemo, Desa Harapan, Kecamatan Tanete Riaja, Kabupaten Barru, 

Provinsi Sulawesi Selatan. 

Data primer dihimpun secara langsung di lokasi penelitian yang berasal dari Pengurus 

Pesantren Alam Indonesia (2 orang), unsur pemerintah (6 orang), tokoh agama dan tokoh 

masyarakat setempat (3 orang). Adapun data sekunder didapatkan dari literatur atau dokumen 

yang relevan. Sebagai penelitian kualitatif, data penelitian ini dihimpun dengan teknik 

wawancara, FGD, dan observasi. Data yang terhimpun dan dikelola, kemudian dianalisis 

dengan menggunakan teori fenomenologi Alfred Schutz (Schutz, 1972). 

Secara akademis-teoretis, artikel ini diharapkan dapat menambah khazanah literatur 

kepesantrenan, terutama pesantren dengan model sekolah alam dan wisata religi. Secara praktis, 

diharapkan menjadi rujukan atau bahan evaluasi dalam menguatkan eksistensi dan 

mengoptimalkan kontribusi Pesantren Alam Indonesia terhadap pengembangan dakwah di 

Desa harapan Kabupaten Barru. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

5 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pesantren telah lama menjadi institusi pendidikan Islam yang memiliki peran penting 

dalam penyebaran nilai-nilai agama dan dakwah di Indonesia. Sebagai lembaga dakwah, 

pesantren memiliki fungsi utama untuk mendidik santri dalam memahami dan mengamalkan 

ajaran Islam serta menyebarkan nilai-nilai tersebut kepada masyarakat luas. 

Keberadaan pesantren sebagai lembaga dakwah memiliki karakteristik yang unik. 

Pesantren tidak hanya memberikan pendidikan agama kepada santri, tetapi juga mendorong 

mereka untuk menjadi duta agama Islam yang berperan aktif dalam menyebarkan nilai-nilai 

agama kepada masyarakat (Kusdiana, 2014). Metode dakwah yang umumnya digunakan oleh 

pesantren meliputi ceramah, pengajian, khutbah Jumat, kajian kitab kuning, dan kegiatan-

kegiatan sosial yang berorientasi pada pemberdayaan masyarakat. 

Peran sentral diemban lembaga pesantren dalam menyebarkan nilai-nilai Islam kepada 

masyarakat. Melalui pendekatan pendidikan agama, pesantren diharapkan mampu membentuk 

generasi yang memiliki pemahaman yang kuat terhadap ajaran Islam (A. R. Setiawan & 

Velasufah, 2019). Selain itu, pesantren juga membekali santri dengan keterampilan sosial, 

kepemimpinan, dan pemahaman tentang kehidupan modern yang sejalan dengan nilai-nilai 

Islam. Dengan demikian, pesantren berperan dalam menghasilkan kader-kader dakwah yang 

mampu memberikan pengaruh positif pada masyarakat. 

Pesantren juga berkontribusi dalam pembangunan masyarakat melalui kegiatan 

dakwahnya. Pesantren tidak hanya mengajarkan ajaran agama, tetapi juga mendorong santri 

untuk terlibat dalam kegiatan sosial, pengabdian kepada masyarakat, dan pemberdayaan 

ekonomi (Fathoni & Rohim, 2019). Dalam konteks ini, pesantren tidak hanya menjadi lembaga 

pendidikan, tetapi juga lembaga yang memainkan peran penting dalam pengembangan 

masyarakat secara holistik. 

Secara konseptual, untuk melihat pesantren sebagai lembaga dakwah, maka perlu 

diuraikan konsepsi dasar dakwah. Istilah “dakwah” secara etimologi berasal dari bahasa Arab 

“al-da’wah” (  الَدَّعْوَة) yang artinya memanggil, mengajak, menyeru, mendorong, dan mendoakan 

(Munawwir, 2007). Banyak sekali kata-kata dalam bahasa Arab yang erat kaitannya dengan 

kata dakwah, seperti antara lain:  َ اِليَْهِ  دعَا  (mengajak kepada);  َ عَليَْهِ  دعَا  (mendoakan kejahatan);  َ  دعَا

الأمَْرَ  عَى اِدَّ  ;(mendoakan kebaikan) لَه    (mendakwahkan perkara);   داَع (yang mendoa, menyeru, 

atau memanggil). Oleh karena kegiatan menyeru atau mengajak merupakan suatu proses 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

6 

penyampaian (tablig) pesan-pesan tertentu, maka pelakunya juga dikenal dengan istilah 

mubalig, yakni penyampai atau penyeru (Amin, 2009). Dengan demikian, secara etimologi 

dakwah dapat diartikan sebagai proses penyampaian pesan-pesan tertentu berupa ajakan atau 

seruan dengan tujuan agar orang lain memenuhi ajakan tersebut. 

Berdasarkan penelusuran makna kata dakwah dalam Al-Qur’an, Ali Aziz (2015) 

mengemukakan bahwa dakwah memiliki makna: mengajak atau menyeru (QS. Al-Baqarah/1: 

221); berdoa (QS. Ali ‘Imran/3: 38); mengadu (QS. Al-Qamar/54: 10); memanggil (QS. Ar-

Rum/30: 25); dan mengundang (QS. Al-Qashash/28: 25). 

Para ahli telah banyak yang mengemukakan definisi dakwah. Meskipun redaksi yang 

disajikan berbeda, namun maksud dan makna hakikinya sama, antara lain Ali Mahfudz dalam 

Amin (2009), mendefinisikan dakwah sebagai kegiatan memotivasi manusia untuk berbuat 

kebajikan, mengikuti petunjuk, memerintahkan kebaikan dan mencegah kemungkaran agar 

mereka memperoleh kebahagiaan di dunia dan akhirat. 

Abu Bakar Zakaria dalam Aziz (2015) memberi definisi dakwah sebagai usaha para 

ulama dan orang-orang yang memiliki pengetahuan agama Islam untuk memberikan pengajaran 

kepada khalayak umum sesuai dengan kemampuan yang dimiliki tentang hal-hal yang mereka 

butuhkan dalam urusan dunia dan keagamaan. Berangkat dari sejumlah pandangan ahli di atas, 

penulis berkesimpulan bahwa dakwah adalah upaya yang dilakukan oleh orang beriman untuk 

menyampaikan ajaran agama Islam kepada orang lain dengan menggunakan berbagai macam 

media dan metode agar mereka menerima, meyakini, dan mengamalkannya. 

Dakwah dalam prosesnya mutlak melibatkan unsur-unsur yang terbentuk secara sistemik 

atau saling terkait antara satu unsur dengan unsur lainnya. Unsur-unsur dakwah  dapat diartikan 

sebagai hal-hal yang mesti ada dalam proses dakwah. Oleh karena itu, dapat juga diistilahkan 

sebagai rukun-rukun dakwah yang secara skematis dapat digambarkan melalui matriks berikut: 

Matriks 1. Rukun-rukun Dakwah 

  

Sumber: Diadaptasi dari Enjang dan Aliyudin , 2009.  

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

7 

Mengacu pada matriks di atas, paling tidak terdapat lima rukun dakwah, yakni: subjek 

dakwah, pesan dakwah, metode dakwah, media dakwah, dan objek dakwah. Sementara tujuan 

dan efek dakwah merupakan rukun atau unsur yang inheren (iltizam) dalam proses dakwah. 

Subjek dakwah atau dai, yakni adalah orang yang melaksanakan dakwah baik secara lisan, 

tulisan maupun perbuatan. Baik secara audio, visual, maupun audiovisual. Dilakukan secara 

berkelompok atau organisasi maupun individu. 

Menurut Ilaihi (2010) Pada dasarnya setiap muslim secara otomatis berperan sebagai juru 

dakwah karena mereka memiliki kewajiban untuk berdakwah. Setiap muslim yang berperan 

sebagai dai atau komunikator dakwah dapat dikelompokkan menjadi: 1) secara umum, yakni 

setiap muslim atau muslimat yang mukalaf di mana bagi mereka kewajiban dakwah merupakan 

sesuatu yang melekat, tidak terpisahkan dari misinya sebagai penganut Islam; 2) secara khusus, 

yakni mereka yang mengambil keahlian khusus dalam bidang agama Islam, yang dikenal 

dengan sebutan alim ulama. 

Pesan dakwah dalam literatur berbahasa Arab disebut maudlu’ al-da’wah ( مَوْض وع الدَّعوَة   ). 

Istilah ini lebih tepat dibanding dengan istilah “materi dakwah” yang diterjemahkan dalam 

bahasa Arab menjadi maaddah al-da’wah ( الدَّعوَة مَادَّ  ). Sebutan yang terakhir ini bisa 

menimbulkan kesalahpahaman sebagai logistik dakwah (Aziz, 2015). 

Pada prinsipnya, pesan dalam bentuk apapun dapat dikatakan sebagai pesan dakwah, 

selama tidak bertentangan dengan ajaran Islam yang termuat dalam Al-Qur’an dan Hadis 

(Ahmad Zuhdi, 2016). Jika dakwah melalui tulisan umpanya, maka isi dari tulisan itulah pesan 

dakwah. Jika dakwah melalui lisan, maka yang diucapkan itulah pesan dakwah. Jika dakwah 

melalui gambar, maka makna dibalik gambar itulah pesan dakwah. Jika dakwah melalui 

perbuatan, maka perbuatan mulia yang dilakukan itulah pesan dakwah.  

Sebaliknya, semua pesan yang bertentangan dengan ajaran Islam yang termuat dalam Al-

Qur’an dan Hadis tidak dapat disebut sebagai pesan dakwah. Semua orang dapat berbicara 

tentang moral, bahkan dengan mengutip ayat Al-Qur’an sekalipun. Akan tetapi, jika hal itu 

dimaksudkan untuk pembenaran atau dasar bagi kepentingan nafsunya semata. Maka demikian 

itu bukan termasuk pesan dakwah. Pesan dakwah pada garis besarnya terbagi menjadi dua, yaitu 

pesan utama (Al-Qur’an dan Hadis) dan pesan tambahan atau penunjang (selain Al-Qur’an dan 

Hadis, antara lain: pendapat para Sahabat Rasulullah saw., pendapat para ulama, hasil penelitian 

ilmiah, kisah dan pengalaman teladan, berita dan peristiwa, karya sastra, karya seni dan lain 

sebagainya). 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

8 

Metode dakwah adalah cara atau strategi yang ditempuh dai dalam menyampaikan pesan 

dakwah. Metode dakwah dapat juga dipahami sebagai rentetan kegiatan untuk mencapai tujuan 

dakwah (Aziz, 2015). Pada umumnya acuan mengenai metode dakwah tedapat pada QS. Al-

Nahl ayat 125. Ayat tersebut menginformasikan bahwa ada tiga macam metode yang menjadi 

dasar dakwah, yakni : dengan hikmah ( ِبِالْحِكْمَة), dengan pengajaran atau nasihat yang baik 

( الْحَسَنَةِ  وَالْمَوْعِظَةِ  ) dan dengan cara bertukar pikiran, dialog, atau debat cara terbaik ( بِالَّتِي وَجَادِلْه مْ   

أحَْسَن   هِيَ  ). 

Ada juga yang menambahkan ayat 126 dari QS An-Nahl ( بمِِثْلِ  فعََاقبِ وا ) sebagai dasar metode 

dakwah. Ayat tersebut berbunyi: 

 

ابِرِينَ  خَيْر   لهَ وَ  صَبَرْت مْ  وَلئَِنْ  بِهِ  ع وقبِْت مْ  مَا بمِِثْلِ  فعََاقبِ وا عَاقبَْت مْ  وَإِنْ  لِلصَّ  

Terjemahnya: 

Dan jika kamu memberikan balasan, maka balaslah dengan balasan yang sama dengan 

siksaan yang ditimpakan kepadamu. Akan tetapi jika kamu bersabar, sesungguhnya Itulah yang 

lebih baik bagi orang-orang yang sabar. 

Metode yang dinamai al-‘iqab bi al-mitsl (dakwah dengan balasan setimpal)  ini, menurut 

A. Ilyas Ismail dan Prio Hotman (2011) ditujukan kepada kelompok mad’u kafir, yaitu mereka 

yang gemar menutup-nutupi kebenaran, menghalangi dakwah dan berniat menghancurkan dan 

memusuhi agama. Maksud yang ingin dicapai dari metode ini adalah untuk menolak fitnah 

terhadap dakwah Islam, menghadirkan kebebasan beragama dan menumpas kesewenang-

wenangan. 

Aziz (2015) menuliskan bahwa media dakwah merupakan unsur tambahan dalam 

kegiatan dakwah. Dengan kata lain, kegiatan dakwah dapat berlangsung tanpa media. Seorang 

ustaz yang sedang menjelaskan tata cara tayamum kepada seorang tamu di rumahnya adalah 

salah satu contoh dakwah tanpa media. Hal tersebut bila berpegangan bahwa media selalu 

merupakan alat atau sarana untuk menyampaikan pesan dakwah. 

Gerlach dan Ely dalam Arsyad (2010) menyebut secara garis besar media meliputi 

manusia, materi, dan lingkungan yang membuat orang lain memperolah pengetahuan, 

keterampilan, atau sikap. Bila berpegangan pada pendapat terakhir, maka pendakwah, Al-

Qur’an dan Hadis yang sedang didiskusikan, tempat dan suasana pelaksanaan dakwah, 

merupakan bagian dari media dakwah. Demikian juga berarti tidak ada dakwah tanpa media. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

9 

Ketika Rasulullah saw. memberi nasihat kepada seorang sahabat yang menemuinya, maka 

Rasulullah saw. adalah dakwah itu sendiri. 

Ilaihi (2010) mengutip pendapat Al-Bayanuni bahwa media dakwah adalah sesuatu yang 

bersifat fisik dan nonfisik yang bisa mengantarkan pendakwah dalam menerapkan strategi 

dakwah. Hamzah Ya’qub dalam Ilaihi (2010) membagi media dakwah menjadi lima: 1) Lisan, 

dapat berupa ceramah, kuliah, bimbingan, penyuluhan, dan sebagainya; 2) Tulisan, dapat 

berupa majalah, surat kabar, spanduk, dan sebagainya; 3) Lukisan, dapat berupa gambar, 

karikatur, desain grafis, dan sebagainya; 4) Audio visual, dapat berupa televisi, slide, video, 

dan sebagainya; dan 5) Akhlak, yakni perbuatan-perbuatan nyata yang mencerminkan ajaran 

Islam, yang dapat menjadi teladan bagi orang lain. 

Objek dakwah adalah manusia yang menjadi sasaran atau penerima pesan dakwah, baik 

secara individu maupun kelompok, baik yang muslim maupun nonmuslim. Objek dakwah yang 

lazim diistilahlakan dengan mad’u adalah seluruh manusia sebagai makhluk Allah yang 

dibebani menjalankan ajaran agama Islam dan diberi kebebasan berikhtiar dan 

bertanggungjawab atas perbuatan sesuai dengan pilihannya (Hadi, 2016). 

Muhammad Abduh seperti dikutip oleh Ilaihi (2010) membagi mad’u menjadi tiga 

golongan: 1) golongan cendekiawan, yakni mereka yang cinta kebenaran dan dapat berpikir 

kritis, cepat menangkap persoalan; 2) golongan awam, yakni mereka yang belum dapat berpikir 

secara kritis dan mendalam, belum dapat menangkap pengertian-pengertian yang tinggi; dan 3) 

Golongan pertengahan, yakni mereka yang senang membahas sesuatu, tetapi hanya dalam batas 

tertentu, tidak sanggup berpikir secara mendalam. 

Frasa “tujuan” dalam bahasa Inggris dapat dipilah dalam beberapa term, yakni antara lain: 

goal dan objective. Keduanya mengacu pada arti yang sama (yakni “tujuan”), tetapi term goal 

lebih mengarah kepada tujuan yang bersifat umum, sedangkan term objective bermakna tujuan 

yang bersifat khusus atau spesifik. 

Rasyid Shaleh dalam Enjang AS dan Aliyudin (2009) membagi tujuan dakwah menjadi 

dua, yakni tujuan utama dakwah dan tujuan departemental atau tujuan perantara yang kadang 

juga disebut tujuan menengah. Tujuan utama dakwah adalah nilai atau hasil akhir yang ingin 

dicapai atau diperoleh dari keseluruhan tindakan dakwah. Untuk tercapainya tujuan utama 

inilah maka semua penyusunan, semua rencana, dan tindakan dakwah harus ditujukan dan 

diarahkan. Tujuan utama dakwah menurut Shaleh adalah terwujudnya kebahagiaan dan 

kesejahteraan hidup di dunia dan akhirat yang diridai Allah swt. Sementara tujuan perantara 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

10 

berintikan nilai-nilai yang dapat mendatangkan kebahagiaan dan kesejahteraan yang diridai 

Allah Swt., sesuai dengan bidang masing-masing dai (As & Aliyuddin, 2009). 

Perubahan pada diri sasaran dakwah (mad’u) setelah menerima pesan dakwah disebut 

sebagai efek dakwah. Aziz (2015) menuliskan bahwa perubahan pada diri mad’u tersebut dapat 

diamati dari tiga aspek, yakni aspek kognitif, afektif, dan behavioral. 

Setelah menerima pesan dakwah, mad’u akan menyerap isi dakwah tersebut melalui 

proses berpikir. Efek kognitif ini bisa terjadi apabila ada perubahan pada apa yang diketahui, 

dipahami, dan dimengerti oleh sasaran dakwah tentang pesan yang diterimanya. Pertanyaan 

pokok berkaitan dengan efek kognitif adalah apakah mitra dakwah memahami pesan dakwah 

dengan benar? Jadi, dengan menerima pesan dakwah, mad’u diharapkan memperoleh 

pengetahuan yang benar tentang ajaran Islam.  

Efek afektif ini merupakan pengaruh dakwah berupa perubahan sikap mad’u setelah 

menerima pesan dakwah. Pertanyaan pokok yang harus dijawab pada efek kedua ini adalah 

apakah sasaran dakwah menyetujui pesan dakwah (yang pada tahap sebelumnya telah dipahami 

dengan benar)? Apakah mereka setuju dengan pesan tersebut? Apakah mereka menganggap 

pesan tersebut sebagai hal yang penting atau tidak? 

Efek ini merupakan suatu bentuk efek dakwah yang berkenaan dengan pola tingkah laku 

sasaran dakwah dalam merealisasikan pesan dakwah yang telah diterima dan disetujui (pada 

tahap sebelumnya). Maka dapat dipahami bahwa seseorang akan bertindak setelah mengerti 

atau memahami pesan yang mereka terima, lalu masuk ke dalam perasaannya, kemudian 

timbullah dorongan untuk bertindak atau bertingkah laku. Singkatnya, tindakan seseorang pada 

hakikatnya adalah perwujudan dari pikiran dan perasaannya.  

Dimensi-Dimensi Dakwah 

Kusnawan et al., (2009) merumuskan kegiatan dakwah dalam dua dimensi besar: 

pertama, mencakup penyampaian pesan kebenaran, yakni dimensi kerisalahan atau bi ahsan al-

qawl; dan kedua, mencakup pengaplikasian nilai kebenaran yang merupakan dimensi 

kerahmatan atau bi ahsan al-‘amal. dapat dirumuskan. 

Dimensi kerisalahan (bi ahsan al-qawl) merupakan tuntunan dari QS. Al-Maidah/5: 67 

dan Ali-Imran/3: 104 dengan memerankan tugas Rasul untuk menyeru agar manusia lebih 

mengetahui, memahami, menghayati, dan mengamalkan Islam sebagai pandangan hidupnya. 

Dengan pemahaman, penghayatan, dan pengamalan yang demikian, maka dakwah sedang 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

11 

mengarah kepada perilaku manusia pada tingkat individu maupun kelompok ke arah yang 

makin islami, yaitu gemar menunaikan Islam. Perubahan perilaku tersebut memungkinkan 

apabila kegiatan dakwah dapat memengaruhi tata nilai yang dianut oleh individu atau 

masyarakat (Amin, 2009). 

Dimensi kerisalahan (bi ahsan al-qawl) mencoba menumbuhkan kesadaran diri dalam 

(individu/masyarakat) tentang kebenaran nilai dan pandangan hidup secara islami (khususnya 

menyangkut Islam), sehingga terjadi proses internalisasi nilai Islam sebagai nilai hidupnya. 

Dengan kata lain, dakwah kerisalahan dalam praktiknya merupakan proses mengonsumsi dan 

menginternalisasikan nilai-nilai Islam. Dalam hal ini Islam merupakan sumber nilai dan 

dakwah sebagai proses alih nilai (Sukayat, 2015). 

Terdapat dua bentuk turunan dari dimensi kerisalahan, yakni bentuk irsyad dan tabligh. 

Irsyad secara bahasa berarti bimbingan, secara istilah adalah proses penyampaian dan 

internalisasi ajaran Islam melalui kegiatan bimbingan, penyuluhan, dan psikoterapi islami 

dengan sasaran individu atau kelompok kecil (Hidayat, 2013). 

Dakwah irsyad dalam konteks penyebarluasan ajaran Islam yang sangat spesifik di 

kalangan sasaran tertentu dengan pesan tertentu. Ia menampilkan hubungan personal antara 

pembimbing dengan terbimbing. Ia lebih berorientasi pada pemecahan masalah indivial yang 

dialami oleh terbimbing, sedangkan pembimbing memberikan jalan keluar sebagai pemecahan 

masalah tersebut. Pesan itu merupakan paket program yang dirancang oleh pelaku dakwah. Ia 

dirancang secara berahap sampai pada perolehan target tertentu. 

Irsyad memiliki makna internalisasi, yakni proses penaklukan ilham taqwa terhadap 

ilham fujur. Internalisasi ini sesuai dengan isyarat QS. Al-Muzzammil/73: 1-8, yang 

menjelaskan apa yang dilakukan Nabi Muhammad saw. sebelum melaksanakan dakwah kepada 

orang lain. Tujuannya agar diri sendiri menjadi matang. Irsyad juga bermakna transmisi, yakni 

proses memberitahukan dan membimbing terhadap individu, dua orang, tiga orang, atau 

kelompok kecil atau memberikan solusi atas permasalahan kejiwaan yang dihadapi (Sukayat, 

2015). 

Adapun tabligh, secara bahasa berarti menyampaikan. Tabligh adalah kata kerja transitif 

yang berarti membuat seseorang sampai, menyampaikan atau melaporkan, dalam arti 

menyampaikan sesuatu kepada orang lain. Dalam bahasa Arab, orang yang menyampaikan 

disebut muballigh (Munawwir, 2007). 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

12 

Tabligh merupakan suatu penyebarluasan ajaran Islam yang memiliki ciri-ciri tertentu. Ia 

bersifat insidental, oral, seremonial, bahkan kolosal. Tabligh mencakup penyebarluasan ajaran 

Islam melalui sarana pemancaran, atau sarana transmisi dengan menggunakan elektromagnetik, 

yang diterima oleh pesawat radio maupun televisi (Zamroni, 2015). Ia juga bersifat massal, 

bahkan bisa tanpa batasan ruang dan wilayah. Tabligh juga bermakna difusi, yakni proses 

penyebarluasan ajaran Islam dengan bahasa lisan dan tulisan melalui bermacam-macam media 

massa kepada orang banyak, baik secara serentak maupun tenggang waktu, tidak bertatap muka 

dan tidak pula bersifat monolog. Target kegiatan ini adalah mengenalkan ajaran Islam 

(Kusnawan et al., 2009). 

 

Tabel 1. Dakwah Dimensi Kerisalahan (Bi Ahsan Al-Qawl) 

Bentuk Dakwah Berdimensi Kerisalahan 
(Bi Ahsan Al-Qawl) 

Fokus atau Bidang Kegiatan Dakwah 

Irsyad (internalisasi dan transmisi) 

Bimbingan  

Konseling 

Penyuluhan 

Psikoterapi Islam 

Tabligh (transmisi dan difusi) 

Khutbah/Khitobah 

Kitabah 

Radio 

Televisi 

Film 

Sumber: Diadaptasi dari Kusnawan et al., 2009. 

Dimensi dakwah yang kedua adalah dakwah dimensi kerahmatan (bi ahsan ‘amal). Ia 

mengacu kepada firman Allah QS. Al-Anbiya/ 21:24. Dakwah kerahmatan merupakan upaya 

mengaktualisasikan Islam sebagai rahmat (jalan hidup yang menyejahterakan, membahagiaan, 

dan sebagainya) dalam kehidupan umat manusia. Dengan begitu, kalau dalam dimensi 

kerisalahan, dakwah lebih cocok sebagai “mengenalkan Islam”, maka dalam kerahmatan ini, 

dakwah merupakan upaya mewujudkan Islam dalam kehidupan (Kusnawan et al., 2009). 

Dakwah dalam kerahmatan, yang dituntut dan dituju ialah umat Islam secara terus-

menerus berproses untuk membuktikan validitas Islam yang telah diklaim sebagai rahmatan 

lil’alamin. Maka, bentuk karya dakwah dari dimensi ini ialah berupaya menjabarkan nilai-nilai 

Islam normatif (dalam Al-Qur’an dan Sunah) Islam menjadi konsep-konsep kehidupan yang 

dapat dilaksanakan dalam kehidupan sehari-hari. Setelah itu, mengupayakan bagaimana konsep 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

13 

operasionalnya, sehingga Islam tersebut dapat dengan mudah diterapkan dalam kehidupan 

nyata. Untuk perwujudan hal tersebut, terdapat dua bentuk turunan dari dakwah dimensi 

kerahmatan, yakni tadbir dan tathwir. 

Tadbir menurut bahasa berarti pengurusan, pengelolaan (manajemen). Menurut istilah, 

tadbir adalah kegiatan dakwah dengan pentransformasian ajaran Islam melalui kegiatan aksi 

amal saleh berupa penataan lembaga-lembaga dakwah dan kelembagaan Islam. Fungsi-fungsi 

manajemen merupakan karakteristik menonjol dalam dakwah tadbir. Adanya organisasi 

dakwah sebagai wadah, perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan evaluasi dakwah, di 

antaranya aspek-aspek yang terintegrasi dan tersistematisasi dalam pelaksanaan dakwah 

(Thoifah, 2015). 

Sedangkan tathwir menurut bahasa berarti pengembangan, menurut istilah berarti 

kegiatan dakwah dengan pentransformasian ajaran Islam melalui aksi amal saleh berupa 

pemberdayaan (taghyir, tamkin) sumber daya manusia, sumber daya lingkungan, dan ekonomi 

umat dengan mengembangkan pranata-pranata sosial, ekonomi, dan lingkungan atau 

pengembangan kehidupan muslim dalam aspek-aspek kultur universal (Kusnawan et al., 2009). 

 

Tabel 2. Dakwah Dimensi Kerahmatan (Bi Ahsan ‘Amal) 

Bentuk Dakwah Berdimensi Kerahmatan 
(Bi Ahsan ‘Amal) 

Fokus atau Bidang Kegiatan Dakwah 

Tadbir (institusionalisasi/ pengorganisasian) 

Pengelolaan kelembagaan masjid 

Pengelolaan kelembagaan majelis taklim 

Pengelolaan organisasi dakwah 

Pengelolaan organisasi politik Islam 

Pengelolaan kelembagaan ZIS-HUZ 

Kerjasama organisasi Islam 

Tathwir/Tamkin (transformasi/ 
pemberdayaan dan pengembangan) 

Pemberdayaan dan pengembangan SDM 

Pemberdayaan dan pengembangan ekonomi 
umat 
Pemberdayaan dan pengembangan 
lingkungan hidup 

Sumber: Diadaptasi dari Kusnawan et al., 2009. 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan 

Kabupaten Barru 

Pondok Pesantren Alam Indonesia terletak di Jalan Poros Barru Soppeng, km. 125, Dusun 

Tompo Lemo-Lemo, Desa Harapan, Kecamatan Tanete Riaja, Kabupaten Barru, Provinsi 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

14 

Sulawesi Selatan. Pondok Pesantren Alam Indonesia berada di lokasi yang sangat strategis di 

jalan poros yang menghubungkan antara Kabupaten Barru dan Kabupaten Soppeng. Selain 

berada di antara dua kabupaten, Pondok Pesantren Alam Indonesia juga berada di tengah 

pusaran enam kabupaten/kota madya yang mengelilinginya, yakni Kabupaten Bone, Kabupaten 

Wajo, Kabupaten Sidrap, Kota Madya Pare-pare, Kabupaten Pangkep dan Kabupaten Maros. 

Letak geografis yang strategis tersebut menginspirasi Hisbullah, pendiri lembaga untuk 

menjadikan kawasan Pondok Pesantren Alam Indonesia sebagai tempat yang nyaman untuk 

mempertemukan berbagai kepentingan (meeting point) di bidang bisnis, sosial, khususnya 

pengembangan sumber daya manusia dari berbagai wilayah di Indonesia. Untuk mewujudkan 

cita-cita tersebut, Hisbullah memulai pembangunan fasilitas pendukung, antara lain bangunan 

masjid, gedung asrama, restoran, kolam renang, penginapan, dan kawasan 

perkebunan/pertanian. Program Taḥfiẓ Al-Qu’an merupakan program utama Pesantren Alam 

Indonesia. Dengan kepercayaan dan dukungan masyarakat yang semakin luas, Pesantren Alam 

Indonesia semakin memantapkan diri menjadi pelopor pendidikan berbasis Al-Qur’an. 

Pondok Pesantren Alam Indonesia merupakan lembaga sosial pengembangan dan 

pemberdayaan sumber daya manusia. Pada awal berdirinya, usaha yang dibangun oleh pendiri 

bergerak di bidang wisata yang kemudian dikombinasikan dengan program khusus taḥfiẓ Al-

Qur’an sehingga pada awalnya di beri nama Pesantren Taḥfiẓ Al-Ikhlas Bulu   Dua.   Didirikan   

oleh Hisbullah   dengan   akta   Notaris  Nomor: 42/27/8/2013. 

Pada tahun 2015, nama Pesantren Taḥfiẓ dirubah menjadi Pesantren Alam Indonesia 

dengan tujuan agar program kegiatan hafalan Al-Qur’an yang diselenggarakan dapat 

terintegrasi dengan program Nasional Taḥfiẓ Al-Qur’an yang tersebar di  seluruh  Indonesia  

bahkan mancanegara. Untuk  mensinergikan  seluruh sumber daya yang ada sekitar kawasan 

dan dalam rangka mendukung kegiatan operasional pondok pesantren, maka dibentuk beberapa 

divisi penunjang dan unit- unit usaha. Beberapa divisi tersebut antara lain divisi 

pengadaan/pengembangan sarana prasarana, divisi pengembangan agro, divisi pengobatan 

medis dan herbal, divisi humas dan publikasi. Dibentuk pula unit-unit usaha antara lain: rumah 

makan, penginapan, perdagangan hasil produksi dan hasil bumi, serta workshop design rumah 

rangka baja. 

Seluruh kegiatan terintegrasi serta saling sinergis dalam rangka membangun siklus 

kemandirian usaha untuk menopang kegiatan Pondok Pesantren Alam Indonesia. Setiap proses 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

15 

adalah siklus pelajaran dan pengalaman berharga yang diharapkan dapat membentuk karakter 

kepemimpinan dan jiwa entrepreneurship setiap personel khususnya santri. 

Fenomenologi dalam perspektif Schutz memadang tindakan sosial secara historis, karena 

menurutnya, tindakan sosial berorientasi pada perilaku orang atau orang lain pada masa lalu, 

sekarang, dan akan datang (Nindito, 2013). Oleh karena itu, untuk menggambarkan keseluruhan 

tindakan seseorang, perlu diberi fase. Dua fase yang diusulkan Schutz diberi nama: tindakan 

because-motive, yang merujuk pada masa lalu (alasan yang mendorong dilakukannya suatu 

tindakan pada masa lalu); dan tindakan in-order-to- motive, yang merujuk pada masa yang akan 

datang (tujuan yang hendak dicapai dari suatu tindakan). 

Menurut Schutz seperti dikutip oleh Waters (1994), tindakan subjektif sesorang tidak 

muncul begitu saja, tetapi melalui suatu proses yang bisa saja berlangsung dalam waktu yang 

panjang untuk dievalusi dengan mempertimbangkan kondisi sosial, ekonomi, budaya, dan 

norma etika agama atas dasar tingkat kemampuan pemahaman sendiri sebelum tindakan itu 

dilakukan. Dengan kata lain, sebelum masuk pada tataran in-order-to-motive, ada tahapan 

because-motive yang mendahuluinya. Proposisi tersebut dapat digunakan untuk 

mengungkapkan latar belakang eksistensi Pesantren Alam Indonesia. 

Sebab eksistensi (because-motive) Pesantren Alam Indonesia diungkapkan oleh 

Sudirman selaku sekretaris pesantren. Menurutnya, motif awal berdirinya Pesantren Alam 

Indonesia adalah motif bisnis wisata alam. 

“Sebelum menjadi pesantren, dulunya lokasi ini ditujukan untuk wisata alam. Maka Pak 

Dokter (Hisbullah) memulainya dengan membangun vila. Namun, setelah mendapat masukan 

dari berbagai pihak dan atas kesadaran Pak Dokter sendiri bahwa di Desa Harapan belum ada 

pesantrennya, maka muncullah inisiatif mendirikan pesantren tahfiz yang bernuansa sekolah 

alam. Lulusan Pesantren Alam Indonesia diharapkan menjadi hafiz yang mampu mengamalkan 

dan mengajarkan Al-Qur’an serta dibekali dengan keterampilan berwirausaha.” (Sudirman, 

Sekretaris Yayasan Pesantren Alam Indonesia, Wawancara, Barru, 14 September 2021). 

Adapun tujuan eksistensi (in-order-to-motive) Pesantren Alam Indonesia, informasi yang 

disampaikan Sudirman sejalan dengan visi dan misi yang diusung Pesantren Alam Indonesia, 

yakni menjadi sekolah alam berbasis tahfiz Al-Qur’an terbaik di Sulawesi pada tahun 2025. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

16 

Tabel 3. Motif Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa 

Harapan Kabupaten Barru 

Motif sebab (because-motive) Motif untuk (in-order-to-motive) 

▪ Menemukan   lokasi   yang   strategis ▪ Mewujudkan sekolah alam berbasis 

tahfiz Al-Qur'an terbaik di Sulawesi 

(pada tahun 2025). 

▪ Melahirkan lulusan/hafiz Al-Qur’an 

yang memiliki standar pengetahuan, 

keterampilan, pengalaman, karakter 

leadership dan entrepreneurship 

yang baik. 

Sumber: Data olahan peneliti, 2022. 

Kontribusi Pesantren Alam Indonesia terhadap Pengembangan Dakwah di Desa 

Harapan Kabupaten Barru 

Kontribusi Pesantren Alam Indonesia terhadap pengembangan dakwah di Desa Harapan 

Kabupaten Barru dapat diketahui dari pengamatan terhadap aktivitas atau program pesantren 

yang menunjang pengembangan dakwah di lingkup Desa Harapan. Aktivitas atau program 

Pesantren Alam Indonesia difokuskan pada tiga bidang, yakni pendidikan, amal usaha, dan 

sosial. 

Tabel 4. Program Dakwah Pesantren Alam Indonesia 

Program Uraian/Unit Kategori Dakwah 

Pendidikan ▪ Program BTQ 

▪ Tahfiz Al-Qur’an 

▪ SMK Islam 

Irsyad,   Tabligh,   dan 

Tadbir 

Amal usaha ▪ Wisata religi 

▪ Restoran 

▪ Penginapan 

▪ Klinik kesehatan 

▪ Rumah tani 

▪ Rumah produksi (workshop) 

Irsyad,   Tadbir,    dan 

Tathwir 

Sosial ▪ PAI-Care Tathwir 

Sumber: Data olahan peneliti, 2022. 

Berdasarkan data pada tabel 2, kontribusi  Pesantren  Alam  Indonesia  terhadap 

pengembangan dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru dapat diuraikan sebagai berikut: 1) 

mendukung pengembangan sektor wisata religi; 2) menyediakan layanan pendidikan agama 

yang mudah diakses masyarakat setempat; 3) menyediakan layanan pendidikan agama dengan 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

17 

biaya terjangkau oleh rata- rata masyarakat setempat; dan 4) membantu mengentaskan buta 

aksara Al-Qur’an. 

Fakta tersebut menunjukkan bahwa keberadaan Pesantren Alam Indonesia memberi 

sumbangsih yang cukup signifikan dalam pengembangan dakwah di Desa Harapan Kabupaten 

Barru, terutama pada dakwah dalam bentuk tathwir, yakni pengembangan sumber daya alam 

dan ekonomi umat (Amin, 2009; Hadi, 2016; Sukayat, 2015). Hal tersebut berkesesuaian 

dengan pandangan Masrudi bahwa lembaga dakwah, termasuk yang berbentuk pesantren, 

merupakan salah satu instrumen penting bagi perubahan sosial masyarakat (Masrudi, 2019). 

Terdapat sejumlah hal yang menjadi faktor pendukung dan penghambat Pesantren Alam 

Indonesia dalam menjalankan perannya sebagai lembaga dakwah. Faktor pendukungnya antara 

lain: 1) lokasi yang sangat strategis: perbatasan Barru-Soppeng dan termasuk dalam zona 

kawasan titik tengah Indonesia (the center point of Indonesia); 2) pengelola dan pembina 

dengan  latar  belakang  ilmu  dan  pengalaman  yang beragam; dan 3) ditopang unit-unit usaha 

yang variatif dan cukup produktif. 

Adapun faktor penghambatnya antara lain: 1) orientasi pendidikan pesantren yang masih 

berfokus kepada pembinaan internal atau santri; 2) minimnya santri yang berasal dari desa 

setempat, yakni <50%; dan 3) belum adanya  kerjasama  yang  konkret  antara  pengelola  

pesantren  dengan pemerintah desa/dusun setempat. 

Berdasarkan pembahasan yang diuraikan, tampak bahwa pesantren dan dakwah memiliki 

keterkaitan yang erat dalam membangun masyarakat muslim yang berkualitas. Pesantren 

sebagai lembaga pendidikan agama Islam yang komprehensif memberikan landasan dan 

pemahaman yang kuat bagi para dai dan kader dakwah. Sementara itu, dakwah sebagai 

implementasi ajaran pesantren memperluas pengaruh dan dampak positif pesantren dalam 

masyarakat lebih luas. Dengan menggali potensi keduanya secara sinergis, pesantren dan 

dakwah dapat menjadi motor penggerak dalam membentuk masyarakat muslim yang berilmu, 

berakhlak mulia, dan mampu menghadapi aneka tantangan zaman yang berkembang sangat 

pesat..  

SIMPULAN  

Dakwah dakwah diartikan sebagai upaya yang dilakukan oleh individu beriman untuk 

menyampaikan ajaran agama Islam kepada orang lain melalui berbagai media dan metode, 

dengan tujuan agar mereka menerima, meyakini, dan mengamalkannya. Proses dakwah 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

18 

melibatkan unsur-unsur yang terbentuk secara sistemik, yakni subjek dakwah, pesan dakwah, 

metode dakwah, media dakwah, dan objek dakwah. 

Pesantren telah lama menjadi institusi pendidikan Islam yang memiliki peran sentral 

dalam penyebaran nilai-nilai agama dan dakwah di Indonesia. Sebagai lembaga dakwah, 

pesantren memiliki fungsi utama dalam mendidik santri untuk memahami dan mengamalkan 

ajaran Islam, serta menyebarluaskan nilai-nilai tersebut kepada masyarakat luas. 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia di Desa Harapan, Kabupaten Barru, memiliki latar 

belakang yang didasari oleh motif sebab (because-motif) dan motif tujuan (in-order-to motive). 

Kontribusi pesantren ini terhadap pengembangan dakwah di wilayah tersebut mencakup 

berbagai bidang, termasuk irsyad, tabligh, tadbir, dan yang paling signifikan adalah pada bidang 

tatwhir, yang melibatkan pengembangan sumber daya alam dan ekonomi umat. Faktor 

pendukung dan hambatan juga turut mempengaruhi upaya pesantren dalam mengembangkan 

dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru. 

Artikel ini diharapkan dapat memperkaya literatur kepesantrenan, terutama mengenai 

pesantren dengan model sekolah alam dan wisata religi. Artikel ini juga diharapkan dapat 

menjadi referensi penting serta bahan evaluasi untuk memperkuat eksistensi dan 

memaksimalkan kontribusi Pesantren Alam Indonesia. Untuk penelitian lanjutan, fokus dapat 

diberikan pada strategi pengembangan Pesantren Alam Indonesia sebagai destinasi wisata religi 

yang unik di Kabupaten Barru. 

DAFTAR PUSTAKA 

Agus, S. (2018). Identitas Pesantren Vis a Vis Perubahan Sosial. Lontar Media. 

Ahmad Zuhdi. (2016). Dakwah Sebagai Ilmu. In Dakwah Sebagai Ilmu dan Perspektif Masa 

Depannya. 

Amin, S. M. (2009). Ilmu Dakwah. Amzah. 

Arsyad, A. (2010). Media Pembelajaran. In Ed (Vol. 1). 

As, E., & Aliyuddin. (2009). Dasar-dasar Ilmu Dakwah: Pendekatan Filosofis dan Praktis. 

Widya Padjajaran. 

Aziz, M. A. (2015). Ilmu Dakwah. Kencana. 

Bakhtiar, Ruslan, L., & Gunawan, A. (2019). Penerapan listrik tenaga surya di pesantren alam 

indonesia. Prosiding Seminar Nasional Penelitian & Pengabdian Kepada Masyarakat 

2019, 2019, 308–313. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

19 

Fathoni, M. A., & Rohim, A. N. (2019). Peran Pesantren dalam Pemberdayaan Ekonomi Umat 

di Indonesia. CIMAE: Conference on Islamic Management, Accounting, and Economics, 

2, 133–140. https://journal.uii.ac.id/CIMAE/article/view/12766/9450 

Hadi, S. (2016). Epistemologi Ilmu Dakwah. Al-Hikmah, 16(2). 

Hannasi. (2019). Efektivitas Penerapan Metode Tikrār dalam Menghafal Al-Qur’an di Pondok 

Pesantren Alam Indonesia Kabupaten Barru. UIN Alauddin Makassar. 

Hidayat, N. (2013). Pengantar Ilmu Dakwah. In Alauddin press. 

Ilaihi, W. (2010). Komunikasi Dakwah. Remaja Rosdakarya. 

Ismail, A. I. (2011). Filsafat Dakwah: Rekayasa Membangun Agama dan Peradaban Islam. 

Kencana. 

Kusdiana, A. (2014). Sejarah Pesantren: Jejak, Penyebaran dan Jaringannya di Wilayah 

Priangan 1800-1945. Humaniora. 

Kusnawan, A., Muhtadi, A. S., Safe’i, A. A., Sambas, S., & AS, E. (2009). Dimensi Ilmu 

Dakwah. Widya Padjajaran. 

Latif, M. (2019). Pergulatan Pesantren dengan Modernitas (Bercermin pada Pondok Pesantren 

DDI Mangkoso Barru). Al-Qalam, 25(2), 379. https://doi.org/10.31969/alq.v25i2.768 

Lukens-Bull, R. A., & Dhofier, Z. (2000). The Pesantren Tradition: A Study of the Role of the 

Kyai in the Maintenance of the Traditional Ideology of Islam in Java. The Journal of Asian 

Studies, 59(4). 

Masrudi. (2019). Strategi Perubahan Sosial dalam Perspektif Dakwah. KOMUNIDA : Media 

Komunikasi Dan Dakwah, 9(2), 176–191. https://doi.org/10.35905/komunida.v9i2.1122 

Munawwir, A. W. (2007). Kamus Arab-Indonesia Al-Munawwir. II. In Surabaya: Pustaka 

Progresif. 

Nindito, S. (2013). Fenomenologi Alfred Schutz: Studi tentang Konstruksi Makna dan Realitas 

dalam Ilmu Sosial. Jurnal ILMU KOMUNIKASI, 2(1). 

https://doi.org/10.24002/jik.v2i1.254 

Rumainur, R., Fauzan, U., & Malihah, N. (2022). Characteristics of Islamic Religious 

Education in Boarding School Curriculum. Southeast Asian Journal of Islamic Education, 

04(02), 197–207. 

Schutz, A. (1972). The Phenomenology of The Social World. Heinemann Educational Book. 

Setiawan, A. R., & Velasufah, W. (2019). Nilai Pesantren sebagai Dasar Pendidikan Karakter. 

Pelantan, September, 1–8. 

Setiawan, A., & Rasyidi, A. (2020). Contribution of Pondok Pesantren Tahfiz Al-Qur’an in 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index


 
 

Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 

Volume 13 Nomor 01 Tahun 2023; pp. 1-20; DOI: 10.35905/komunida.v7i2. 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index    

ISSN: 2088-0669; E ISSN: 26143704 

 

Eksistensi Pesantren Alam Indonesia sebagai Lembaga Dakwah di Desa Harapan Kabupaten Barru 
Nirwan Wahyudi AR  

20 

Responding to the Digital Era in South Borneo. Borneo International Journal of Islamic 

Studies, 2(2), 155–175. https://doi.org/10.21093/bijis.v2i2.2260 

Sholeh, B. (2007). Budaya Damai Komunitas Pesantren. LP3ES. 

Suharto, T. (2011). Kontribusi Pesantren Persatuan Islam bagi Penguatan Pendidikan Islam di 

Indonesia. Millah, 11(1), 109–133. https://doi.org/10.20885/millah.vol11.iss1.art5 

Sukayat, T. (2015). Ilmu Dakwah Perspektif Filsafat Mabadi ’Asyarah. Simbiosa Rekatama 

Media. 

Syamsuri, J. (2016). Eksistensi dan Kontribusi Pondok Modern Darussalam Gontor Dalam 

Pembangunan Sumber Daya Manusia. At-Ta’dib, 11(2), 201–226. 

https://doi.org/10.21111/at-tadib.v11i2.776 

Thoifah, I. (2015). Manajemen Dakwah: Sejarah dan Konsep. Madani Press. 

Umar, N. (2014). Rethingking Pesantren. Elex Media Komputindo. 

Wahyudi AR, N. (2022). Urgensi Persatuan Umat Islam: Sebuah Mauizah dari Imperialisme 

Barat atas Dunia Islam Abad ke-16. Shoutika, 2(Desember), 44–57. 

https://www.jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/shoutika/article/view/290 

Waters, M. (1994). Modern Sociological Theory. Sage Publications. 

Zaenong, A. M. A. (2017). Sejarah Kerajaan Barru Sulawesi Selatan. 1–27. 

Zamroni, M. (2015). Epistemologi Dan Rumpun Keilmuan Komunikasi Penyiaran Islam. 

Informasi, 45(1), 73. https://doi.org/10.21831/informasi.v45i1.7772 

 

 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/komunida/index

