
 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
 

ISSN 1979-5572 (print) | ISSN 2541-6480 (online)  

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/kuriositas 

DOI 10.35905/kur.v17i2.11657 

 

KURIOSITAS 
Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 

Volume 17  No.2, Desember 2024 Halaman 127-142 
 

Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan Kerukunan Umat 

Beragama Berbasis Larvul Ngabal di Kepulauan Kei 

 
1Roswati Nurdin, 2Abd. Rauf, 3Muzdalifah Muhammadun, 

 4 Kiljamilawati 
1,2Institut Agama Islam Negeri Ambon,3 Institut Agama Islam Negeri Parepare, 

 4 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 roswati.nurdin@iainambon.ac.id 

 

Abstract 
The people of the Kei Islands live their lives by upholding the customary law of Larvul 

Ngabal, where the figure of the King (Rat) acts as a customary, governmental, and spiritual 

leader. The purpose of this research is to analyse the role of the King in maintaining 

religious harmony in the Kei Islands. The research method uses qualitative which describes 

the events of social conflict, the process of the saniri trial, the coronation of the king, and 

the customary culture of the local community. Data collection was conducted using 

structured interviews involving the King, traditional leaders, community, and youth. The 

results showed that the King acts as a conflict mediator who is accepted by various religious 

groups, has strong customary legitimacy, a link between custom and religion that is 

respected by the community. By using the sacred Larvul Ngabal customary law, the Raja 

succeeded in easing tensions, facilitating interfaith dialogue, and strengthening the value 

of brotherhood. The findings contribute to an understanding of the role of adat leadership 

in conflict resolution based on local wisdom, which is relevant for building harmony in 

pluralist societies. This article only looks at the role of the Raja, other perspectives are 

needed on the factors that maintain religious harmony in the Kei Islands. 

 

Keywords: Religious Harmony; King; Role 

 

Abstrak 

Masyarakat Kepulauan Kei menjalani kehidupan dengan memegang teguh 

hukum adat Larvul Ngabal, di mana sosok Raja (Rat) berperan sebagai pemimpin 

adat, pemerintahan, dan spiritual. Tujuan penelitian ini untuk menganalisis peran 

Raja dan efektivitasnya dalam memelihara kerukunan umat beragama di 

Kepulauan Kei. Metode penelitian menggunakan kualitatif yang mendeskripsikan 

peristiwa konflik sosial serta budaya adat pada masyarakat setempat. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/kuriositas
mailto:roswati.nurdin@iainambon.ac.id


Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142 

128  

Pengumpulan data dilakukan dengan wawancara terstruktur melibatkan Raja, 

tokoh adat, masyarakat, dan pemuda. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Raja 

berperan sebagai pemimpin adat dan keagamaan, mediator konflik dan motivator 

yang diterima oleh berbagai kelompok agama karena memiliki legitimasi adat dan 

agama yang dihormati oleh masyarakat. Dengan menggunakan hukum adat 

Larvul Ngabal yang dianggap sakral, Raja berhasil meredakan ketegangan, 

memfasilitasi dialog antaragama, dan memperkuat nilai persaudaraan. Temuan 

ini berkontribusi pada pemahaman tentang peran kepemimpinan adat dalam 

menyelesaikan konflik yang berbasis kearifan lokal, yang relevan untuk 

membangun kerukunan di masyarakat yang pluralis. Artikel ini hanya melihat 

peranan Raja, diperlukan sudut pandang lain faktor pemelihara kerukunan umat 

beragama di Kepulauan Kei. 

 

Kata kunci: Kerukunan Umat  Beragama ; Raja; Peran. 

 

PENDAHULUAN 
 

Kepulauan Kei terbagi menjadi dua kelompok, yaitu kelompok pulau besar 

dan kelompok pulau-pulau kecil.  Kelompok pulau besar terdiri atas pulau Kei 

Besar (Nuhu Yut) dan pulau Kei Kecil (Nuhu Roa), sedangkan kelompok pulau-

pulau kecil, adalah pulau Kur, Tayando, dan Tanimbar. Kepulauan Kei terletak di 

bagian tenggara Provinsi Maluku. Masyarakat Kepulauan Kei ditata dengan 

sistem adat yang disebut dengan hukum adat Larvul Ngabal.(Lonthoir et al., 2016) 

(Ohoitimur, 1996). Secara morfologis, Lar Vul Ngabal terdiri dari empat kata, yaitu 

Lar=darah, Vul=merah yang berarti darah merah, dan Nga=tombak, dan bal=Bali 

berarti tombak dari Bali, Lar Vul Ngabal berarti tombak berdarah merah berasal 

dari Bali. Sebagai sistem, hukum adat Larvul Ngabal memiliki 7 (tujuh) pasal. 

Antara satu pasal dengan pasal lainnya memiliki hubungan satu sama lainnya. 

Setiap pasal memiliki sasa sor fit (kesalahan bertingkat tujuh), dan setiap sasa sor fit 

memiliki sanksi adat.(Uar et al., 2016) (Rahail, 1993). 

Sebagai masyarakat adat, mereka memiliki pemimpin informal yang 

dikenal dengan sebutan bapak Raja/Rat. Pemimpin informal diakui sebagai faktor 

pendorong kelancaran berbagai proses dalam masyarakat serta untuk 

memperoleh dukungan dari masyarakat. Raja/Rat mengepalai sistem 

pemerintahan adat, yang memiliki kewibawaan sakral. Sebagai bagian dari 

masyarakat Indonesia, masyarakat Kei juga memiliki pemimpin formal. 

Pemimpin formal diakui sebagai faktor pendorong pembangunan di berbagai 

bidang kehidupan dalam tatanan kehidupan berbangsa dan bernegara, dan 

sebagai masyarakat beragama—khususnya agama Islam—mengakui adanya 

pemimpin spritual. Dahulu, ketiga model kepemimpinan tersebut berada dalam 

satu tangan, yakni pada bapak Raja. Dalam sistem hukum adat Larvul Ngabal, Raja 



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun, 
  Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan 

Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di 
Kepulauan Kei 

 

 129 

dan pemimpin pemerintahan (kepala desa dan lingkungan) dan pemimpin 

keagamaan berada di satu tangan. Hal ini berbeda dengan daerah lain di 

Indonesia, di mana pemimpin adat dipegang oleh orang yang berbeda dengan 

pemimpin agama, demikian pula sistem pemerintah desa berada di tangan yang 

lain dan terkadang ada jarak di antara ketiganya, seperti di Makassar atau di 

Minangkabau.(Thontowi, 1997). 

Walaupun terdapat tiga model kepemimpinan, namun kenyataannya 

masyarakat Kepulauan Kei lebih hormat dan taat kepada kepemimpinan informal 

(kepemimpinan adat dan kepemimpin spiritual).(Rumkel, 2013). Menurut mereka, 

kepemimpinan formal beserta sistem hukumnya boleh berganti kapan saja, tetapi 

kepemimpinan informal dan kepemimpin spritual beserta sistem hukumnya tidak 

dapat berubah karena merupakan warisan leluhur. Kepemimpinan ini sudah 

bersifat monarki absolut, yakni seorang raja dapat mewariskan kekuasaan yang 

dimilikinya kepada keturunannya secara langsung, karena sistem hukum 

menganggap bahwa raja memiliki kekuasaan mutlak terhadap kepemimpinan 

tersebut seperti halnya kekuasaan seseorang terhadap barang yang 

dimilikinya.(Z. A. L. H. Rahawarin, 2019). Hak milik atas kekuasaan tersebut 

memiliki legitimasi hukum yang kuat berdasarkan hukum adat Larvul Ngabal, 

sehingga tak ada seorang pun yang dapat menggugatnya. Memang diakui bahwa 

hukum adat Larvul Ngabal memiliki peranan penting dan mengikat dalam 

kehidupan masyarakat orang Kei.(B. A. Rahawarin et al., 2021). 

Peranan menurut Edy Suhardono sebagaimana yang dikutip oleh Jenny 

Lah adalah seperangkat patokan yang membatasi apa perilaku yang mesti 

dilakukan oleh seseorang yang menduduki suatu posisi.(Lah, 2014). Miftha Thoha 

juga mengatakan bahwa peranan sebagai suatu rangkaian perilaku yang timbul 

karena suatu jabatan. Jadi peran adalah suatu rangkaian kegiatan yang teratur 

yang ditimbulkan karena suatu jabatan.(Thoha, 2019). Efektivitas merupakan 

unsur utama untuk mencapai tujuan atau sasaran yang telah ditentukan dalam 

setiap organisasi, kegiatan atau program. Dikatakan efektif jika tujuan atau 

sasaran tercapai seperti yang telah ditentukan.(Rachman, 2022). 

Beberapa artikel membahas tentang hukum adat Larvul Ngabal dan 

kepemimpinannya yaitu (a) Muhamad Yusuf pada tahun 2021 dengan judul 

Persepsi Hukum Adat Larvul Ngabal Pada Masyarakat Kei Perantauan di Kota 

Jayapura Provinsi Papua, (b) Rudini Hasyim Rado dan Marlyn Jane Alputila 

(2022) dengan judul Relevansi Hukum Adat Kei Larvul Ngabal Dalam 

Pembaharuan Hukum Pidana Nasional, (c) Penelitian Weldemina Yudit Tiwery 

(2018) dengan Judul Larvul Ngabal Dan Ain Ni Ain Sebagai Pemersatu 

Kemajemukan di Kepulauan Kei Maluku Tenggara, (d) Raudatul Ulum (2024) 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142 

130  

menulis tentang The Religious Moderation in Kei Community, Maluku Indonesia: 

Upholds Local Wisdom, Religion, and Nationality as Vital Aspects. Artikel-artikel 

yang disebutkan sebelumnya hanya berfokus pada nilai-nilai adat yang 

diimplementasikan pada masyarakat urban Jayapura Papua tanpa melibatkan 

peranan Raja. Demikian pula artikel kedua dan ketiga yang lebih berioretasi pada 

aspek hukum pidana Larvul Ngabal dan prinsip-prinsip filosofisnya tanpa 

memberikan perhatian khusus pada peran Raja. Artikel Raudatul Ulum meskipun 

membahas harmoni antar umat beragama, namun tidak memperinci hubungan 

dengan peranan Raja. Penelitian-penelitian yang telah dilakukan terdahulu 

berbeda dengan fokus kajian peneliti yang membahas tentang peranan Raja dan 

struktur hukumnya dalam memelihara kerukunan umat beragama di Kepulauan 

Kei. Oleh karena itu, peneliti menganggap studi ini penting dilakukan karena akan 

membuktikan bagaimana hubungan peranan rat/raja dengan terpeliharanya 

kerukunan umat bergama di Kepulauan Kei sejak dahulu hingga kini.   

Artikel ini bertujuan mengupas secara mendalam bagaimana Raja sebagai 

pemimpin adat dan spiritual secara efektif memainkan perannya dalam menjaga 

kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei. Penelitian ini dilakukan secara 

kualitatif yang bertujuan yang mendeskripsikan peristiwa dan situasi sosial 

masyarakat tertentu, (Waruwu, 2023).  Sumber data ditentukan secara purposive 

sampling dengan pertimbangan informan terpilih dianggap mengetahui tentang 

peranan raja dalam menyelesaikan konflik. Teknik pengumpulan data dilakukan 

dengan observasi peristiwa-peristiwa adat. Wawancara terbuka dilakukan 

terhadap raja, tokoh adat, tokoh masyarakat dan pemuda baik pribumi maupun 

pendatang dan memungkinkan informan memberikan jawaban yang eksploratif. 

Untuk melengkapi data tentang Kepulauan Kei dan hukum adat Larvul Ngabal, 

teknik dokumentasi juga dilakukan dengan mengkaji sumber-sumber tertulis 

yang berkitan dengan kedua data tersebut. Data yang diperoleh dianalisis 

berdasarkan teori Miles dan Huberman yaitu menyederhanakan data mentah 

dengan cara mentranskrip wawancara dan mengidentifikasi tema utama pada 

penelitian ini. Peneliti juga mengeleminasi beberapa jawaban yang menyimpang 

dari fokus penelitian. Penyajian data dilakukan dengan membuat matriks sesuai 

dengan tema dan jawaban informan. Pada penarikan kesimpulan dilakukan 

dengan verifikasi data dan validasi hasil wawancara untuk menjawab pertanyaan 

penelitian.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
 

Hasil penelitian mengungkapkan bahwa Raja di Kepulauan Kei memiliki 

peran yang sangat penting dalam menjaga kerukunan antarumat beragama. Tiga 



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun, 
  Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan 

Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di 
Kepulauan Kei 

 

 131 

peran utama yang dijalankannya adalah sebagai pemimpin adat dan spiritual, 

mediator dalam situasi konflik, serta motivator yang menginspirasi masyarakat. 

Dengan keanekaragaman agama yang meliputi Islam, Kristen Protestan, Katolik, 

dan Hindu, peran Raja yang efektif telah berhasil memelihara harmoni sosial, 

memungkinkan masyarakat Kei untuk hidup berdampingan dalam kerukunan 

dari masa lalu hingga sekarang. Temuan ini mendukung sekaligus memperluas 

penelitian-penelitian yang terdahulu dari aspek peran Raja sebagai figur sentral 

dan efektivitas keputusannya dalam memelihara kehidupan yang harmoni. 

Kerukunan Beragama di Kepulauan Kei 

Kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei diyakini merupakan warisan 

leluhur mereka sejak dahulu. Kerukunan ini tetap terjaga sampai timbulnya 

konflik horizontal yang pecah pada tahun 1999. Namun kemudian, masyarakat 

Kepulauan Kei segera bangkit dan menata kembali kehidupan mereka yang 

penuh kerukunan hanya dalam waktu yang relatif singkat yakni dua bulan sejak 

konflik itu membara. Terkait dengan kerukunan, Ketua Dewan Adat Kepulauan 

Kei mengatakan bahwa: 

“Kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei tetap terjaga sampai saat ini 

karena masyarakat tidak pernah membeda-bedakan antara satu dengan 

yang lain. Agama bukan menjadi penghalang untuk hidup rukun, karena 

semua masyarakat menganut satu hukum dan satu adat istiadat yakni 

Hukum adat Larvul Ngabal”. (AHR, 2020).  

Pendapat senada juga dikemukakan oleh seorang tokoh adat bahwa: 

“Hukum adat Larvul Ngabal itu sudah mengandung makna kerukunan 

didalamnya. Hukum Larvul Ngabal diciptakan berdasarkan agama 

sehingga dia dikatakan sesuai dengan agama. Hukum Larvul Ngabal lebih 

condong pada prinsip ketaatan pada Tuhan karena hal itu terdapat pada 

pasal 1 yakni harus tunduk dan taat pada Kepala yakni Tuhan. Kepala 

pertama yang dimaksud dalam pasal ini adalah kepala Tuhan, lalu 

kemudian kepala adat, lalu kepala pemerintahan.” (AD, 45 th, 2020). 

Dalam realitas kehidupan beragama di Kepulauan Kei, terdapat tiga 

agama yang dianut oleh masyarakat Islam-Kristen Protestan-Katolik-

Hindu).(Jalnuhubun et al., 2024). Agama-agama tersebut tumbuh dan 

berkembang dengan rasa toleransi antara satu dengan yang lain. Hal ini, terwujud 

dalam kegiatan hari-hari besar keagamaan, di mana terlihat secara jelas adanya 

rasa toleransi umat, untuk menciptakan suasana yang kondusif dalam rangka 

menghormati penganut agama lain yang sementara menjalankan ibadah. 

Seringkali dilaksanakan kegiatan Natal dan Idul fitri secara bersama yang 

menghadirkan tiga komunitas, beserta tokoh-tokoh agama yang ada. Keragaman 

dalam segi agama turut menjadi bagian dalam kehidupan sosial masyarakat di 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142 

132  

Kepulauan Kei. Relasi antar umat beragama terus dijalani dalam harmoni 

perbedaan. Terlepas dari jumlah penganut agama yang ada, tempat ibadah 

digunakan sebagai sebuah sarana penting guna menunjang segala aktifitas 

peribadatan umat juga menjadi penting. Rumah ibadah sebagai identitas masing-

masing agama juga menjadi penting di Kepulauan Kei. Jumlah rumah ibadah yang 

berbeda, tidak menjadi permasalahan bagi masyarakat Kepulauan Kei, karena 

keanekaragaman tempat ibadah ini menunjukkan pula keragaman masyarakat 

yang menganut agama pada kepulauan ini. Hal ini mengindikasikan, bahwa 

kerukunan umat beragama dan keanekaragaman terbentuk berdasarkan realitas 

tempat ibadah yang tetap terjaga semenjak dahulu  pada masyarakat di 

Kepulauan Kei.  Selain dalam bentuk peribadatan, masyarakat Kepulauan Kei 

menjalani karakter dan sikap hidup dalam bentuk kerukunan yaitu: 

Pertama, Budaya maren atau hamaren: budaya ini secara bahasa dikenal 

dengan istilah gotong royong. (Fenanlampir & Refo, 2022).  Budaya maren hadir 

sebagai cara masyarakat mengatakan solidaritas dan kerjasama sosial melalui 

kerja dan pemberian sumbangan. Maren dilaksanakan dengan pelaksanaan kerja 

tolong menolong antar warga dilakukan secara spontan sukarela dan tanpa 

pamrih. Oleh karena itu masyarakat Kei melaksanakan Maren meskipun tanpa 

diundang mereka akan secara sukarela datang membantu. Dalam konteks 

masyarakat Kei budaya ini melintasi batas suku, agama, kasta, marga, dan 

kampung bahkan status sosial sekalipun turut berbaur pada budaya maren.(Ulum 

& Putro, 2024). Kedua, budaya Ain Ni Ain: diimplementasikan sebagai mekanisme 

kontrol untuk menjaga dan membangun hubungan-hubungan bermakna dengan 

sesamanya. Dalam praktek sehari-hari ain ni ain menjadi ruh tatanan kehidupan 

orang Kei yang didasarkan pada perbedaan bentuk yang disatukan (persatuan 

dalam perbedaan). Kemajemukan agama dan bahasa yang dianut oleh masyarakat 

Kepulauan Kei diyakini sebagai anugerah Tuhan yang dipercayakan kepada 

mereka. Keragaman tetap diterima sebagai sebuah keniscayaan melalui 

penerimaan dan pengakuan terhadap yang lain sebagai keluarga (Harbelubun, 

2017). Karena itu, membangun hidup yang damai dan harmonis berdasarkan nilai-

nilai Larvul Ngabal adalah suatu keharusan yang perlu dilakukan oleh setiap 

anggota masyarakat. Ketiga jenis hukum yang termanifestasi melalui hukum adat 

Larvul Ngabal memiliki kekuatan sosial sekaligus kekuatan keagamaan dalam 

mengatur sistem kehidupan masyarakat Kepulauan Kei dalam kesatuan yang 

disebut Ain ni Ain (Vindy & Subroto, 2024b).  

Menurut Kudubun, sistem adat seperti ain ni ain, budaya maren inilah 

yang membentuk karakter dan sikap hidup masyarakat Kepulauan Kei. 

(Kudubun, Esra, 2016). Ketiga, Budaya Ye lim, yaitu pemberian sukarela baik 

berupa uang, barang ataupun jasa. Tradisi ini berdasarkan sifat saling tolong 



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun, 
  Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan 

Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di 
Kepulauan Kei 

 

 133 

menolong sesama yang telah lama menjadi pola hidup masyarakat Kei.(Umarella 

et al., 2016). Keempat, Budaya Sasi atau Hawear yaitu larangan untuk mengambil 

barang milik orang lain dalam bentuk apa pun hal ini merupakan implementasi 

dari pasal 7 Larvul Ngabal yang mengisyaratkan untuk saling menjaga hak 

kepemilikan atau sesuatu benda sehingga tidak menimbulkan kekacauan.(Vindy 

& Subroto, 2024a). Budaya-budaya adat tersebut sampai saat ini masih 

dipraktekkan oleh masyarakat tanpa memandang status atau kasta. Dalam 

kegiatan maren, ain ni ain para pejabat pemerintahan struktural desa maupun 

struktural adat turut serta dan meleburkan diri dengan masyarakat yang tidak 

memiliki kekuasaan. Pada kegiatan ini juga melebur semua agama yang dianut 

oleh masyarakat Kei. Bentuk-bentuk kebudayaan yang dikembangkan oleh 

masyarakat meningkatkan nilai religiusitas, keharmonisan, kedinamisan, 

kreativitas dan produktivitas masyarakat Kei.(Ulum & Putro, 2024). Hukum adat 

Larvul Ngabal memiliki kekuatan sosial sekaligus kekuatan keagamaan dalam 

mengatur sistem kehidupan masyarakat Kepulauan Kei dalam kesatuan.(Tiwery, 

2018).  

Selain berbagai adat istiadat yang disebutkan sebagai bentuk kerukunan 

umat beragama di Kepulauan Kei, terdapat pula usaha para raja-raja di masing-

masing ratschap untuk memelihara kerukunan. Sebagaimana yang dijelaskan salah 

seorang Raja bahwa: 

Setiap raja melaksanakan kegiatan-kegiatan pembinaan kemasyarakatan 

kepada warganya masing-masing. Misalnya Kegiatan sosialisasi adat 

istiadat dan hukum adat Larvul Ngabal, Kegiatan sosialisasi Sasa sor Fit 

Larvul Ngabal, Kegiatan Bersinergi untuk Membangun Masyarkat Kei yang 

beradab dan beradat. Kegiatan-kegiatan yang disebutkan ini mampu 

membangun kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei. (AHR, 2020). 

 

Tokoh adat, (AD, 2020) mengatakan bahwa hukum adat Larvul Ngabal 

sudah mengandung ajaran toleransi dan gotong royong, hukum ini mengajarkan 

kerukunan umat beragama. Bersikap toleransi berarti memberikan ruang gerak 

bebas kepada semua pemeluk agama untuk beribadah dan berkarya sesuai 

dengan agama mereka, dan umat yang lain harus membantu dan menolong 

mereka agar masyarakat Kei tetap rukun dan damai. 

Sampai saat ini masyarakat Kepulauan Kei masih sangat berpegang teguh 

pada hukum adat yang dianutnya(Ulum & Putro, 2024). Budaya-budaya adat 

yang disebutkan sampai saat ini masih dipraktekkan oleh masyarakat tanpa 

memandang status atau kasta. Dalam kegiatan maren, ain ni ain para pejabat 

pemerintahan struktural desa maupun struktural adat, turut serta meleburkan diri 

dengan masyarakat. Bentuk-bentuk kebudayaan yang dikembangkan oleh 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142 

134  

masyarakat meningkatkan nilai religiusitas, keharmonisan, kedinamisan, 

kreativitas dan produktivitas masyarakat Kei (Lubis, 2005). Bahkan banyak yang 

mengakui bahwa budaya dan adat istiadat seperti inilah salah satunya yang 

membuat masyarakat Kepulauan Kei hidup dalam kedamaian dan keharmonisan 

dalam bingkai kerukunan umat bergama. 

Peran Raja dalam Memelihara Kerukunan Umat Beragama 

Sesuai dengan teori yang dikemukakan oleh Jenny Lah tentang peranan, maka 

berikut dijabarkan peranan yang dimiliki oleh Raja di Kepulauan Kei sesuai 

dengan data yang telah dikumpulkan, yakni :  

1. Raja sebagai Pemimpin Adat dan Pemimpin Keagamaan 

Masyarakat Kepulauan Kei dalam tatanan pemerintahannya memiliki 

dualisme. namun, dualisme itu saling melengkapi satu sama lain. Raja tetap 

merupakan tokoh sentral dari keduanya. Dualisme masyarakat Kepulauan Kei 

tersebut adalah masyarakat Lor dan masyarakat Haratut. Masyarakat Lor 

berkewajiban menjalankan hukum adat sebagaimana yang diatur dalam hukum 

adat Larvul Ngabal. Staf pelaksana sebagai pembantu raja dalam masyarakat Lor 

adalah dari kalangan Mel-Mel, sedangkan masyarakat Haratut berkewajiban 

menjalankan penyembahan kepada Duang Lervuan (penyebahan terhadap berhala, 

matahari), Nit Ulun (arwah para leluhur), dan Mitu dan Wadar (keramat-keramat 

atau roh-roh pelindung kampung atau mata rumah). Staf pelaksana sebagai 

pembantu raja dalam masyarakat Haratut adalah dari kalangan Ren-ren yang 

dianggap sebagai kelompok yang bertanggungjawab terhadap adat.(Kudubun, 

Esra, 2016)  

Adapun tugas pokok dan fungsi serta tanggung jawab struktur hukum 

dalam masyarakat Lor yaitu (a) Rat atau Ratu yang berarti  atasan atau pemimpin 

dianggap sebagai wakil atau utusan dewa (dari langit) sehingga persembahan 

yang dibawa untuk keselamatan dan kesehatan seseorang harus melalui Rat atau 

Raja. (b). Orang kaya merupakan pemerintah kampung (Ohoi). (c) Kepala Soa, 

merupakan pembantu orang kaya dalam suatu kampung (ohoi). Dalam setiap 

kampung (ohoi)biasanya terdapat 3-4 kepala soa. (d). Orang tu, merupakan wakil-

wakil dari kepala fam untuk menduduki dewan saniri di tingkat kampung (Ohoi). 

(e) Marin, merupakan polisi kampung yang bertugas memberikan penerangan, 

menjaga pintu air serta sebagai pesuruh dari orang kaya (Djoko, 2001), (Hasanudin, 

2016). 

Sebagaimana halnya dalam masyarakat Lor dalam masyarakat Haratut, raja 

juga menempati posisi yang cukup vital. Untuk pelaksanaan acara-acara ritual raja 

dibantu oleh beberapa petugas. Setiap wilayah kerajaan paling tidak ada tujuh 

petugas yang mengatur dan bertanggung jawab kepada raja atas pelaksanaan 

berbagai ritual. Keseluruhan struktur pemerintahan tersebut baik perangkat 

pemerintahan adat maupun pemangku adat, berada pada jajaran pimpinan dalam 



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun, 
  Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan 

Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di 
Kepulauan Kei 

 

 135 

masyarakat Kepulauan Kei. Para pembantu raja berfungsi menjalankan sistem 

pemerintahan di desa baik menyangkut kestabilan masyarakat maupun 

kehidupan adat istiadat. Bila terjadi masalah, maka kedua persekutuan (Orsiuw 

dan Lor Lim) wajib untuk menyelesaikannya dengan melibatkan masyarakat yang 

berkonflik. Dengan demikian, sistem yang dipakai di Maluku Tenggara adalah 

sistem pemerintahan demokratis.(L, 1987). Selain itu struktur pemerintahan adat 

mencerminkan sifat kolektivitas masyarakat Kepulauan Kei yang 

memprioritaskan hukum. Kelompok-kelompok beserta kelengkapannya 

merupakan kesatuan-kesatuan yang saling tergantung sebagai satu kelompok. 

Jadi, di dalam satu kelompok masing-masing berdiri sebagai satu partisipan 

dalam sebuah kolektivitas, dan karena itu mereka merasa dirinya sebagai anggota 

dari satuan unit yang besar. Dengan demikian raja sebagai penanggungjawab 

yang besar terhadap masyarakatnya tidak hanya dalam pelaksanaan hukum adat 

sebagai hukum masyarakat Lor tetapi juga tanggung jawab yang bersifat magis 

religius.(Thontowi, 2015). Untuk itu keberadaan raja dalam masyarakat sangat 

disegani dan didambakan oleh masyarakatnya. Peranan Raja sebagai posisi sentral 

bagi masyarakat Kepulauan Kei menjadikan prosesi pengukuhannya sebagai 

suatu peristiwa penting.  Di Kepulauan Kei pengukuhan itu dilaksanakan dengan 

sakral dan suci serta melibatkan pejabat struktural adat dan pemerintahan. 

2. Raja Sebagai Mediator  Konflik 

Sebagai pemimpin, Raja berperan sebagai mediator utama dalam 

menyelesaikan konflik antarumat beragama dan antarkelompok masyarakat di 

wilayahnya. Peran ini terbukti saat konflik agama dan etnis pada tahun 1999 yang 

dapat diselesaikan cepat dengan menggunakan hukum adat Larvul Ngabal. 

Seorang tokoh agama Protestan seperti yang dikutip oleh Fitri mengatakan: 

“Umumnya penyelesaian konflik apabila ditangani pemerintah maka bisa 

jadi berhari-hari, tetapi apabila diselesaikan dengan sidang adat maka 2 hari pun 

bisa selesai”(IK, 2017)(Fitrotussalamah, 2018). Tokoh agama Islam mengatakan 

bahwa:  

“Penyelesaian konflik tergantung akar masalah dan biasanya tidak 

memakan waktu yang lama karena kami selalu menghimbau setiap pemeluk 

agama untuk selalu menjaga kerukunan”(HAD,2017) 

Untuk mempercepat proses penyelesaian konflik, dan mencegah kerusakan pada 

tatanan nilai serta pandangan hidup yang mereka miliki, diperlukan komitmen 

bersama antara para raja, pemimpin adat, pemimpin agama, dan aparat penegak 

hukum. Raja terutama harus berupaya menjalin mekanisme sdov atau negosiasi 

sebagai alternatif penyelesaian, dengan menempatkan prinsip hawear atau SASI 

sebagai jaminan terciptanya perdamaian di Pulau Kei.(Rada, 2011). Filosofi 

keadilan yang ingin ditegakkan dalam penyelesaian sengketa masyarakat adat di 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142 

136  

Kepulauan Kei adalah keadilan komunal. Keadilan komunal mengedepankan 

aspek di mana tidak ada pihak yang merasa dirugikan oleh keputusan ketua atau 

pemimpin adat. Dalam kehidupan masyarakat adat, penegakan keadilan 

sangatlah penting. Hukum adat berperan sebagai sarana untuk menegakkan 

keadilan publik, dan martabat masyarakat adat bergantung pada seberapa baik 

nilai-nilai keadilan komunal dapat diwujudkan. Semakin kuat nilai keadilan 

komunal, semakin mulia dan kokoh posisi masyarakat hukum adat.(Resmini & 

Sakban, 2019).  

Tradisi penyelesaian sengketa di Kepulauan Kei umumnya menggunakan 

pola tradisional, yang sering kali disebut sebagai pola kekerabatan. Pola ini 

diterapkan tidak hanya untuk sengketa perdata, tetapi juga untuk perkara pidana. 

Raja sebagai penguasa di desa mempunyai wewenang menyelesaikan persoalan 

yang mengganggu keseimbangan masyarakat.(Rada, 2011). Penyelesaian sengketa 

melalui hukum adat tidak berarti mengabaikan kompensasi atau sanksi bagi 

pelanggar hukum adat. Sanksi tetap diterapkan, baik berupa hukuman fisik 

maupun kompensasi harta, bergantung pada jenis dan beratnya sengketa yang 

terjadi. Esensi dari penyelesaian sengketa dalam hukum adat di Pulau Kei adalah 

untuk mewujudkan perdamaian secara menyeluruh. Perdamaian ini tidak hanya 

ditujukan pada pelaku dan korban, tetapi juga untuk masyarakat secara 

keseluruhan. Oleh karena itu, pendekatan yang digunakan adalah pendekatan 

persuasif, menggunakan bahasa tradisional dan ajaran agama, sehingga semua 

pihak menyadari bahwa tidak ada jalan untuk hidup yang baik jika mereka terlibat 

dalam sengketa atau melakukan tindakan yang merugikan orang lain.(Uar et al., 

2016).  

3. Raja sebagai motivator  

Dalam pandangan Pemerintah Daerah Kota Tual, Rat atau Raja adalah 

lambang dari eksisnya sebuah kebudayaan karena merupakan simbol kebesaran 

adat istiadat yang harus bisa memberdayakan melestraikan dan mengembangkan 

adat istiadat untuk tujuan memperkaya khasanah budaya daerah ataupun untuk 

dikemas sebagai peristiwa dan atraksi budaya bagi pengembangan wisata 

didaerah. Untuk itu seorang Raja atau Rat harus mampu menjadi contoh bagi 

masyarakatnya, mengajak mereka untuk tetap mempertahankan hukum adat, 

menciptakan hubungan yang demokratis, harmonis serta objektif antara 

pemangku adat dan pemuka agama serta aparat pemerintah, Rat juga harus bisa 

menampung dan menyalurkan aspirasi masyarakat kepada pemerintah serta ikut 

memberdayakan masyarakat dalam menunjang penyelenggaraan pemerintahan, 

pelaksanaan pembangunan dan pembinaan kemasyarakatan.(Ridwan, 2018).  

Fungsi Raja ini diperkuat oleh visi misi salah seorang Raja di Kepulauan Kei ketika 

diinterviu bahwa:  

Setiap Raja pada Ratshap selalu melakukan kegiatan-kegiatan penyuluhan, 



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun, 
  Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan 

Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di 
Kepulauan Kei 

 

 137 

pembinaan dan sosialisasi hukum adat dan hukum-hukum pemerintahan 

yang menunjang di lapangan. Dengan sosialisasi dan pembinaan ini 

membawa dampak persatuan dan kesatuan di masyarakat Kepulauan Kei 

itu sendiri. (AHR,2020) 

Peran raja sebagai pemberi motivasi ini telah dijelaskan dalam nilai-nilai 

kepemimpinan institusi hukum adat Larvul Ngabal, yakni (a)  Seorang pemimpin 

harus memiliki sifat “dir u hamwang (di depan dan adil dalam membagi 

kesejahteraan)”. Makna hakikinya adalah seorang pemimpin harus dapat 

menempatkan dirinya sebagai orang yang selalu berada di depan sebagai teladan 

dalam semua aspek kehidupan. Berlaku adil, jujur dalam memegang amanah, (b) 

Seorang pemimpin harus memiliki sifat “la ai ka pal”. Secara harfiah, kata la ai 

artinya besar dan ka pal artinya pemimpin. Secara gramatikal la ai ka pal bermakna 

seorang pemimpin harus mampu menempatkan dirinya sebagai pemimpin yang 

bejiwa besar, berwibawa dan mempunyai kemampuan sebagai seorang 

pemimpin. Pernyataan senada diungkapkan oleh Tokoh adat di Rahareng dan 

salah seorang masyarakat bahwa : 

Kepemimpinan Raja kepala Ohoi sudah dijalankan dengan baik sesuai 

dengan aturan-aturan ohoi yang berlaku. Raja ini juga menjadi motivasi 

bagi raja berikutnya serta masyarakatnya karena telah menjalankan 

kepemimpinannya dengan baik.Seorang Raja sudah seharusnya memiliki 

kewibawaan, memiliki intelegensi dan keluasan pandangan sosial. Untuk 

itulah dia diangkat menjadi seorang pemimpin. (DR,45 th,2020). 

 (c) Seorang pemimpin harus memiliki sifat “timdir u umfar horan”. Secara leksikal 

kata timdir u artinya selalu berdiri di depan dan umfar horan artinya memegang 

tombak. Seorang pemimpin selalu berada di depan untuk memperjuangkan 

kepentingan rakyatnya. Memegang tombak melambangkan kemampuan untuk 

memberikan perlindungan kepada kepentingan keamanan bagi masyarakatnya. 

Nilai ini diperkuat oleh hasil wawancara salah seorang tokoh masyarakat 

Kepulauan Kei ketika ditanyakan mengenai kepemimpinan Raja bahwa: 

“Kepemimpinan Bapa Raja telah mampu mengayomi masyarakat semuanya. 

Katong sebagai masyarakat merasa terlindungi oleh Bapa Raja apalagi selama ini 

belum pernah terjadi konflik antara penduduk asli dan penduduk pendatang, itu 

karena Bapa Raja melindungi katong sehingga semua aman”(SR, 49 th, 2020) (d) 

Seorang pemimpin harus memiliki sifat “o naa faruan mvel sil”. Secara bahasa, arti 

kata o naa faruan artinya berada di tengah, dan mvel sil artinya menampung dan 

atau pelindung. Esensi dari kalimat tersebut mengandung makna bahwa seorang 

pemimpin harus selalu menempatkan diri ditengah. Berlaku adil dan tidak 

berpihak pada kelompok tertentu. Senantiasa hadir di tengah-tengah masyarakat 

untuk mendengarkan aspirasi masyarakat yang membutuhkan perlindungan dan 

sebagai perantara bagi semua kepentingan hajat hidup masyarakat. Pernyataan ini 

diperkuat oleh seorang tokoh masyarakat dan adat mengatakan bahwa:  

Seorang Raja adalah manusia biasa, kewibawaannya bergantung pada 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142 

138  

kemampuan yang dimilikinya, Raja harus menjadi contoh untuk 

mendorong masyarakatnya membangun toleransi, melestarikan hukum 

adat Larvul Ngabal tidak membedakan baik masyarakat pribumi maupun 

masyarakat pendatang(AD, 2020).  

(e) seorang pemimpin harus memiliki sifat “ifuud rad an mehe fo tak so”. Secara 

bahasa, arti kata ifuud rad artinya, perut dan dada dan atau perasaan, an mehe 

artinya satu kesatuan, dan fo tak so, artinya untuk maju atau melaju. Maksud 

kalimat tersebut adalah seorang pemimpin harus selalu menyatukan tekad dan 

niatnya dengan masyarakatnya untuk bersama-sama mencapa tujuan bersama. 

Kesatuan pemimpin dan rakyatnya ibarat menyatunya perut dengan dada, hati 

dan perasaan sehingga semua urusan dapat rampung tanpa hambatan.(Z. A. L. H. 

Rahawarin, 2019).  

Efektivitas Peranan Raja dalam Memelihara Kerukunan Umat Beragama 

Keputusan Raja pada suatu masyarakat adat merupakan keputusan 

tertinggi dan sangat dihargai oleh masyarakatnya. Selama ini keputusan yang 

dihasilkannya sebagai pemimpin adat dan meditor konflik terbilang efektif karena 

telah berhasil dalam memelihara kerukunan umat beragama. Hal ini ditandai 

dengan legitimasi keputusan raja yang selalu dipatuhi dan dilaksanakan oleh 

masyarakat.(Ulum & Putro, 2024). Jika dewan Raja telah memutuskan hukum, 

maka hukum itulah yang dilaksanakan (AHR, 2020). Dari beberapa literatur 

terbaca diketahui bahwa masyarakat Kepulauan Kei baik pribumi maupun 

pendatang, mematuhi dan menaati keputusan yang telah diputuskan oleh Bapak 

Raja. Seorang responden mengatakan; 

“Ketika Bapak Raja su memutuskan apa pun, maka katong harus taat dan 

patuh apa pun yang diputuskan. Untuk itulah dia diangkat sebagai raja. 

Katong harus patuh” (BU, 2020) 

Hal senada juga diungkapkan oleh seorang masyarakat pendatang non 

pribumi di Tual dengan mengatakan: 

“Kita sebagai pendatang kalau bapak Raja memutuskan berarti kita ikut 

saja” (RH, 2020).  

Keefektifan putusan Raja terbukti dengan kehidupan masyarakat 

Kepulauan Kei yang hidup dengan penuh toleransi dan harmonis antar umat 

beragama, saling menjaga perasaan, selalu bergotong royong. Seorang kepala 

Marga di kepulauan Kei menyatakan bahwa: 

“Kepemimpinan Bapa Raja terbilang efektif karena mampu mengayomi 

masyarakat semuanya baik pribumi maupun pendatang sesuai dengan 

hukum Larvul Ngabal. Selama ini juga belum pernah terjadi konflik antara 

penduduk pribumi dan pendatang. Jadi katong aman-aman saja” (SR, 49 

th, 2020). 

Pasca kerusuhan di Tual, potensi kearifan lokal seperti hukum adat Lar vul 

Ngabal, dan pemimpin tradisional seperti halnya Raja-raja dan perangkat 

hukumnya, masih memegang peranan yang cukup kuat di beberapa tempat 



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun, 
  Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan 

Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di 
Kepulauan Kei 

 

 139 

sebagai media pemersatu masyarakat. Hal inilah yang menjadikan kerusuhan di 

Tual dapat segera di tanggulangi. Berbeda dengan di Ambon, di Kepulauan Kei 

meskipun agama memegang nilai-nilai primer dalam masyarakat, namun adat 

istiadat dan perasaan “sekandungan”, dirasakan masih kuat mengakar dalam 

tradisi kehidupan masyarakat Kepulauan Kei. Sampai disini dapat disimpulkan 

bahwa hukum adat Larvul Ngabal masih berperan dalam penyelesaian konflik di 

Kepulauan Kei. Patut diketahui bahwa penyelesaian konflik terlaksana dengan 

mekanisme adat dengan melibatkan penuh tokoh-tokoh adat, tokoh agama dan 

pemerintah dengan menggunakan simbol-sombol keagamaan dan adat. Poin 

penting yang diakui dalam kasus ini adalah kekuasaan Raja di Kepulauan Kei 

ternyata masih kuat. Kekuasaan di sini tidak hanya dilihat dari peran dan posisi 

raja, tetapi juga legitimasi yang dilihat dari kepatuhan masyarakat terhadap 

perintah raja. Hal ini tidak terlihat di Ambon dan Maluku Tengah.(Triatmoko, 

2010). 

Pada perkembangan selanjutnya proses penyelesaian konflik berdasarkan 

mekanisme adat, maka dilihat dari besar kecilnya suatu masalah. Apabila 

skalanya kecil maka konflik hanya akan diselesaikan dan didamaikan oleh 

pimpinan desa, tetapi apabila berskala besar maka akan didamaikan oleh 

pimpinan adat atau raja dan jika dibutuhkan akan diikutksertakan pimpinan 

agama apabila kedua pihak bermasalah berbeda agama. Apabila masalah yang 

terjadi antar marga dalam satu desa, maka Kepala desa dibantu dengan perangkat 

desa yang menyelesaikan. Setelah kedua belah pihak sepakat untuk berdamai, 

maka seorang tua adat memerciki air swaruk wear pada semua yang hadir yang 

kemudian diakhiri dengan berjabat tangan antara kedua belah pihak. Apabila 

perselisihan yang terjadi antar desa dalam satu ratschap maka raja berwenang yang 

bertugas untuk menyelesaikan, tapi apabila menyangkut hal-hal yang sensitif 

seperti konflik horizontal antar-masyarakat menyangkut masalah SARA, maka 

penyelesaiannya oleh raja-raja Orsiuw dan Lor Lim, tentunya dengan melibatkan 

pemuka agama, pemerintah daerah, TNI dan Polri. Metode yang dipakai adalah 

musyawarah yang dipimpin oleh Raja.(Fitrotussalamah, 2018).  Kasus lain yang 

terjadi pada tahun 2020 adalah masalah status kepemilikan secara adat jabatan 

Kepala Ohoi yang melibatkan kepala Ohoi Marfun dengan anak alm. Kepala Ohoi. 

Polemik yang terjadi karena proses pengangkatan Kepala Ohoi Marfun tidak 

sesuai dengan ketentuan Perundang-Undangan yang berlaku. Kasus ini 

dilimpahkan kepada bapak Raja sehingga bapak Raja beserta struktur hukumnya 

mengadakan sidang adat dan menyelesaikan masalah tersebut dengan 

kekeluargaan.(Rahabav, 2020). 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142 

140  

Pada tataran empiris realistis sistem adat Larvul Ngabal sebagai alternative 

dispute resolution lewat lembaga adatnya telah memberi kontribusi positif, saling 

menghargai, hidup aman dan damai dalam bingkai kerukunan umat beragama. 

Walaupun harus diakui bahwa semua sistem dalam segmentasi kehidupan 

memiliki keterbatasan-keterbatasan ruang dan waktu, demikian pula halnya 

dengan Larvul Ngabal yang lahir dan tumbuh dalam sebuah pranata masyarakat 

yang heterogen dalam multi ideologi. Tetapi, fragmentasi sistem adat Larvul 

Ngabal terhadap kompleksitas sengketa antar umat beragama telah menunjukkan 

eksistensinya sebagai suatu media sekaligus model-model dan khazanah budaya 

masyarakat yang harus dijaga kelestariannya serta dipelihara keabadiannya. 

SIMPULAN 
Dalam memelihara kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei, 

Kepemimpinan Raja beserta sturuktur hukumnya, memiliki tiga peran yang 

signifikan yakni sebagai 1) Pemimpin adat dan keagamaan, 2) Sebagai mediator 

konflik, 3) sebagai motivator. Efektivitas perannya dalam menjaga kerukunan 

umat beragama tidak hanya didukung oleh struktur adat dan hukum Larvul 

Ngabal, tetapi juga oleh legitimasi sosial dan spiritual yang melekat pada Raja. Hal 

ini menjadikan Raja sebagai figur sentral yang mampu menciptakan harmoni di 

tengah keberagaman masyarakat Kei. Keputusan Raja dianggap sebagai alternative 

dispute resolution dalam penanganan konflik dan selama ini masih dianggap efektif 

memelihara kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei. Penelitian ini 

memperkuat landasan yang telah dibangun oleh penelitian terdahulu dan juga 

memperluas temuan sebelumnya dengan fokus yang lebih spesifik pada peran 

Raja dan memberikan kontribusi yang signifikan terhadap pengembangan 

literatur di bidang kepemimpinan adat dan kerukunan sosial. Meski demikian 

penelitian ini masih memiliki keterbatasan dari aspek pengukuran efektivitas 

secara kuantitatif dan juga ruang lingkup yang spesifik, olehnya itu membuka 

peluang penelitian selanjutnya terhadap efektivitas dan adaptabilitas 

kepemimpinan adat pada masyarakat plural. 

 

REFERENCES 
(1)   Djoko, S. (2001). Agama dan Perubahan Sosial. LKPSM. 

(2)   Fenanlampir, A., & Refo, I. S. S. (2022). BUDAYA MAREN 

(GOTONG-ROYONG) SEBAGAI WUJUD TOLERANSI BERAGAMA 

MASYARAKAT MALUKU TENGGARA. Logos: Jurnal Pendidikan, Katekese 

Dan Pastoral, 2(2). 

(3)   Fitrotussalamah, M. Z. (2018). Pengaruh Adat Terhadap Kerukunan 

Umat Beragama di Kepulauan Kei. 

(4)   Harbelubun, Y. (2017). Membangun Persaudaraan Lintas Iman 

dengan Berbasis pada Kebudayaan Masyarakat Adat Kei. GEMA 

TEOLOGIKA, 2(1), 75. https://doi.org/10.21460/gema.2017.21.279 

(5)   Hasanudin. (2016). Larvul Ngabal (Hukum Adat di Kepulauan Kei. PN 

Tilamuta. 



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun, 
  Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan 

Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di 
Kepulauan Kei 

 

 141 

(6)   Jalnuhubun, J. M., Far-Far, G., & Hetharion, B. D. S. (2024). Sejarah 

Agama Kristen Protestan di Desa Taar Kecamatan Pulau Dullah Selatan 

Kota Tual. Lani: Jurnal Kajian Ilmu Sejarah Dan Budaya, 5(2), 175–180. 

(7)   Kudubun, Esra, E. (2016). Ain Ni Ain : Kajian Sosio-Kultural 

Masyarakat Kei Tentang Konsep Hidup Bersama Dalam Perbedaan. 

Cakrawala, h.163-190. 

(8)   L, C. F. (1987). Altar and Throne in Central Moluccan Societies, Terj. 

Mimbar dan Tahta (Ed.1). Pustaka Sinar Harapan,. 

(9)   Lah, J. (2014). Peranan Kepala Adat Dalam Penyelesaian Sengketa 

Tanah Ulayat Di Kecamatan Sungai Boh Kabupaten Malinau. EJournal Ilmu 

Pemerintahan, 2(4), 3273–3287. 

(10)   Lonthoir, A., Rashid Asba, A., Tang, H. M., & Hamdat, S. (2016). 

Concept “Larvul Ngabal” Settings in Marine Resource Management in 

Southeast Maluku Kei Islands. International Journal of Scientific and Research 

Publications, 6(1), 524. 

(11)   Ohoitimur, Y. (1996). Hukum Adat dan Sikap Hidup Orang Kei. In 

Seri Mitra (Issue 1). Gajah Mada. 

(12)   Rachman, I. (2022). Efektivitas Kinalang Sebagai Aplikasi 

Pelayanan Publik BerbasisElektronik Di Kota Kotamobagu. Jurnal 

Governance, 2(1), 1–14. 

(13)   Rada, A. (2011). Mediasi Penal Dalam Penyelesaian Tindak Pidana Pada 

Konflik Horizontal di Kepulauan Kei Melalui Mekanisme SDOV (Perundingan). 

(14)   Rahabav, N. (2020). Kisruh Kepala Ohoi Marfun Masuk Sidang Para 

Raja di Kepulauan Kei. Tualnews.Com. 

(15)   Rahail, J. . (1993). Larvul Ngabal: Hukum Adat Kei Bertahan 

Menghadapi Arus Perubahan. Yayasan Sejati. 

(16)   Rahawarin, B. A., Selatang, F., & Refo, I. S. S. (2021). 

Kontekstualisasi Teologis Sakramen Tobat dalam Tradisi Sob Lor pada 

Masyarakat Kei Provinsi Maluku. Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, 

Dan Tradisi), 7(01), 115–128. https://doi.org/10.18784/smart.v7i01.1246 

(17)   Rahawarin, Z. A. L. H. (2019). Kepemimpinan Adat Larvul Ngabal: 

Kearifan Lokal Pada Sistem Pemerintahan Adat Dalam Kerangka Pemerintahan 

Desa di Kepulauan Kei (D. Amin (ed.); Pertama). Lembaga Penelitian dan 

Pengabdian IAIN Ambon. 

(18)   Resmini, W., & Sakban, A. (2019). Mediasi Dalam Penyelesaian 

Sengketa Pada Masyarakat Hukum Adat. CIVICUS : Pendidikan-Penelitian-

Pengabdian Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, 6(1), 8. 

https://doi.org/10.31764/civicus.v6i1.625 

(19)   Ridwan, K. (2018). Sambutan Wali Kota Tual dalam Pengukuhan Raja 

Tual Tuvle Hi. Husein. Marrinnews. 

(20)   Rumkel, N. (2013). Eksistensi Hukum Adat Larwul Ngabal Di 

Kepulauan Kei Dalam Mendukung Pelaksanaan Otonomi Daerah Yang Berbasis 

Pada Kearifan Lokal. 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142 

142  

(21)   Thoha, M. (2019). Kepemimpinan dalam Manajemen (Ed.1 Cet.). Raja 

Grafindo Persada. 

(22)   Thontowi, J. (1997). Law and Custom in Makassar Society: The 

Interaction of Local Custom and the Indonesia Le-gal System in Dispute 

Resolution. 

(23)   Thontowi, J. (2015). Pengaturan Masyarakat Hukum Adat dan 

Implementasi Perlindungan Hak-hak Tradisonalnya. Pandecta, 10(1). 

(24)   Tiwery, W. Y. (2018). Larvul Ngabal and Ain ni Ain as a Unifying 

Pluralism in the Islands Kei Southeast Maluku. Jurnal Sosiologi Pedesaan, 

6(1), 8–15. 

(25)   Triatmoko, W. M. (2010). Dinamika Kekuasaan Rat di Kei: Antara 

Pengaruh Negara dan Kapital. Lembaga Pengetahuan Indonesia. 

(26)   Uar, E. D., Hijjang, P., Lampe, M., & Basir, M. (2016). Effectiveness 

“Larvul Ngabal” Islands in Conflict Resolution in Kei Southeast Maluku. 

International Journal of Scientific and Research Publications, 6(1), 520. 

(27)   Ulum, R., & Putro, M. Z. A. E. (2024). The Religious Moderation in 

Kei Community, Maluku Indonesia: Upholds Local Wisdom, Religion, and 

Nationality as Vital Aspects. International Journal Ihya’ ’Ulum Al-Din, 26(1), 

79–93. https://doi.org/10.21580/ihya.26.1.20315 

(28)   Umarella, S., Kaliki, I., & Keliata, Y. (2016). Etnografi: Tradisi Yelim 

dan Sanamang pada Masyarakat Islam Maluku. FIKRATUNA, 8(1), 95–125. 

(29)   Vindy, A., & Subroto, A. (2024a). EFEKTIVITAS HUKUM ADAT 

SASI DALAM PELESTARIAN SUMBER DAYA ALAM PADA 

MASYARAKAT AMBON: The Effectiveness of Sasi Customary Law in 

Preserving Natural Resources in the Ambon Community. Dialogia Iuridica, 

15(2), 78–99. 

(30)   Vindy, A., & Subroto, A. (2024b). EFEKTIVITAS HUKUM ADAT 

SASI DALAM PELESTARIAN SUMBER DAYA ALAM PADA 

MASYARAKAT AMBON. Dialogia Iuridica, 15(2), 078–099. 

https://doi.org/10.28932/di.v15i2.8432 

(31)   Waruwu, M. (2023). Pendekatan penelitian pendidikan: metode 

penelitian kualitatif, metode penelitian kuantitatif dan metode penelitian 

kombinasi (Mixed Method). Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 2896–2910. 

 


