ISSN 1979-5572 (print) | ISSN 2541-6480 (online)
http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/kuriositas
DOI 10.35905/kur.v17i2.11657

KURIOSITAS

Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan

Volume 17 No.2, Desember 2024 Halaman 127-142

Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan Kerukunan Umat
Beragama Berbasis Larvul Ngabal di Kepulauan Kei

Roswati Nurdin, 2Abd. Rauf, 3Muzdalifah Muhammadun,
4 Kiljamilawati
L2[nstitut Agama Islam Negeri Ambon,? Institut Agama Islam Negeri Parepare,
* Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
roswati.nurdin@iainambon.ac.id

Abstract

The people of the Kei Islands live their lives by upholding the customary law of Larvul
Ngabal, where the figure of the King (Rat) acts as a customary, governmental, and spiritual
leader. The purpose of this research is to analyse the role of the King in maintaining
religious harmony in the Kei Islands. The research method uses qualitative which describes
the events of social conflict, the process of the saniri trial, the coronation of the king, and
the customary culture of the local community. Data collection was conducted using
structured interviews involving the King, traditional leaders, community, and youth. The
results showed that the King acts as a conflict mediator who is accepted by various religious
groups, has strong customary legitimacy, a link between custom and religion that is
respected by the community. By using the sacred Larvul Ngabal customary law, the Raja
succeeded in easing tensions, facilitating interfaith dialogue, and strengthening the value
of brotherhood. The findings contribute to an understanding of the role of adat leadership
in conflict resolution based on local wisdom, which is relevant for building harmony in
pluralist societies. This article only looks at the role of the Raja, other perspectives are
needed on the factors that maintain religious harmony in the Kei Islands.

Keywords: Religious Harmony; King; Role

Abstrak

Masyarakat Kepulauan Kei menjalani kehidupan dengan memegang teguh
hukum adat Larvul Ngabal, di mana sosok Raja (Rat) berperan sebagai pemimpin
adat, pemerintahan, dan spiritual. Tujuan penelitian ini untuk menganalisis peran
Raja dan efektivitasnya dalam memelihara kerukunan umat beragama di
Kepulauan Kei. Metode penelitian menggunakan kualitatif yang mendeskripsikan
peristiwa konflik sosial serta budaya adat pada masyarakat setempat.

Licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/kuriositas
mailto:roswati.nurdin@iainambon.ac.id

Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142

Pengumpulan data dilakukan dengan wawancara terstruktur melibatkan Raja,
tokoh adat, masyarakat, dan pemuda. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Raja
berperan sebagai pemimpin adat dan keagamaan, mediator konflik dan motivator
yang diterima oleh berbagai kelompok agama karena memiliki legitimasi adat dan
agama yang dihormati oleh masyarakat. Dengan menggunakan hukum adat
Larvul Ngabal yang dianggap sakral, Raja berhasil meredakan ketegangan,
memfasilitasi dialog antaragama, dan memperkuat nilai persaudaraan. Temuan
ini berkontribusi pada pemahaman tentang peran kepemimpinan adat dalam
menyelesaikan konflik yang berbasis kearifan lokal, yang relevan untuk
membangun kerukunan di masyarakat yang pluralis. Artikel ini hanya melihat
peranan Raja, diperlukan sudut pandang lain faktor pemelihara kerukunan umat
beragama di Kepulauan Kei.

Kata kunci: Kerukunan Umat Beragama ; Raja; Peran.

PENDAHULUAN

Kepulauan Kei terbagi menjadi dua kelompok, yaitu kelompok pulau besar
dan kelompok pulau-pulau kecil. Kelompok pulau besar terdiri atas pulau Kei
Besar (Nuhu Yut) dan pulau Kei Kecil (Nuhu Roa), sedangkan kelompok pulau-
pulau kecil, adalah pulau Kur, Tayando, dan Tanimbar. Kepulauan Kei terletak di
bagian tenggara Provinsi Maluku. Masyarakat Kepulauan Kei ditata dengan
sistem adat yang disebut dengan hukum adat Larvul Ngabal.(Lonthoir et al., 2016)
(Ohoitimur, 1996). Secara morfologis, Lar Vul Ngabal terdiri dari empat kata, yaitu
Lar=darah, Vul=merah yang berarti darah merah, dan Nga=tombak, dan bal=Bali
berarti tombak dari Bali, Lar Vul Ngabal berarti tombak berdarah merah berasal
dari Bali. Sebagai sistem, hukum adat Larvul Ngabal memiliki 7 (tujuh) pasal.
Antara satu pasal dengan pasal lainnya memiliki hubungan satu sama lainnya.
Setiap pasal memiliki sasa sor fit (kesalahan bertingkat tujuh), dan setiap sasa sor fit
memiliki sanksi adat.(Uar et al., 2016) (Rahail, 1993).

Sebagai masyarakat adat, mereka memiliki pemimpin informal yang
dikenal dengan sebutan bapak Raja/Rat. Pemimpin informal diakui sebagai faktor
pendorong kelancaran berbagai proses dalam masyarakat serta untuk
memperoleh dukungan dari masyarakat. Raja/Rat mengepalai sistem
pemerintahan adat, yang memiliki kewibawaan sakral. Sebagai bagian dari
masyarakat Indonesia, masyarakat Kei juga memiliki pemimpin formal.
Pemimpin formal diakui sebagai faktor pendorong pembangunan di berbagai
bidang kehidupan dalam tatanan kehidupan berbangsa dan bernegara, dan
sebagai masyarakat beragama—khususnya agama Islam —mengakui adanya
pemimpin spritual. Dahulu, ketiga model kepemimpinan tersebut berada dalam

satu tangan, yakni pada bapak Raja. Dalam sistem hukum adat Larvul Ngabal, Raja

128



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun,
Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan
Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di
Kepulauan Kei

dan pemimpin pemerintahan (kepala desa dan lingkungan) dan pemimpin
keagamaan berada di satu tangan. Hal ini berbeda dengan daerah lain di
Indonesia, di mana pemimpin adat dipegang oleh orang yang berbeda dengan
pemimpin agama, demikian pula sistem pemerintah desa berada di tangan yang
lain dan terkadang ada jarak di antara ketiganya, seperti di Makassar atau di
Minangkabau.(Thontowi, 1997).

Walaupun terdapat tiga model kepemimpinan, namun kenyataannya
masyarakat Kepulauan Kei lebih hormat dan taat kepada kepemimpinan informal
(kepemimpinan adat dan kepemimpin spiritual).(Rumkel, 2013). Menurut mereka,
kepemimpinan formal beserta sistem hukumnya boleh berganti kapan saja, tetapi
kepemimpinan informal dan kepemimpin spritual beserta sistem hukumnya tidak
dapat berubah karena merupakan warisan leluhur. Kepemimpinan ini sudah
bersifat monarki absolut, yakni seorang raja dapat mewariskan kekuasaan yang
dimilikinya kepada keturunannya secara langsung, karena sistem hukum
menganggap bahwa raja memiliki kekuasaan mutlak terhadap kepemimpinan
tersebut seperti halnya kekuasaan seseorang terhadap barang yang
dimilikinya.(Z. A. L. H. Rahawarin, 2019). Hak milik atas kekuasaan tersebut
memiliki legitimasi hukum yang kuat berdasarkan hukum adat Larvul Ngabal,
sehingga tak ada seorang pun yang dapat menggugatnya. Memang diakui bahwa
hukum adat Larvul Ngabal memiliki peranan penting dan mengikat dalam
kehidupan masyarakat orang Kei.(B. A. Rahawarin et al., 2021).

Peranan menurut Edy Suhardono sebagaimana yang dikutip oleh Jenny
Lah adalah seperangkat patokan yang membatasi apa perilaku yang mesti
dilakukan oleh seseorang yang menduduki suatu posisi.(Lah, 2014). Miftha Thoha
juga mengatakan bahwa peranan sebagai suatu rangkaian perilaku yang timbul
karena suatu jabatan. Jadi peran adalah suatu rangkaian kegiatan yang teratur
yang ditimbulkan karena suatu jabatan.(Thoha, 2019). Efektivitas merupakan
unsur utama untuk mencapai tujuan atau sasaran yang telah ditentukan dalam
setiap organisasi, kegiatan atau program. Dikatakan efektif jika tujuan atau
sasaran tercapai seperti yang telah ditentukan.(Rachman, 2022).

Beberapa artikel membahas tentang hukum adat Larvul Ngabal dan
kepemimpinannya yaitu (a) Muhamad Yusuf pada tahun 2021 dengan judul
Persepsi Hukum Adat Larvul Ngabal Pada Masyarakat Kei Perantauan di Kota
Jayapura Provinsi Papua, (b) Rudini Hasyim Rado dan Marlyn Jane Alputila
(2022) dengan judul Relevansi Hukum Adat Kei Larvul Ngabal Dalam
Pembaharuan Hukum Pidana Nasional, (c) Penelitian Weldemina Yudit Tiwery
(2018) dengan Judul Larvul Ngabal Dan Ain Ni Ain Sebagai Pemersatu
Kemajemukan di Kepulauan Kei Maluku Tenggara, (d) Raudatul Ulum (2024)

129



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142

menulis tentang The Religious Moderation in Kei Community, Maluku Indonesia:
Upholds Local Wisdom, Religion, and Nationality as Vital Aspects. Artikel-artikel
yang disebutkan sebelumnya hanya berfokus pada nilai-nilai adat yang
diimplementasikan pada masyarakat urban Jayapura Papua tanpa melibatkan
peranan Raja. Demikian pula artikel kedua dan ketiga yang lebih berioretasi pada
aspek hukum pidana Larvul Ngabal dan prinsip-prinsip filosofisnya tanpa
memberikan perhatian khusus pada peran Raja. Artikel Raudatul Ulum meskipun
membahas harmoni antar umat beragama, namun tidak memperinci hubungan
dengan peranan Raja. Penelitian-penelitian yang telah dilakukan terdahulu
berbeda dengan fokus kajian peneliti yang membahas tentang peranan Raja dan
struktur hukumnya dalam memelihara kerukunan umat beragama di Kepulauan
Kei. Oleh karena itu, peneliti menganggap studi ini penting dilakukan karena akan
membuktikan bagaimana hubungan peranan rat/raja dengan terpeliharanya
kerukunan umat bergama di Kepulauan Kei sejak dahulu hingga kini.

Artikel ini bertujuan mengupas secara mendalam bagaimana Raja sebagai
pemimpin adat dan spiritual secara efektif memainkan perannya dalam menjaga
kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei. Penelitian ini dilakukan secara
kualitatif yang bertujuan yang mendeskripsikan peristiwa dan situasi sosial
masyarakat tertentu, (Waruwu, 2023). Sumber data ditentukan secara purposive
sampling dengan pertimbangan informan terpilih dianggap mengetahui tentang
peranan raja dalam menyelesaikan konflik. Teknik pengumpulan data dilakukan
dengan observasi peristiwa-peristiwa adat. Wawancara terbuka dilakukan
terhadap raja, tokoh adat, tokoh masyarakat dan pemuda baik pribumi maupun
pendatang dan memungkinkan informan memberikan jawaban yang eksploratif.
Untuk melengkapi data tentang Kepulauan Kei dan hukum adat Larvul Ngabal,
teknik dokumentasi juga dilakukan dengan mengkaji sumber-sumber tertulis
yang berkitan dengan kedua data tersebut. Data yang diperoleh dianalisis
berdasarkan teori Miles dan Huberman yaitu menyederhanakan data mentah
dengan cara mentranskrip wawancara dan mengidentifikasi tema utama pada
penelitian ini. Peneliti juga mengeleminasi beberapa jawaban yang menyimpang
dari fokus penelitian. Penyajian data dilakukan dengan membuat matriks sesuai
dengan tema dan jawaban informan. Pada penarikan kesimpulan dilakukan
dengan verifikasi data dan validasi hasil wawancara untuk menjawab pertanyaan

penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian mengungkapkan bahwa Raja di Kepulauan Kei memiliki

peran yang sangat penting dalam menjaga kerukunan antarumat beragama. Tiga

130



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun,
Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan
Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di
Kepulauan Kei

peran utama yang dijalankannya adalah sebagai pemimpin adat dan spiritual,
mediator dalam situasi konflik, serta motivator yang menginspirasi masyarakat.
Dengan keanekaragaman agama yang meliputi Islam, Kristen Protestan, Katolik,
dan Hindu, peran Raja yang efektif telah berhasil memelihara harmoni sosial,
memungkinkan masyarakat Kei untuk hidup berdampingan dalam kerukunan
dari masa lalu hingga sekarang. Temuan ini mendukung sekaligus memperluas
penelitian-penelitian yang terdahulu dari aspek peran Raja sebagai figur sentral

dan efektivitas keputusannya dalam memelihara kehidupan yang harmoni.

Kerukunan Beragama di Kepulauan Kei

Kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei diyakini merupakan warisan
leluhur mereka sejak dahulu. Kerukunan ini tetap terjaga sampai timbulnya
konflik horizontal yang pecah pada tahun 1999. Namun kemudian, masyarakat
Kepulauan Kei segera bangkit dan menata kembali kehidupan mereka yang
penuh kerukunan hanya dalam waktu yang relatif singkat yakni dua bulan sejak
konflik itu membara. Terkait dengan kerukunan, Ketua Dewan Adat Kepulauan
Kei mengatakan bahwa:

“Kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei tetap terjaga sampai saat ini

karena masyarakat tidak pernah membeda-bedakan antara satu dengan

yang lain. Agama bukan menjadi penghalang untuk hidup rukun, karena
semua masyarakat menganut satu hukum dan satu adat istiadat yakni

Hukum adat Larvul Ngabal”. (AHR, 2020).

Pendapat senada juga dikemukakan oleh seorang tokoh adat bahwa:
“Hukum adat Larvul Ngabal itu sudah mengandung makna kerukunan
didalamnya. Hukum Larvul Ngabal diciptakan berdasarkan agama
sehingga dia dikatakan sesuai dengan agama. Hukum Larvul Ngabal lebih
condong pada prinsip ketaatan pada Tuhan karena hal itu terdapat pada
pasal 1 yakni harus tunduk dan taat pada Kepala yakni Tuhan. Kepala
pertama yang dimaksud dalam pasal ini adalah kepala Tuhan, lalu

kemudian kepala adat, lalu kepala pemerintahan.” (AD, 45 th, 2020).

Dalam realitas kehidupan beragama di Kepulauan Kei, terdapat tiga
agama yang dianut oleh masyarakat Islam-Kristen Protestan-Katolik-
Hindu).(Jalnuhubun et al., 2024). Agama-agama tersebut tumbuh dan
berkembang dengan rasa toleransi antara satu dengan yang lain. Hal ini, terwujud
dalam kegiatan hari-hari besar keagamaan, di mana terlihat secara jelas adanya
rasa toleransi umat, untuk menciptakan suasana yang kondusif dalam rangka
menghormati penganut agama lain yang sementara menjalankan ibadah.
Seringkali dilaksanakan kegiatan Natal dan Idul fitri secara bersama yang
menghadirkan tiga komunitas, beserta tokoh-tokoh agama yang ada. Keragaman

dalam segi agama turut menjadi bagian dalam kehidupan sosial masyarakat di

131



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142

Kepulauan Kei. Relasi antar umat beragama terus dijalani dalam harmoni
perbedaan. Terlepas dari jumlah penganut agama yang ada, tempat ibadah
digunakan sebagai sebuah sarana penting guna menunjang segala aktifitas
peribadatan umat juga menjadi penting. Rumah ibadah sebagai identitas masing-
masing agama juga menjadi penting di Kepulauan Kei. Jumlah rumah ibadah yang
berbeda, tidak menjadi permasalahan bagi masyarakat Kepulauan Kei, karena
keanekaragaman tempat ibadah ini menunjukkan pula keragaman masyarakat
yang menganut agama pada kepulauan ini. Hal ini mengindikasikan, bahwa
kerukunan umat beragama dan keanekaragaman terbentuk berdasarkan realitas
tempat ibadah yang tetap terjaga semenjak dahulu pada masyarakat di
Kepulauan Kei. Selain dalam bentuk peribadatan, masyarakat Kepulauan Kei
menjalani karakter dan sikap hidup dalam bentuk kerukunan yaitu:

Pertama, Budaya maren atau hamaren: budaya ini secara bahasa dikenal
dengan istilah gotong royong. (Fenanlampir & Refo, 2022). Budaya maren hadir
sebagai cara masyarakat mengatakan solidaritas dan kerjasama sosial melalui
kerja dan pemberian sumbangan. Maren dilaksanakan dengan pelaksanaan kerja
tolong menolong antar warga dilakukan secara spontan sukarela dan tanpa
pamrih. Oleh karena itu masyarakat Kei melaksanakan Maren meskipun tanpa
diundang mereka akan secara sukarela datang membantu. Dalam konteks
masyarakat Kei budaya ini melintasi batas suku, agama, kasta, marga, dan
kampung bahkan status sosial sekalipun turut berbaur pada budaya maren.(Ulum
& Putro, 2024). Kedua, budaya Ain Ni Ain: diimplementasikan sebagai mekanisme
kontrol untuk menjaga dan membangun hubungan-hubungan bermakna dengan
sesamanya. Dalam praktek sehari-hari ain ni ain menjadi ruh tatanan kehidupan
orang Kei yang didasarkan pada perbedaan bentuk yang disatukan (persatuan
dalam perbedaan). Kemajemukan agama dan bahasa yang dianut oleh masyarakat
Kepulauan Kei diyakini sebagai anugerah Tuhan yang dipercayakan kepada
mereka. Keragaman tetap diterima sebagai sebuah keniscayaan melalui
penerimaan dan pengakuan terhadap yang lain sebagai keluarga (Harbelubun,
2017). Karena itu, membangun hidup yang damai dan harmonis berdasarkan nilai-
nilai Larvul Ngabal adalah suatu keharusan yang perlu dilakukan oleh setiap
anggota masyarakat. Ketiga jenis hukum yang termanifestasi melalui hukum adat
Larvul Ngabal memiliki kekuatan sosial sekaligus kekuatan keagamaan dalam
mengatur sistem kehidupan masyarakat Kepulauan Kei dalam kesatuan yang
disebut Ain ni Ain (Vindy & Subroto, 2024b).

Menurut Kudubun, sistem adat seperti ain ni ain, budaya maren inilah
yang membentuk karakter dan sikap hidup masyarakat Kepulauan Kei.
(Kudubun, Esra, 2016). Ketiga, Budaya Ye lim, yaitu pemberian sukarela baik

berupa uang, barang ataupun jasa. Tradisi ini berdasarkan sifat saling tolong

132



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun,
Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan
Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di
Kepulauan Kei

menolong sesama yang telah lama menjadi pola hidup masyarakat Kei.(Umarella
et al., 2016). Keempat, Budaya Sasi atau Hawear yaitu larangan untuk mengambil
barang milik orang lain dalam bentuk apa pun hal ini merupakan implementasi
dari pasal 7 Larvul Ngabal yang mengisyaratkan untuk saling menjaga hak
kepemilikan atau sesuatu benda sehingga tidak menimbulkan kekacauan.(Vindy
& Subroto, 2024a). Budaya-budaya adat tersebut sampai saat ini masih
dipraktekkan oleh masyarakat tanpa memandang status atau kasta. Dalam
kegiatan maren, ain ni ain para pejabat pemerintahan struktural desa maupun
struktural adat turut serta dan meleburkan diri dengan masyarakat yang tidak
memiliki kekuasaan. Pada kegiatan ini juga melebur semua agama yang dianut
oleh masyarakat Kei. Bentuk-bentuk kebudayaan yang dikembangkan oleh
masyarakat meningkatkan nilai religiusitas, keharmonisan, kedinamisan,
kreativitas dan produktivitas masyarakat Kei.(Ulum & Putro, 2024). Hukum adat
Larvul Ngabal memiliki kekuatan sosial sekaligus kekuatan keagamaan dalam
mengatur sistem kehidupan masyarakat Kepulauan Kei dalam kesatuan.(Tiwery,
2018).

Selain berbagai adat istiadat yang disebutkan sebagai bentuk kerukunan
umat beragama di Kepulauan Kei, terdapat pula usaha para raja-raja di masing-
masing ratschap untuk memelihara kerukunan. Sebagaimana yang dijelaskan salah
seorang Raja bahwa:

Setiap raja melaksanakan kegiatan-kegiatan pembinaan kemasyarakatan
kepada warganya masing-masing. Misalnya Kegiatan sosialisasi adat
istiadat dan hukum adat Larvul Ngabal, Kegiatan sosialisasi Sasa sor Fit
Larvul Ngabal, Kegiatan Bersinergi untuk Membangun Masyarkat Kei yang
beradab dan beradat. Kegiatan-kegiatan yang disebutkan ini mampu
membangun kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei. (AHR, 2020).

Tokoh adat, (AD, 2020) mengatakan bahwa hukum adat Larvul Ngabal
sudah mengandung ajaran toleransi dan gotong royong, hukum ini mengajarkan
kerukunan umat beragama. Bersikap toleransi berarti memberikan ruang gerak
bebas kepada semua pemeluk agama untuk beribadah dan berkarya sesuai
dengan agama mereka, dan umat yang lain harus membantu dan menolong
mereka agar masyarakat Kei tetap rukun dan damai.

Sampai saat ini masyarakat Kepulauan Kei masih sangat berpegang teguh
pada hukum adat yang dianutnya(Ulum & Putro, 2024). Budaya-budaya adat
yang disebutkan sampai saat ini masih dipraktekkan oleh masyarakat tanpa
memandang status atau kasta. Dalam kegiatan maren, ain ni ain para pejabat
pemerintahan struktural desa maupun struktural adat, turut serta meleburkan diri

dengan masyarakat. Bentuk-bentuk kebudayaan yang dikembangkan oleh

133



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142

masyarakat meningkatkan nilai religiusitas, keharmonisan, kedinamisan,
kreativitas dan produktivitas masyarakat Kei (Lubis, 2005). Bahkan banyak yang
mengakui bahwa budaya dan adat istiadat seperti inilah salah satunya yang
membuat masyarakat Kepulauan Kei hidup dalam kedamaian dan keharmonisan
dalam bingkai kerukunan umat bergama.

Peran Raja dalam Memelihara Kerukunan Umat Beragama
Sesuai dengan teori yang dikemukakan oleh Jenny Lah tentang peranan, maka
berikut dijabarkan peranan yang dimiliki oleh Raja di Kepulauan Kei sesuai
dengan data yang telah dikumpulkan, yakni :
1.  Raja sebagai Pemimpin Adat dan Pemimpin Keagamaan
Masyarakat Kepulauan Kei dalam tatanan pemerintahannya memiliki

dualisme. namun, dualisme itu saling melengkapi satu sama lain. Raja tetap
merupakan tokoh sentral dari keduanya. Dualisme masyarakat Kepulauan Kei
tersebut adalah masyarakat Lor dan masyarakat Haratut. Masyarakat Lor
berkewajiban menjalankan hukum adat sebagaimana yang diatur dalam hukum
adat Larvul Ngabal. Staf pelaksana sebagai pembantu raja dalam masyarakat Lor
adalah dari kalangan Mel-Mel, sedangkan masyarakat Haratut berkewajiban
menjalankan penyembahan kepada Duang Lervuan (penyebahan terhadap berhala,
matahari), Nit Ulun (arwah para leluhur), dan Mitu dan Wadar (keramat-keramat
atau roh-roh pelindung kampung atau mata rumah). Staf pelaksana sebagai
pembantu raja dalam masyarakat Haratut adalah dari kalangan Ren-ren yang
dianggap sebagai kelompok yang bertanggungjawab terhadap adat.(Kudubun,
Esra, 2016)

Adapun tugas pokok dan fungsi serta tanggung jawab struktur hukum
dalam masyarakat Lor yaitu (a) Rat atau Ratu yang berarti atasan atau pemimpin
dianggap sebagai wakil atau utusan dewa (dari langit) sehingga persembahan
yang dibawa untuk keselamatan dan kesehatan seseorang harus melalui Rat atau
Raja. (b). Orang kaya merupakan pemerintah kampung (Ohoi). (c) Kepala Soa,
merupakan pembantu orang kaya dalam suatu kampung (ohoi). Dalam setiap
kampung (ohoi)biasanya terdapat 3-4 kepala soa. (d). Orang tu, merupakan wakil-
wakil dari kepala fam untuk menduduki dewan saniri di tingkat kampung (Ohoi).
(e) Marin, merupakan polisi kampung yang bertugas memberikan penerangan,
menjaga pintu air serta sebagai pesuruh dari orang kaya (Djoko, 2001), (Hasanudin,
2016).

Sebagaimana halnya dalam masyarakat Lor dalam masyarakat Haratut, raja
juga menempati posisi yang cukup vital. Untuk pelaksanaan acara-acara ritual raja
dibantu oleh beberapa petugas. Setiap wilayah kerajaan paling tidak ada tujuh
petugas yang mengatur dan bertanggung jawab kepada raja atas pelaksanaan
berbagai ritual. Keseluruhan struktur pemerintahan tersebut baik perangkat

pemerintahan adat maupun pemangku adat, berada pada jajaran pimpinan dalam

134



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun,
Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan
Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di
Kepulauan Kei

masyarakat Kepulauan Kei. Para pembantu raja berfungsi menjalankan sistem
pemerintahan di desa baik menyangkut kestabilan masyarakat maupun
kehidupan adat istiadat. Bila terjadi masalah, maka kedua persekutuan (Orsiuw
dan Lor Lim) wajib untuk menyelesaikannya dengan melibatkan masyarakat yang
berkonflik. Dengan demikian, sistem yang dipakai di Maluku Tenggara adalah
sistem pemerintahan demokratis.(L, 1987). Selain itu struktur pemerintahan adat
mencerminkan  sifat kolektivitas masyarakat Kepulauan Kei yang
memprioritaskan hukum. Kelompok-kelompok beserta kelengkapannya
merupakan kesatuan-kesatuan yang saling tergantung sebagai satu kelompok.
Jadi, di dalam satu kelompok masing-masing berdiri sebagai satu partisipan
dalam sebuah kolektivitas, dan karena itu mereka merasa dirinya sebagai anggota
dari satuan unit yang besar. Dengan demikian raja sebagai penanggungjawab
yang besar terhadap masyarakatnya tidak hanya dalam pelaksanaan hukum adat
sebagai hukum masyarakat Lor tetapi juga tanggung jawab yang bersifat magis
religius.(Thontowi, 2015). Untuk itu keberadaan raja dalam masyarakat sangat
disegani dan didambakan oleh masyarakatnya. Peranan Raja sebagai posisi sentral
bagi masyarakat Kepulauan Kei menjadikan prosesi pengukuhannya sebagai
suatu peristiwa penting. Di Kepulauan Kei pengukuhan itu dilaksanakan dengan
sakral dan suci serta melibatkan pejabat struktural adat dan pemerintahan.

2. Raja Sebagai Mediator Konflik
Sebagai pemimpin, Raja berperan sebagai mediator utama dalam

menyelesaikan konflik antarumat beragama dan antarkelompok masyarakat di
wilayahnya. Peran ini terbukti saat konflik agama dan etnis pada tahun 1999 yang
dapat diselesaikan cepat dengan menggunakan hukum adat Larvul Ngabal.
Seorang tokoh agama Protestan seperti yang dikutip oleh Fitri mengatakan:

“Umumnya penyelesaian konflik apabila ditangani pemerintah maka bisa
jadi berhari-hari, tetapi apabila diselesaikan dengan sidang adat maka 2 hari pun
bisa selesai”(IK, 2017)(Fitrotussalamah, 2018). Tokoh agama Islam mengatakan
bahwa:

“Penyelesaian konflik tergantung akar masalah dan biasanya tidak
memakan waktu yang lama karena kami selalu menghimbau setiap pemeluk
agama untuk selalu menjaga kerukunan”(HAD,2017)

Untuk mempercepat proses penyelesaian konflik, dan mencegah kerusakan pada
tatanan nilai serta pandangan hidup yang mereka miliki, diperlukan komitmen
bersama antara para raja, pemimpin adat, pemimpin agama, dan aparat penegak
hukum. Raja terutama harus berupaya menjalin mekanisme sdov atau negosiasi
sebagai alternatif penyelesaian, dengan menempatkan prinsip hawear atau SASI
sebagai jaminan terciptanya perdamaian di Pulau Kei.(Rada, 2011). Filosofi
keadilan yang ingin ditegakkan dalam penyelesaian sengketa masyarakat adat di

135



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142

Kepulauan Kei adalah keadilan komunal. Keadilan komunal mengedepankan
aspek di mana tidak ada pihak yang merasa dirugikan oleh keputusan ketua atau
pemimpin adat. Dalam kehidupan masyarakat adat, penegakan keadilan
sangatlah penting. Hukum adat berperan sebagai sarana untuk menegakkan
keadilan publik, dan martabat masyarakat adat bergantung pada seberapa baik
nilai-nilai keadilan komunal dapat diwujudkan. Semakin kuat nilai keadilan
komunal, semakin mulia dan kokoh posisi masyarakat hukum adat.(Resmini &
Sakban, 2019).

Tradisi penyelesaian sengketa di Kepulauan Kei umumnya menggunakan

pola tradisional, yang sering kali disebut sebagai pola kekerabatan. Pola ini
diterapkan tidak hanya untuk sengketa perdata, tetapi juga untuk perkara pidana.
Raja sebagai penguasa di desa mempunyai wewenang menyelesaikan persoalan
yang mengganggu keseimbangan masyarakat.(Rada, 2011). Penyelesaian sengketa
melalui hukum adat tidak berarti mengabaikan kompensasi atau sanksi bagi
pelanggar hukum adat. Sanksi tetap diterapkan, baik berupa hukuman fisik
maupun kompensasi harta, bergantung pada jenis dan beratnya sengketa yang
terjadi. Esensi dari penyelesaian sengketa dalam hukum adat di Pulau Kei adalah
untuk mewujudkan perdamaian secara menyeluruh. Perdamaian ini tidak hanya
ditujukan pada pelaku dan korban, tetapi juga untuk masyarakat secara
keseluruhan. Oleh karena itu, pendekatan yang digunakan adalah pendekatan
persuasif, menggunakan bahasa tradisional dan ajaran agama, sehingga semua
pihak menyadari bahwa tidak adajalan untuk hidup yang baik jika mereka terlibat
dalam sengketa atau melakukan tindakan yang merugikan orang lain.(Uar et al.,
2016).

3.  Raja sebagai motivator
Dalam pandangan Pemerintah Daerah Kota Tual, Rat atau Raja adalah

lambang dari eksisnya sebuah kebudayaan karena merupakan simbol kebesaran
adat istiadat yang harus bisa memberdayakan melestraikan dan mengembangkan
adat istiadat untuk tujuan memperkaya khasanah budaya daerah ataupun untuk
dikemas sebagai peristiwa dan atraksi budaya bagi pengembangan wisata
didaerah. Untuk itu seorang Raja atau Rat harus mampu menjadi contoh bagi
masyarakatnya, mengajak mereka untuk tetap mempertahankan hukum adat,
menciptakan hubungan yang demokratis, harmonis serta objektif antara
pemangku adat dan pemuka agama serta aparat pemerintah, Raf juga harus bisa
menampung dan menyalurkan aspirasi masyarakat kepada pemerintah serta ikut
memberdayakan masyarakat dalam menunjang penyelenggaraan pemerintahan,
pelaksanaan pembangunan dan pembinaan kemasyarakatan.(Ridwan, 2018).
Fungsi Raja ini diperkuat oleh visi misi salah seorang Raja di Kepulauan Kei ketika
diinterviu bahwa:

Setiap Raja pada Ratshap selalu melakukan kegiatan-kegiatan penyuluhan,

136



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun,
Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan
Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di
Kepulauan Kei

pembinaan dan sosialisasi hukum adat dan hukum-hukum pemerintahan

yang menunjang di lapangan. Dengan sosialisasi dan pembinaan ini

membawa dampak persatuan dan kesatuan di masyarakat Kepulauan Kei
itu sendiri. (AHR,2020)

Peran raja sebagai pemberi motivasi ini telah dijelaskan dalam nilai-nilai
kepemimpinan institusi hukum adat Larvul Ngabal, yakni (a) Seorang pemimpin
harus memiliki sifat “dir u hamwang (di depan dan adil dalam membagi
kesejahteraan)”. Makna hakikinya adalah seorang pemimpin harus dapat
menempatkan dirinya sebagai orang yang selalu berada di depan sebagai teladan
dalam semua aspek kehidupan. Berlaku adil, jujur dalam memegang amanah, (b)
Seorang pemimpin harus memiliki sifat “la ai ka pal”. Secara harfiah, kata la ai
artinya besar dan ka pal artinya pemimpin. Secara gramatikal /a ai ka pal bermakna
seorang pemimpin harus mampu menempatkan dirinya sebagai pemimpin yang
bejiwa besar, berwibawa dan mempunyai kemampuan sebagai seorang
pemimpin. Pernyataan senada diungkapkan oleh Tokoh adat di Rahareng dan
salah seorang masyarakat bahwa :

Kepemimpinan Raja kepala Ohoi sudah dijalankan dengan baik sesuai
dengan aturan-aturan ohoi yang berlaku. Raja ini juga menjadi motivasi
bagi raja berikutnya serta masyarakatnya karena telah menjalankan
kepemimpinannya dengan baik.Seorang Raja sudah seharusnya memiliki
kewibawaan, memiliki intelegensi dan keluasan pandangan sosial. Untuk
itulah dia diangkat menjadi seorang pemimpin. (DR,45 th,2020).

(c) Seorang pemimpin harus memiliki sifat “timdir u umfar horan” . Secara leksikal
kata timdir u artinya selalu berdiri di depan dan umfar horan artinya memegang
tombak. Seorang pemimpin selalu berada di depan untuk memperjuangkan
kepentingan rakyatnya. Memegang tombak melambangkan kemampuan untuk
memberikan perlindungan kepada kepentingan keamanan bagi masyarakatnya.
Nilai ini diperkuat oleh hasil wawancara salah seorang tokoh masyarakat
Kepulauan Kei ketika ditanyakan mengenai kepemimpinan Raja bahwa:
“Kepemimpinan Bapa Raja telah mampu mengayomi masyarakat semuanya.
Katong sebagai masyarakat merasa terlindungi oleh Bapa Raja apalagi selama ini
belum pernah terjadi konflik antara penduduk asli dan penduduk pendatang, itu
karena Bapa Raja melindungi katong sehingga semua aman”(SR, 49 th, 2020) (d)
Seorang pemimpin harus memiliki sifat “o naa faruan moel sil”. Secara bahasa, arti
kata o naa faruan artinya berada di tengah, dan muel sil artinya menampung dan
atau pelindung. Esensi dari kalimat tersebut mengandung makna bahwa seorang
pemimpin harus selalu menempatkan diri ditengah. Berlaku adil dan tidak
berpihak pada kelompok tertentu. Senantiasa hadir di tengah-tengah masyarakat
untuk mendengarkan aspirasi masyarakat yang membutuhkan perlindungan dan
sebagai perantara bagi semua kepentingan hajat hidup masyarakat. Pernyataan ini
diperkuat oleh seorang tokoh masyarakat dan adat mengatakan bahwa:

Seorang Raja adalah manusia biasa, kewibawaannya bergantung pada

137



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142

kemampuan yang dimilikinya, Raja harus menjadi contoh untuk
mendorong masyarakatnya membangun toleransi, melestarikan hukum
adat Larvul Ngabal tidak membedakan baik masyarakat pribumi maupun
masyarakat pendatang(AD, 2020).
(e) seorang pemimpin harus memiliki sifat “ifuud rad an mehe fo tak so”. Secara
bahasa, arti kata ifuud rad artinya, perut dan dada dan atau perasaan, an mehe
artinya satu kesatuan, dan fo fak so, artinya untuk maju atau melaju. Maksud
kalimat tersebut adalah seorang pemimpin harus selalu menyatukan tekad dan
niatnya dengan masyarakatnya untuk bersama-sama mencapa tujuan bersama.
Kesatuan pemimpin dan rakyatnya ibarat menyatunya perut dengan dada, hati
dan perasaan sehingga semua urusan dapat rampung tanpa hambatan.(Z. A. L. H.
Rahawarin, 2019).
Efektivitas Peranan Raja dalam Memelihara Kerukunan Umat Beragama
Keputusan Raja pada suatu masyarakat adat merupakan keputusan

tertinggi dan sangat dihargai oleh masyarakatnya. Selama ini keputusan yang
dihasilkannya sebagai pemimpin adat dan meditor konflik terbilang efektif karena
telah berhasil dalam memelihara kerukunan umat beragama. Hal ini ditandai
dengan legitimasi keputusan raja yang selalu dipatuhi dan dilaksanakan oleh
masyarakat.(Ulum & Putro, 2024). Jika dewan Raja telah memutuskan hukum,
maka hukum itulah yang dilaksanakan (AHR, 2020). Dari beberapa literatur
terbaca diketahui bahwa masyarakat Kepulauan Kei baik pribumi maupun
pendatang, mematuhi dan menaati keputusan yang telah diputuskan oleh Bapak
Raja. Seorang responden mengatakan;

“Ketika Bapak Raja su memutuskan apa pun, maka katong harus taat dan
patuh apa pun yang diputuskan. Untuk itulah dia diangkat sebagai raja.
Katong harus patuh” (BU, 2020)

Hal senada juga diungkapkan oleh seorang masyarakat pendatang non

pribumi di Tual dengan mengatakan:

“Kita sebagai pendatang kalau bapak Raja memutuskan berarti kita ikut

saja” (RH, 2020).

Keefektifan putusan Raja terbukti dengan kehidupan masyarakat
Kepulauan Kei yang hidup dengan penuh toleransi dan harmonis antar umat
beragama, saling menjaga perasaan, selalu bergotong royong. Seorang kepala
Marga di kepulauan Kei menyatakan bahwa:

“Kepemimpinan Bapa Raja terbilang efektif karena mampu mengayomi

masyarakat semuanya baik pribumi maupun pendatang sesuai dengan

hukum Larvul Ngabal. Selama ini juga belum pernah terjadi konflik antara

penduduk pribumi dan pendatang. Jadi katong aman-aman saja” (SR, 49

th, 2020).

Pasca kerusuhan di Tual, potensi kearifan lokal seperti hukum adat Lar vul
Ngabal, dan pemimpin tradisional seperti halnya Raja-raja dan perangkat

hukumnya, masih memegang peranan yang cukup kuat di beberapa tempat

138



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun,
Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan
Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di
Kepulauan Kei

sebagai media pemersatu masyarakat. Hal inilah yang menjadikan kerusuhan di
Tual dapat segera di tanggulangi. Berbeda dengan di Ambon, di Kepulauan Kei
meskipun agama memegang nilai-nilai primer dalam masyarakat, namun adat
istiadat dan perasaan “sekandungan”, dirasakan masih kuat mengakar dalam
tradisi kehidupan masyarakat Kepulauan Kei. Sampai disini dapat disimpulkan
bahwa hukum adat Larvul Ngabal masih berperan dalam penyelesaian konflik di
Kepulauan Kei. Patut diketahui bahwa penyelesaian konflik terlaksana dengan
mekanisme adat dengan melibatkan penuh tokoh-tokoh adat, tokoh agama dan
pemerintah dengan menggunakan simbol-sombol keagamaan dan adat. Poin
penting yang diakui dalam kasus ini adalah kekuasaan Raja di Kepulauan Kei
ternyata masih kuat. Kekuasaan di sini tidak hanya dilihat dari peran dan posisi
raja, tetapi juga legitimasi yang dilihat dari kepatuhan masyarakat terhadap
perintah raja. Hal ini tidak terlihat di Ambon dan Maluku Tengah.(Triatmoko,
2010).

Pada perkembangan selanjutnya proses penyelesaian konflik berdasarkan
mekanisme adat, maka dilihat dari besar kecilnya suatu masalah. Apabila
skalanya kecil maka konflik hanya akan diselesaikan dan didamaikan oleh
pimpinan desa, tetapi apabila berskala besar maka akan didamaikan oleh
pimpinan adat atau raja dan jika dibutuhkan akan diikutksertakan pimpinan
agama apabila kedua pihak bermasalah berbeda agama. Apabila masalah yang
terjadi antar marga dalam satu desa, maka Kepala desa dibantu dengan perangkat
desa yang menyelesaikan. Setelah kedua belah pihak sepakat untuk berdamai,
maka seorang tua adat memerciki air swaruk wear pada semua yang hadir yang
kemudian diakhiri dengan berjabat tangan antara kedua belah pihak. Apabila
perselisihan yang terjadi antar desa dalam satu ratschap maka raja berwenang yang
bertugas untuk menyelesaikan, tapi apabila menyangkut hal-hal yang sensitif
seperti konflik horizontal antar-masyarakat menyangkut masalah SARA, maka
penyelesaiannya oleh raja-raja Orsiuw dan Lor Lim, tentunya dengan melibatkan
pemuka agama, pemerintah daerah, TNI dan Polri. Metode yang dipakai adalah
musyawarah yang dipimpin oleh Raja.(Fitrotussalamah, 2018). Kasus lain yang
terjadi pada tahun 2020 adalah masalah status kepemilikan secara adat jabatan
Kepala Ohoi yang melibatkan kepala Ohoi Marfun dengan anak alm. Kepala Ohoi.
Polemik yang terjadi karena proses pengangkatan Kepala Ohoi Marfun tidak
sesuai dengan ketentuan Perundang-Undangan yang berlaku. Kasus ini
dilimpahkan kepada bapak Raja sehingga bapak Raja beserta struktur hukumnya
mengadakan sidang adat dan menyelesaikan masalah tersebut dengan
kekeluargaan.(Rahabav, 2020).

139



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 17 No.2, Desember 2024: h.127-142

Pada tataran empiris realistis sistem adat Larvul Ngabal sebagai alternative
dispute resolution lewat lembaga adatnya telah memberi kontribusi positif, saling
menghargai, hidup aman dan damai dalam bingkai kerukunan umat beragama.
Walaupun harus diakui bahwa semua sistem dalam segmentasi kehidupan
memiliki keterbatasan-keterbatasan ruang dan waktu, demikian pula halnya
dengan Larvul Ngabal yang lahir dan tumbuh dalam sebuah pranata masyarakat
yang heterogen dalam multi ideologi. Tetapi, fragmentasi sistem adat Larvul
Ngabal terhadap kompleksitas sengketa antar umat beragama telah menunjukkan
eksistensinya sebagai suatu media sekaligus model-model dan khazanah budaya
masyarakat yang harus dijaga kelestariannya serta dipelihara keabadiannya.

SIMPULAN

Dalam memelihara kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei,
Kepemimpinan Raja beserta sturuktur hukumnya, memiliki tiga peran yang
signifikan yakni sebagai 1) Pemimpin adat dan keagamaan, 2) Sebagai mediator
konflik, 3) sebagai motivator. Efektivitas perannya dalam menjaga kerukunan
umat beragama tidak hanya didukung oleh struktur adat dan hukum Laroul
Ngabal, tetapi juga oleh legitimasi sosial dan spiritual yang melekat pada Raja. Hal
ini menjadikan Raja sebagai figur sentral yang mampu menciptakan harmoni di
tengah keberagaman masyarakat Kei. Keputusan Raja dianggap sebagai alternative
dispute resolution dalam penanganan konflik dan selama ini masih dianggap efektif
memelihara kerukunan umat beragama di Kepulauan Kei. Penelitian ini
memperkuat landasan yang telah dibangun oleh penelitian terdahulu dan juga
memperluas temuan sebelumnya dengan fokus yang lebih spesifik pada peran
Raja dan memberikan kontribusi yang signifikan terhadap pengembangan
literatur di bidang kepemimpinan adat dan kerukunan sosial. Meski demikian
penelitian ini masih memiliki keterbatasan dari aspek pengukuran efektivitas
secara kuantitatif dan juga ruang lingkup yang spesifik, olehnya itu membuka
peluang penelitian selanjutnya terhadap efektivitas dan adaptabilitas
kepemimpinan adat pada masyarakat plural.

REFERENCES
1) Djoko, S. (2001). Agama dan Perubahan Sosial. LKPSM.
() Fenanlampir, A., & Refo, I. S. S. (2022). BUDAYA MAREN

(GOTONG-ROYONG) SEBAGAI WUJUD TOLERANSI BERAGAMA
MASYARAKAT MALUKU TENGGARA. Logos: Jurnal Pendidikan, Katekese
Dan Pastoral, 2(2).

3) Fitrotussalamah, M. Z. (2018). Pengaruh Adat Terhadap Kerukunan
Umat Beragama di Kepulauan Kei.
4) Harbelubun, Y. (2017). Membangun Persaudaraan Lintas Iman

dengan Berbasis pada Kebudayaan Masyarakat Adat Kei. GEMA
TEOLOGIKA, 2(1), 75. https://doi.org/10.21460/gema.2017.21.279

(5) Hasanudin. (2016). Laroul Ngabal (Hukum Adat di Kepulauan Kei. PN
Tilamuta.

140



Roswati Nurdin, Abd. Rauf, Muzdalifah Muhammadun,
Kiljamilawati - Peran Sentral Raja dalam Mewujudkan
Kerukunan Umat Beragama Berbasis Larvul Ngabal di
Kepulauan Kei

(6) Jalnuhubun, J. M., Far-Far, G., & Hetharion, B. D. S. (2024). Sejarah
Agama Kristen Protestan di Desa Taar Kecamatan Pulau Dullah Selatan
Kota Tual. Lani: Jurnal Kajian Ilmu Sejarah Dan Budaya, 5(2), 175-180.

(7) Kudubun, Esra, E. (2016). Ain Ni Ain: Kajian Sosio-Kultural
Masyarakat Kei Tentang Konsep Hidup Bersama Dalam Perbedaan.
Cakrawala, h.163-190.

(8) L, C. F. (1987). Altar and Throne in Central Moluccan Societies, Terj.
Mimbar dan Tahta (Ed.1). Pustaka Sinar Harapan,.
) Lah, J. (2014). Peranan Kepala Adat Dalam Penyelesaian Sengketa

Tanah Ulayat Di Kecamatan Sungai Boh Kabupaten Malinau. EJournal llmu
Pemerintahan, 2(4), 3273-3287.

(10) Lonthoir, A., Rashid Asba, A., Tang, H. M., & Hamdat, S. (2016).
Concept “Larvul Ngabal” Settings in Marine Resource Management in
Southeast Maluku Kei Islands. International Journal of Scientific and Research
Publications, 6(1), 524.

(11) Ohoitimur, Y. (1996). Hukum Adat dan Sikap Hidup Orang Kei. In
Seri Mitra (Issue 1). Gajah Mada.
(12) Rachman, I. (2022). Efektivitas Kinalang Sebagai Aplikasi

Pelayanan Publik BerbasisElektronik Di Kota Kotamobagu. Jurnal
Governance, 2(1), 1-14.

(13) Rada, A. (2011). Mediasi Penal Dalam Penyelesaian Tindak Pidana Pada
Konflik Horizontal di Kepulauan Kei Melalui Mekanisme SDOV (Perundingan).

(14) Rahabav, N. (2020). Kisruh Kepala Ohoi Marfun Masuk Sidang Para
Raja di Kepulauan Kei. Tualnews.Com.

(15) Rahail, J. . (1993). Larvul Ngabal: Hukum Adat Kei Bertahan
Menghadapi Arus Perubahan. Yayasan Sejati.

(16) Rahawarin, B. A. Selatang, F., & Refo, I. S. S. (2021).

Kontekstualisasi Teologis Sakramen Tobat dalam Tradisi Sob Lor pada
Masyarakat Kei Provinsi Maluku. Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi,
Dan Tradisi), 7(01), 115-128. https://doi.org/10.18784/smart.v7i01.1246

(17) Rahawarin, Z. A. L. H. (2019). Kepemimpinan Adat Larvul Ngabal:
Kearifan Lokal Pada Sistem Pemerintahan Adat Dalam Kerangka Pemerintahan
Desa di Kepulauan Kei (D. Amin (ed.); Pertama). Lembaga Penelitian dan
Pengabdian IAIN Ambon.

(18) Resmini, W., & Sakban, A. (2019). Mediasi Dalam Penyelesaian
Sengketa Pada Masyarakat Hukum Adat. CIVICUS : Pendidikan-Penelitian-
Pengabdian  Pendidikan  Pancasila  Dan  Kewarganegaraan, 6(1), 8.
https://doi.org/10.31764/civicus.v6il.625

(19) Ridwan, K. (2018). Sambutan Wali Kota Tual dalam Pengukuhan Raja
Tual Tuvle Hi. Husein. Marrinnews.
(20) Rumkel, N. (2013). Eksistensi Hukum Adat Larwul Ngabal Di

Kepulauan Kei Dalam Mendukung Pelaksanaan Otonomi Daerah Yang Berbasis
Pada Kearifan Lokal.

141



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan

Vol.

142

17 No.2, Desember 2024: h.127-142

(21) Thoha, M. (2019). Kepemimpinan dalam Manajemen (Ed.1 Cet.). Raja
Grafindo Persada.

(22) Thontowi, J. (1997). Law and Custom in Makassar Society: The
Interaction of Local Custom and the Indonesia Le-gal System in Dispute
Resolution.

(23) Thontowi, ]. (2015). Pengaturan Masyarakat Hukum Adat dan
Implementasi Perlindungan Hak-hak Tradisonalnya. Pandecta, 10(1).

(24) Tiwery, W. Y. (2018). Larvul Ngabal and Ain ni Ain as a Unifying
Pluralism in the Islands Kei Southeast Maluku. Jurnal Sosiologi Pedesaan,
6(1), 8-15.

(25) Triatmoko, W. M. (2010). Dinamika Kekuasaan Rat di Kei: Antara
Pengaruh Negara dan Kapital. Lembaga Pengetahuan Indonesia.
(26) Uar, E. D., Hijjang, P., Lampe, M., & Basir, M. (2016). Effectiveness

“Larvul Ngabal” Islands in Conflict Resolution in Kei Southeast Maluku.
International Journal of Scientific and Research Publications, 6(1), 520.

(27) Ulum, R, & Putro, M. Z. A. E. (2024). The Religious Moderation in
Kei Community, Maluku Indonesia: Upholds Local Wisdom, Religion, and
Nationality as Vital Aspects. International Journal Ihya” "Ulum Al-Din, 26(1),
79-93. https://doi.org/10.21580/ihya.26.1.20315

(28) Umarella, S., Kaliki, I., & Keliata, Y. (2016). Etnografi: Tradisi Yelim
dan Sanamang pada Masyarakat Islam Maluku. FIKRATUNA, 8(1), 95-125.
(29) Vindy, A., & Subroto, A. (2024a). EFEKTIVITAS HUKUM ADAT

SASI DALAM PELESTARIAN SUMBER DAYA ALAM PADA
MASYARAKAT AMBON: The Effectiveness of Sasi Customary Law in
Preserving Natural Resources in the Ambon Community. Dialogia Iuridica,
15(2), 78-99.

(30) Vindy, A., & Subroto, A. (2024b). EFEKTIVITAS HUKUM ADAT
SASI DALAM PELESTARIAN SUMBER DAYA ALAM PADA
MASYARAKAT  AMBON.  Dialogia  Iuridica,  15(2),  078-099.
https://doi.org/10.28932/di.v15i2.8432

(31) Waruwu, M. (2023). Pendekatan penelitian pendidikan: metode
penelitian kualitatif, metode penelitian kuantitatif dan metode penelitian
kombinasi (Mixed Method). Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 2896-2910.



