
61

PEMIKIRAN ETIKA MULLA SHADRA... (Andi Safri Bachtiar)

PEMIKIRAN ETIKA MULLA SHADRA

Andi Safri Bachtiar
Pascasarjana UIN Alauddin Makassar

Abstrak
Para pemikir muslim berpendapat bahwa etika merupakan ilmu pengobatan rohani 
yang sangat dibutuhkan manusia, terlebih dalam keadaan yang serba tidak menentu 
seperti sekarang ini,kondisi psikologis dan mental masyarakat akhir-akhir ini 
menunjukkan dekadensi moral yang mengkhawatirkan. Oleh karena itu pengkajian 
di bidang etika semakin dirasakan urgensinya, di samping itu etika filosofis yang 
dikembangkan para filosof muslim juga perlu mendapatkan perhatian serius.Salah 
seorang filosof besar yang memiliki peran penting bagi dunia intelektual Islam yakni 
Mulla Shadra. Pada era Mulla Shadra ini, telah melahirkan sebuah nuansa filsafat baru 
yang dipelajari secara intensif dengan berbagai analisis serta memberikan sintesis 
dan integrasi dari filsafat-filsafat sebelumnya. dengan pemikiran-pemikirannya 
dalam filsafat hikmah yang brilian dan orisinil mampu menjawab semua tantangan-
tantangan moral pada masanya. 

Kata Kunci: Mulla Shadra, Etika Filosofis, Filsafat Hikmah

Abstract
The muslim thinkers argue that ethic is the science of spirit therapy that is necessary  
for human being and even is in a uncertain condition like psychology  and mental 
societies lately who show unstable moral decadence. Hence, the study of ethic 
aspect is so urgent. Besides, philosophical ethic that is developed by the muslim 
philosophers need to get the attention seriously. One of them having the essential 
role for intellectual world of Islam is Mulla Shadra. In his Era, Mulla Shadra built a 
nuance for new philosophy that is learned intensively with kind of the analysis as well 
as imparting syntheses and integrations from previous philosophers. By the thought 
in briliant and original philosophy aspect, he is able to answer all moral challenges 
in his era. 

Keywords: Mulla Shadra, philosophical ethic, philosophy



62

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 1, Juni 2017

PENDAHULUAN

Dalam pemikiran Islam (Islamic thouhgt), muncul studi-studi tentang 
moral atau etika yang dilakukan oleh para pemikir dan filosof Islam seperti 
Ibn Bajah, al-Ghazali, Ibn Maskawaih, Mulla Shadra, Murtadha Muthahhari, 
Muhammad Taqi Mishbah Yazdi dan lain-lain.

Perkembangan pemikiran manusia selalu menarik untuk dikaji. Manusia 
yang berfikir adalah manusia dinamis, yang akan berevolusi menuju puncak 
kesempurnaannya sebagai makhluk Tuhan.

Berfikir adalah sebuah aktivitas awal yang menggerakkan seluruh aktivitas 
kemanusiaan. Para filosof adalah manusia-manusia pilihan yang mengabdikan 
dirinya pada pergulatan keilmuan dan pemikiran yang tiada henti. Kehadiran 
para filosof telah memberikan warna tersendiri bagi kehidupan di dunia ini. 
Setidaknya mereka mampu mengabstraksikan realitas yang dilihat utamanya 
dalam konsep-konsepnya tentang etika.

Dalam pandangan Mulyadhi Kartanegara bahwa pengkajian di bidang 
etika dirasakan semakin urgen dikarenakan pelbagai persoalan moral muncul 
dengan sangat memalukan. Etika menurut para pemikir Muslim, tiada lain 
adalah ilmu pengobatan rohani yang sangat dibutuhkan manusia, di mana saja 
dan kapan saja, lebih-lebih dalam keadaan yang serba tidak menentu seperti 
sekarang ini. Terdapat banyak karya agung perihal etika yang isu-isu moralnya 
cukup menarik untuk diperbincangkan, misalnya perihal kebahagiaan, 
pembinaan karakter, pelbagai keutamaan dan penyakit moral, serta pelbagai 
solusi bagi pelbagai masalah yang timbul. Seperti Tahdzîb al-Ahklâq karya Ibn 
Miskawaih, Nashirian Ethics karya Nashîr al-Dîn Thûsî, al-Akhlâq wa al-Siyâr 
karya Ibn Hazm,Akhlâq-I Jalâlî  karya Jalâl al-Dîn al-Dawwânî, serta karya-
karya filosof Muslim kontemporer seperti Falsafe Akhlâq  karya Murtadla 
Muthahhari.(Mulyadhi Kartanegara, 2011:4)

Perkembangan filsafat Islam kontemporer dan modern, atau yang lebih 
dikenal sebagai filsafat pasca Ibn Rusyd. Banyak sekali filosof Muslim yang 
telah menyumbangkan karya-karya orisinil mereka di bidang filsafat pasca Ibn 
Rusyd, namun sayang perhatian kita masih sangat minim. Seperti Suhrawardi, 
Quthb al-Din Syirazi, Nashir al-Din Thusi, Syam al-Din Lahiji, Mulla Shadra, 
‘Abd al-Razzaq Lahiji, Muhsin Faydl Kasyani, dan lain-lain. Mereka adalah 



63

PEMIKIRAN ETIKA MULLA SHADRA... (Andi Safri Bachtiar)

para tokoh baru yang namanya terdengar samar-samar. Beberapa tokoh 
yang hidup pada abad kedua puluh seperti Astiyani, Thabathaba’i, Murtadha 
Muthahhari, dan Mehdi Ha’iri Yazdi, adalah para tokoh yang mesti dikaji 
secara intensif dan serius. Karena, dalam karya mereka tercermin bagaimana 
reaksi para fiolsof Muslim terhadap perkembangan filsafat Barat. (Mulyadhi 
Kartanegara, 2011)

Salah seorang filosof besar yakni Mulla Shadra sangat memiliki peran 
penting bagi dunia intelektual Islam setelah Ibnu Sina, Al Ghazali, Ibn 
Rusyd dan Suhrawardi. Pada era Mulla Shadra ini, telah melahirkan sebuah 
nuansa filsafat baru yang dipelajari secara intensif dengan berbagai analisis 
serta memberikan sintesis dan integrasi dari filsafat-filsafat sebelumnya. 
Pola pemikiran Mulla Shadra, seperti halnya para filosof dan sufi yang 
mengembangkan pemikiran sebelumnya, baik dari guru maupun tokoh yang 
berpengaruh pada waktu itu.

PEMBAHASAN

Biografi Mulla Shadra

Nama lengkap Mulla Shadra adalah Muhammad bin Ibrahim bin Yahya 
al-Qawami al-Syirazi, dan diberi gelar “Shadr al-Din, lebih popular dengan 
sebutan Mulla Shadra atau Shadr al-Muta’allihin.(Syaifan Nur, 2002: 42-43)

Mulla Shadra adalah salah seorang filosof Muslim terbesar. Dia dilahirkan 
diSyiraz sekitar tahun 979-80 H/ 1571-72 M dalam sebuah keluarga yang 
cukup berpengaruh danterkenal, yaitu keluarga Qawam. Ayahnya adalah 
Ibrahim bin Yahya al-Qawami al-Syirazy salahseorang yang berilmu dan 
saleh, dan dikatakan pernah menjabat sebagai Gubernur Propinsi Fars.Secara 
sosial-politik, ia memiliki kekuasaan yang istimewa di kota asalnya, Syiraz. 
(Syaifan Nur, 2002: 42-43)

Mulla Shadra mendapatkan pelajaran pertama di kota Syiraz. Selain 
dibimbing oleh keluarganya yang juga berasal dari keluarga terpandang dan 
terpelajar, ia juga mendapatkan pelajaran dari sekolah dasar di kota tersebut. 
(Syaifan Nur, 2002: 44)

Mulla Shadra adalah murid pertama dari Syaikh Al-Baha’i dan kemudian 
murid dari Mir Damad, pendiri mazhab filsafat Islam Isfahan. Di bawah 



64

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 1, Juni 2017

asuhan keduanya Mulla Shadra memiliki keunggulan ilmu di bidang filsafat, 
tafsir, hadis, dan irfan.(Murtadha Muthahhari, T.th.: 13)

Mulla Shadra selama empat belas tahun berdiam di Kahak, sebuah desa 
di Qum untuk melakukan uzlah akibat tuduhan sebagai murtad oleh para 
seterunya. Pada saat itu, ia mencurahkan seluruh hidupnya untuk membaca 
dan menulis buku. Pada tahun-tahun terakhir hidupnya, dia diminta untuk 
mengajar di Madrasah-ye Khan.(Murtadha Muthahhari, T.th.: 13)

Para sejarahwan membagi kehidupan Mulla Shadra ke dalam tiga periode: 
periode pertama, pendidikan formalnya berlangsung di bawah asuhan guru-
guru terbaik pada zaman itu, ia menerima pendidikan dalam tradisi Syiah: 
fiqih Ja’fari, ilmu hadis, tafsir, dan syarah al-Qur’an di bawah asuhan Baha’ 
al-Din al-Amili, yang meletakkan dasar dari fiqih baru Syiah. Pada tahap 
berikutnya, dia mempelajari ilmu-ilmu filosofis di bawah asuhan Mir Damad.
(Murtadha Muthahhari, T.th.: 13)

Setelah Mulla Shadra merampungkan pendidikan formalnya, ia 
terpaksa meninggalkan Isfahan, karena kritik sengit terhadap pandangan-
pandangannya dari kaum Syiah dogmatis. Dan dalam periode kedua, 
dia menarik diri dari khalayak dan menjalani uzlah di sebuah desa kecil 
dekat Qum. Selama periode ini pengetahuan yang pernah diperolehnya 
mengalami kristalisasi yang semakin utuh, dan kreativitasnya menemukan 
tempat penyalurannya. Dalam periode ketiga, dia kembali sebagai pengajar 
di Syiraz, dan menolak tawaran untuk mengajar atau menduduki jabatan 
resmi di Isfahan. Semua karya pentingnya dilahirkan dalam periode ini, dia 
menghidupkan semangat kontemplatifnya dan melakukan praktek asketis, 
beberapa argument filosofisnya diperoleh melalui pengalaman-pengalaman 
mukasyafah.(Murtadha Muthahhari, T.th.: 13)

Karya-karyanya meliputi hampir lima puluh tentang pelbagai persoalan 
di hampir setiap disiplin ilmu-ilmu tradisional Islam, di antaranya: Al-Hikmah 
al-Arsyiyyah, Al-Hikmah al-Muta’alliyah fi al-Asfar al-‘aqliyyah al-Arba’ah, Al-
Lama’ah al-Masyriqiyyah fi al-Funun al-Mantiqiyyah, Al-Mabda’ wa al-Ma’ad, 
Al-Masya’ir, Al-Mazahir al-Ilahiyyah fi al-Asrar al-‘Ulum al-Kamaliyyah, Al-
Syawahid al-Rububiyyah fi al-Manahij al-Sulukiyyah, Al-Tasawwur wa al-
Tasdiq,dan masih banyak lainnya.(Mustamin Al-Mandary, 2003: 11-12)

Mulla Shadra membangun mazhab baru filsafat dengan semangat untuk 



65

PEMIKIRAN ETIKA MULLA SHADRA... (Andi Safri Bachtiar)

mempertemukan berbagai aliran pemikiran yang berkembang di kalangan 
Muslim seperti Al-Farabi, Ibn Sina, Suhrawardi, Ibn ‘Arabi, serta tradisi klasik 
kalam (teologi dialektis) melalui Nashiruddin al-Thusi. Tidak hanya itu, di 
samping itu juga mendalami ilmu tentang al-Qur’an dan hadis.(Murtadha 
Muthahhari, T.th.: 13)

Mulla Shadra telah menghabiskan hidupnya di beberapa tempat, selain 
di Syiraz, Qaswin, Isfahan, Qum dan desa Kahak, terdapat beberapa catatan 
yang menunjukkan bahwa Mulla Shadra juga pernah ke beberapa kota suci 
di Irak, selain ke kota suci Makkah yang dilakukannya dengan jalan kaki, dia 
juga ke Masyhad, dan akhirnya dalam perjalanan hajinya yang ketujuh dengan 
jalan kaki, Mulla Shadra jatuh sakit di kota Basrah, Irak. Tidak lama berselang 
dalam sakit yang dideritanya Mulla Shadra akhirnya kembali kepada Allah 
pada tahun 1640 M (1050 H), atau dalam sumber lain dikatakan tahun 1636 
M (1045 H) atau 1637 M. Mulla Shadra dimakamkan di kota Najaf, tempat 
Amirul Mukminin Ali bin Abi Thalib dimakamkan. (Mustamin Al-Mandary, 
2003: 6)

Pemikiran Etika Mulla Shadra

Eramodern di satu sisi menawarkan manusia kemudahan hidup dalam 
segala hal. Namun di sisi lainnya, kenyataan menunjukkan bahwa masyarakat 
dunia secara umum tengah mengalami krisis multidimensional, termasuk 
moral dan spiritual. Sehingga pada akhirnya menggiring umat manusia ke 
arah kehampaan nilai-nilai untuk kemudian terasingkan dari poros eksistensi. 
Beberapa contoh kasus ekstrem yang mewarnai dunia, orang yang bergelimang 
harta kekayaan materi namun memilih bunuh diri karena kehampaan dalam 
hidupnya, juga orang-orang yang demi kepentingan pribadi atau golongannya 
mengabaikan nilai moral dengan melakukan kezaliman, kekerasan dan 
peperangan (dalam skala yang lebih besar). Semua ini menunjukkan 
kurangnya kearifan & kebijaksanaan dalam memaknai kehidupan.

Salah satu penyebabnya adalah akibat cara pandang dunia (worldview) 
yang dianggap sudah mapan akan tetapi tanpa disadari telah mengesampingkan 
aspek penting lainnya, yakni cara pandang filosofis yang mengusung nilai-
nilai spiritualisme. Paradigma modern di satu sisi berhasil mengembangkan 
sains dan teknologi yang memudahkan kehidupan manusia, namun di sisi 



66

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 1, Juni 2017

lainnya telah mereduksi kekayaan kehidupan manusia itu sendiri. Termasuk 
juga telah mereduksi nilai-nilai filosofis dan spiritual. Untuk itu dibutuhkan 
suatu paradigm baru yang lebih holistik, yakni sebuah pandangan dunia 
baru yang menyeluruh dalam mempersepsi realitas. Hal ini dapat ditemukan 
dalam filsafat hikmah yang dapat dijadikan landasan bagi pengembangan 
ilmu pengetahuan yang sejalan dengan spiritualisme.

Melalui pandangan yang lebih filosofis dan holistik, diharapkan ada 
interaksi yang erat antara filsafat (dalam hal ini filsafat hikmah) dengan 
disiplin-disiplin ilmu lainnya, apalagi ilmu filsafat pernah diterima secara luas 
sebagai “mother of science”. Pandangan ini mengharapkan suatu pencapaian 
integrasi ilmu, meskipun dengan berbagai sumber fakultas yang berbeda 
namun terintegrasi dengan harmonis. Karena manusia telah dianugerahi 
secara komplit, berbagai macam sumber fakultas untuk mencerap nilai dan 
pengetahuan untuk memaknai kehidupannya. Hal ini diharapkan dapat 
menghilangkan dikotomi antara ilmu agama yang bersumber dari wahyu 
ilahi dan yang nonagama, dikotomi antara ilmu sains yang bersumber dari 
pengamatan empiris (melalui indera) dengan ilmu filsafat yang bersumber 
dari pemikiran rasional (melalui akal), juga dikotomi antara ilmu filsafat dan 
ilmu tasawuf/irfan yang bersumber dari pengalaman spiritual (melalui dzauq/ 
intuisi kalbu).

Dalam hal ini, seorang filosof Muslim bernama Mulla Shadra, dengan 
pemikiran-pemikirannya dalam filsafat hikmah yang brilian dan orisinil 
mampu menjawab semua tantangan itu. Filsafat hikmah merupakan evolusi 
dari filsafat Islam yang bagi sebagian besar orang, dianggap telah berakhir hanya 
sampai masa Ibn Rusyd, dan diikuti dengan menurunnya Peradaban Islam. 
Namun di bagian wilayah lain, filsafat Islam tetap bertahan dan berkembang 
menjadi filsafat hikmah yang diperkenalkan Mulla Shadra. Filsafatnya bukan 
hanya didasarkan pada pengalaman trans-intelektual dan gnostik, tetapi 
juga berupa sistem rasional yang solid. Ia berjasa dalam menunjukkan dan 
menawarkan cara pandang holistik menuju paradigma keilmuan yang islami, 
karena beliau mampu menjembatani filsafat sebagai “mother of science” 
dengan ilmu agama/teologi dan tasawuf/irfan secara harmonis.

Pemikiran beliau juga unik, dibingkai dengan nilai spiritualitas sebagai 
suatu perjalanan yaitu: 1) Dari Mahkluk menuju Tuhannya (min al-khalq ila 



67

PEMIKIRAN ETIKA MULLA SHADRA... (Andi Safri Bachtiar)

al-Haqq), 2) Dengan Tuhan dalam Tuhan (bi al-Haqq fi al-Haqq), 3) Dari dan 
dengan Tuhan menuju makhluk (min al-Haqq ila al-khalq), dan 4) Dalam 
makhluk dengan Tuhan (bi al-Haqq fi al-khalq). (Mustamin Al-Mandary, 
2003: 178)

Etika, bersama politik dan ekonomi, dalam khazanah pemikiran Islam 
biasa dimasukkan dalam apa yang disebut sebagai filsafat praktis (al-hikmah 
al-‘amaliyah). Filsafat praktis berbicara tentang segala sesuatu sebagaimana 
seharusnya. Namun demikian tetap harus didasarkan pada filsafat teoretis 
(al-hikmah al-nazhariyyah), yakni pembahasa sesuatu sebagaimana adanya, 
termasuk di dalamnya metafisika.( Haidar Bagir, 2005: 193)

Dalam pandangan berbagai pemikir dan filosof Muslim, ada beberapa 
prinsip utama etika Islam di antaranya, pertama, etika bersifat universal 
dan fitri, sebagaimana sabda Nabi Muhammad Saw bahwa perbuatan baik 
adalah yang membuat hatimu tenteram, sedangkan perbuatan buruk adalah 
yang membuat hatimu gelisah. Dalam pandangan atau teori etika dari filosof 
Yunani klasik, Sokrates yang dipromosikan oleh Plato, menyatakan bahwa 
moralitas itu bersifat fitri, yaitu pengetahuan baik buruk atau dorongan untuk 
berbuat baik sesungguhnya telah ada pada sifat alami pembawaan manusia 
(fitrah/innate nature). ( Haidar Bagir, 2005: 195)Kedua, moralitas dalam 
Islam didasarkan kepada keadilan. Ketiga, tindakan etis pada puncaknya 
akan menghasilkan kebahagiaan bagi pelakunya_bagi Aristoteles bahwa 
pada puncaknya tujuan dari tindakan-tindakan etis adalah kebahagiaan yang 
bersifat intelektual. 

Berkaitan dengan kebahagiaan ini, Mulla Shadra menyatakan sangat 
bergantung kepada kesempurnaan jiwa dalam proses inteleksi (ta’aqqul). 
Lebih lanjut Shadra mengatakan bahwa pengetahuan dapat mengalih bentuk 
orang yang tahu dalam proses trans-substansi (harkah jauhariyah-nya) 
menuju kesempurnaan.

Ada tiga akar (kejahatan) yang dapat merusak jiwa, dari ketiga tersebut 
muncul akar-akar kejahatan yang lain.Akar yang pertama adalah kebodohan 
tentang pengetahuan diri yang merupakan realitas manusia. Yang kedua 
adalah keinginan terhadap kedudukan, uang serta kecenderungan kepada 
hawa nafsu.  Dan yang ketiga adalah godaan jiwa yang memerintah (nafs al-
ammarah) yang menunjukkan keburukan sebagai kebaikan dan kebaikan 



68

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 1, Juni 2017

sebagai keburukan. (Mustamin Al-Mandary, 2003: 178)
Menurut Mulla Shadra, bahwa berfilsafat sama maknanya dengan 

hikmah, ia mendefinisikan filsafat sebagai kesempurnaan jiwa manusia melalui 
pengetahuan terhadap realitas segala sesuatu yang ada sebagaimana adanya, 
dan pembenaran terhadap keberadaan mereka yang dibangun berdasarkan 
bukti-bukti yang jelas, bukan atas dasar persangkaan dan sekedar mengikuti 
pendapat orang lain, sebatas kemampuan yang ada pada manusia dalam 
rangka mencapai keserupaan dengan Tuhan. (Syaifan Nur, 2002: 103-104)

Mulla Shadra memandang hikmah ada dua aspek, yaitu teoritis dan 
praktis atau pengetahuan dan tindakan. Secara teoritis, tujuan hikmah atau 
pengetahuan adalah mewarnai jiwa  dengan gambaran realitas sebagai dunia 
yang bisa dimengerti, yang menyerupai dunia objektif.  

Buah dari pengetahuan (hikmah) menurut Mulla Shadra adalah 
perbuatan baik, dengan tujuan agar tercapai superioritas jiwa terhadap badan 
dan badan tunduk kepada jiwa, sebagaimana diisyaratkan Nabi Saw bahwa 
berakhlaklah kamu dengan akhlak Allah.

Dengan pengetahuan bisa menjadi sarana yang membebaskan manusia 
dari keterikatan terhadap hal-hal yang bersifat material dan duniawi, dan 
mengantarkannya kembali kepada asal usul penciptaannya yaitu alam 
ketuhanan.

Ketika Mulla Shadra menafsirkan firman Allah, “Sesungguhnya Kami  
telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-baiknya. Kemudian Kami 
kembalikkan dia ke tempat yang serendah-rendahnya. Kecuali orang-orang 
yang beriman dan mengerjakan amal shaleh.” Menurutnya, yang dimaksudkan 
dengan bentuk yang sebaik-baiknya adalah bagian jiwa manusia yang bersifat 
spiritual, sedangkan tempat yang serendah-rendahnya menunjukkan bagian 
manusia yang bersifat material. Adapun orang-orang beriman merupakan 
isyarat bagi hikmah teoritis, sedangkan amal shaleh mengacu kepada hikmah 
praktis. (Syaifan Nur, 2002: 105)

Di samping mengusung gagasan-gagasan filsafat dalam school of 
thoughtfilsafat hikmah, para pemerhati filsafat Shadrian, berpandangan 
bahwa Mulla Shadra juga mengusung gagasan-gagasan pemerintahan dalam 
filsafat hikmah. Pendeknya, kata mereka, filsafat hikmah mengajarkan dan 
mempropagandakan politik hikmah. Menurut Ayatullah Jawadi Amuli bahwa 



69

PEMIKIRAN ETIKA MULLA SHADRA... (Andi Safri Bachtiar)

setiap pandangan dunia disertai dengan filsafat praktis dalam kehidupannya.
Hikmah adalah kebijaksanaan (wisdom) yang diperoleh lewat pencerahan 

ruhaniyah atau intuisi intelektual dan disajikan dalam bentuk yang rasional 
dengan menggunakan argumen-argumen yang rasional. Hikmah ini bukan 
hanya memberikan pencerahan kognitif, tetapi juga realisasi, yang mengubah 
wujud penerima pencerahan itu merealisasikan pengetahuan sehingga 
terjadinya transformasi wujud hanya dapat dicapai dengan mengikuti syariat.
(Jalaluddin Rakhmat,2001: XV)

Filsafat hikmah tidak hanya merupakan sebuah madrasah filsafat 
dengan teori-teorinya, namun juga merupakan pandangan dunia yang 
harus dibumikan dalam lakon sehari-hari.Mulla Shadra menuturkan, tujuan 
eksistensi manusia adalah menjadi penghuni (bumi) dan dalam pergerakan 
makrifatullah serta menanjak menuju kepada-Nya. Ia memiliki sisi pendaran 
cahaya dari pancaran-pancaran sinar Ilahi. Manusia lebur dalam cahaya 
tersebut dan maksud ini tidak akan tercapai kecuali melalui kehidupan di 
dunia, lantaran nafs (jiwa) pada awal pembentukannya adalah tidak sempurna 
dan masih berupa potensi. Proses menanjak dari kondisi tidak sempurna 
kepada kondisi sempurna, tidak akan dapat terlaksana kecuali dengan gerakan 
(harâkat), zaman dan materi penerima yang merupakan tipologi-tipologi 
kosmos alam empirik. (Jalaluddin Rakhmat,2001: XV)

Sesuai dengan hukum eksistensial Shadra, gerakan dari kosmos potensial 
(quwwah) menuju kosmos aktual (fi’il), dari huduts (kebaruan) jasmani kepada 
baqâ (kekekalan) ruhani, maka mau tidakmau manusia harus berinteraksi 
dengan majemuk (katsrat/manusia lainnya dan alam semesta) untuk dapat 
mewujud. Tanpa perhatian terhadap dimensi somatik entitas manusia dan 
tanpa adanya interaksi sosial maka kesempurnaan hakiki dalam filsafat 
Shadrian merupakan sesuatu yang mustahil. (Jalaluddin Rakhmat,2001: XV)

Dalam filsafat politik Shadra, manusia dengan ikhtiarnya harus memilih 
ketika berdiri pada tapal batas material dan spiritual, sisi ruhani dan jasmani. 
Manusia senantiasa berada di antara majemuk materi (katsrat maddah) dan 
kesatuan non-materi (wahdat ruhani), sehingga keniscayaan harus bersikap 
seimbang (ta’âdul) dan berposisi ekuilibrium. Di antara pelbagai kontingen-
kontingen material, ia harus memilih kontingen-kontingen (imkân) yang 
tidak menjadi penghalang perhatiannya kepada lokus non-materi dan 



70

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 1, Juni 2017

perintang kehadiran (hudhur) pada kesatuan-Nya. Dalam konteks pemilihan 
sebagaimana kaitan nafs (jiwa) dan fakultas jiwa yang memajemuk, manusia 
senantiasa berada pada tataran “wahdat dan katsrat” (tunggal dan majemuk) 
dan “katsrat dan wahdat” (majemuk dan tunggal). Contoh sempurna 
penggabung ini adalah pribadi unggul Nabi Saw yang ketika pandangannya 
tertuju pada katsrat (urusan kebendaan dan sosial politik) maka pada saat 
yang sama perhatiannya tetap tertuju pada maqam wahdat (tunggal). 
Manusia sebagai salik (pejalan) perjalanan spiritual sepanjang hidupnya 
dengan memilih antara tarik ulur jasmani dan pelbagai konflik politik sosial 
maka ia senantiasa berada pada kondisi memilih di antara jamak dan tunggal. 
(Jalaluddin Rakhmat,2001: XV)

Pemerintahan ideal Sadrian merupakan media untuk moral transendental 
dan moral transendental Sadrian adalah media untuk terealisirnya politik 
transendental. Politik transendental merupakan jenis pemerintahan dan 
aturan-aturan politik sosial dalam Madinah Fâdhilah. Politik transendental 
ini berada pada poros aturan-aturan yang berlaku bagi kematangan dan 
kemenjulangan manusia serta moral fadhilah. Persoalan politik adalah politik 
legal yang memiliki kelayakan segala pra syarat untuk mengaktualisasikan 
pelbagai kesempurnaan potensial setiap orang. Penyediaan syarat-syarat 
seperti ini termasuk di dalamnya adalah urusan eskatologi dan keseharian 
manusia. Pemisahan kebahagiaan jasmani dan kebahagiaan ruhani merupakan 
suatu hal yang mustahil; sebagaimana dalam definisi esensi manusia dalam 
filsafat Sadrian, pemisahan dua dimensi jasmani dan ruhani merupakan hal 
yang mustahil. (Jalaluddin Rakhmat,2001: XV)

Sistem politik ideal dalam Madinah Fâdhilah ala Mulla Shadra adalah 
sebuah sistem dimana pada saat yang sama menyediakan pelbagai kebutuhan 
manusia pada dua sisi, jasmani dan ruhani, material dan spiritual. Konsep 
kebahagiaan, keadilan, kebebasan, dan legalitas politik Sadrian ditentukan dan 
didefinisikan dengan konsep-konsep ini. Dalam Madinah Fâdhilah Sadrian, 
umat memiliki dua tipologi khas. Pertama, memiliki cita rasa esensial dan 
murni kepada kesempurnaan eksistensial, termasuk pelbagai kesempurnaan 
praktis dan teoritis. Setinggi-tingginya keutamaan dalam masyarakat seperti 
ini adalah mereka yang mampu menggondol derajat tertinggi keilmuan dan 
berbusana dengan pakaian-pakaian moral serta bentuk-bentuk pelbagai 



71

PEMIKIRAN ETIKA MULLA SHADRA... (Andi Safri Bachtiar)

perbuatan baik, menghindar dari perbuatan sia-sia, batil dan sifat-sifat tercela. 
Kedua, gerakan dan perhatian totalitas kepada tujuan tertinggi yaitu sampai 
dan perjumpaan dengan Allah Swt. Dalam masyarakat yang menjadikan 
Tuhan sebagai sentral seperti ini, tentu saja secara natural aturan-aturan 
Ilahi juga yang berkuasa dan syariat berfungsi sebagaimana ruh bagi seluruh 
aturan-aturan manusia dan politik yang bermakna modern. (Jalaluddin 
Rakhmat,2001: XV)

Mulla Shadra juga dalam beberapa disposisi, mengingatkan akan 
kemestian adanya syariat, wahyu dan intervensi insan kamil sebagai “wali” 
dalam urusan politik dan sosial sembari menetapkan bagaimana kondisi 
politik dan kehendak urusan keseharian masyarakat apabila diatur oleh 
orang-orang yang tidak mengenal hakikat-hakikat spiritual maka umat akan 
digiring kepada sebuah masyarakat mati dan tanpa ruh serta penuh dengan 
kerusakan dan destruksi. (Jalaluddin Rakhmat,2001: XV)

Di setiap ruang dan waktu, di setiap tempat dan masa, di setiap masyarakat 
yang bercita-cita adilhung mencapai kebahagiaan dan kesempurnaan 
diperlukan seorang yang menjadi insan paripurna yang membimbing dan 
mengejawantahkan nilai-nilai kesempurnaan dalam kehidupan masyarakat.

Kajian filsafat politik_sebagaimana juga etika_merupakan wilayah/
domain filsafat praktis (al-Hikmah al-‘Amali).  Ini sesuai dengan karateristif 
filsafat Islam, yang tidak dapat terlepas dari kajian ontologis maupun 
epistemologis (al-Hikmah al-Nazari/filsafat teoritik) sebagai satu kesatuan 
sistemik-integratif dari filsafat Islam.

PENUTUP

Buah dari pengetahuan (hikmah) menurut Mulla Shadra adalah 
perbuatan baik, dengan tujuan agar tercapai superioritas jiwa terhadap badan 
dan badan tunduk kepada jiwa, sebagaimana diisyaratkan Nabi Saw bahwa 
berakhlaklah kamu dengan akhlak Allah.Dengan pengetahuan bisa menjadi 
sarana yang membebaskan manusia dari keterikatan terhadap hal-hal yang 
bersifat material dan duniawi, dan mengantarkannya kembali kepada asal 
usul penciptaannya yaitu alam ketuhanan.



72

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 1, Juni 2017

DAFTAR PUSTAKA

Bagir, Haidar. Buku Saku Filsafat Islam. Cet. I; Bandung: Arasy Mizan Pustaka, 2005.
Efendi, Agus.2000. “Mengenal Mullā Sadrā” dalam Sukardi (ed.), Kuliah-Kuliah 

Tasawwuf, Cet. I; Bandung, Pustaka Hidayah.
http://www.alhassanain.com. “Filsafat Hikmah dan Politik Hikmah.”  Diaskes pada 

tanggal 18 Nopember 2011.
Kartanegara, Mulyadhi. Membangun Kerangka Keilmuan IAIN Perspektif Filosofis, di 

http://www.ditpertais.net, pada tanggal 18 Nopember 2011.
Al-Mandary, Mustamin (ed).Menuju Kesempurnaan; Persepsi dalam Pemikiran Mulla 

Shadra. Cet. I; Makassar: Safinah, 2003.
Ma‘rifat, Muhammad Hadi.2007.Tarīkh al-Quran, diterjemahkan oleh Thoha 

Musawa dengan judul, Sejarah Alquran, Cet. II, Jakarta: Al-Huda, 
Muhsin, Labib.2005Para Filosof Sebelum dan Sesudah Shadra, Cet. I; Jakarta: Al-

Huda Islamic Center.
 Muthahhari, Murtadha. Filsafat Hikmah; Pengantar Pemikiran Shadra. Mizan: 

Bandung.
Nur, Syaifan. Filsafat Wujud Mulla Sadra. Cet. I; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.
Rakhmat, Jalaluddin. “Pengantar” dalam Mulla Shadra, Kearifan Puncak. Jogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2001.


