
205

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN... (M. Ilham)

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN: STUDI 
PEMBACAAN KONTEMPORER MUHAMMAD 

SHAHROUR

M. Ilham
STAIN Watampone

Abstrak
Secara normatif, al-Qur’an sebagai kitab suci Islam diyakini memiliki kebenaran 
mutlak, namun pembacaan al-Qur’an sebagai proses penafsiran mengandung 
kebenaran relatif dan tentatif. Proses penafsiran merupakan respon penafsir ketika 
memahami sebuah teks, situasi, dan problem sosial yang dihadapi. Karena itu, terdapat 
jarak antara al-Qur’an dan penafsir. Bagaimana jarak tersebut dapat didekatkan? 
Artikel ini mencoba untuk menguraikan dengan metode analisis hermeneutik yang 
dikembangkan oleh Muhammad Shahrour. Berdasarkan analisis tersebut ditemukan 
bahwa dialektika antara wahyu (teks al-Qur’an), interpreter, dan realitas konteks harus 
senantiasa difungsikan secara berimbang, mengingat al-Qur’an bukanlah teks “mati”. 
Kesadaran akan kenyataan bahwa problem manusia terus berkembang dan konteks 
senantiasa berubah, semantara ayat-ayat al-Qur’an bersifat statis dan jumlahnya pun  
terbatas, mestinya mampu menggerakkan manusia untuk senantiasa menjadikan 
al-Qur’an sebagai mitra dialog dalam memnjawab problem sosial keagamaan yang 
muncul dewasa ini.

Kata Kunci: Hermeneutika, al-Qur’an, Muhammad Shahrour

Abstract
Normatively, al-Qur’an as Islamic Holy book is trusted to have the absolute truth, 
but the reading of al-Qur’an as the process of interpretation contains the relative and 
tentative truth. The process is a response of the interpreter when understanding a 
text, situation, and social problem. Consequently, there is a gap between al-Qur’an 
and the interpreter. How could both be close? This article attempts to reveal it 
through hermeneutic analysis that is developed by Muhammad Shahrour. Based on 
the analysis, it found that dialectic between revelation (al-Qur’an text), interpreter, 
and the reality context should be equally functioned. It remembers that al-Qur’an is 
not a “dead text”. The consciousness about the reality that human problem is ongoing 
and the context is fluctuatif, but the verses of al-Qur’an is static and its quantity is 
finite. Hence, it is able to encourage people to make al-Qur’an be a dialogue partner 
to answer the social problem regarding religion in the present day.

Keywords: Hermeneutic, al-Qur’an, Muhammad Shahrour



206

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 2, Desember  2017

PENDAHULUAN

Al-Qur’an sebagai kitab suci merupakan pusat dan spirit tumbuh-
kembangnya perdaban Islam. Kandungannya merupakan inspirasi bagi 
perkembangan ilmu dan kebudayaan.(Nashr Hamid Abu Zayd, 1983: 16) Ia 
meyakinkan setiap pembaca dari setiap generasi bahwa ajaran Islam bersifat 
universal dengan lingkungan kultural manapun. Ia juga dapat beradaptasi 
dengan berbagai keharusan yang terdapat pada lingkungan kultural. Hal 
ini terbukti dengan munculnya karya-karya tafsir, mulai dari yang klasik 
hingga kontemporer dengan berbagai corak, metode, dan pendekatan yang 
digunakan (Abdul Mustaqim, 2012: 1).

Menilik sejarah dan proses pewahyuannya, al-Qur’an tidak diturunkan 
sekaligus, tetapi melalui tahapan-tahapan tertentu secara periodik dan gradual. 
Hikmah dari proses pewahyuan tersebut menyiratkan bahwa al-Qur’an tidak 
turun diruang hampa sosial. Pewahyuannya sangat terkait dengan lingkup 
dan persoalan kemasyarakatan. Sebagaian ayat al-Qur’an merupakan respon 
dan jawaban terhadap fenomena sosial yang melanda kehidupan manusia 
(Atang Abd. Hakim dan Jaih Mubarok, 2002: 73).

Teks agama dalam perdaban Islam memiliki posisi sentral. Karena itu, tesis 
Nashr Hamid Abu Zayd menyatakan bahwa perdaban Islam adalah perdaban 
teks (Nashr Hamid Abu Zayd, 2005: 9).Statement tersebut tentu tidak serta 
merta dipahami bahwa hanya teks yang membangun peradaban Islam. Sebab 
teks apapun, tak terkecuali teks al-Qur’an tidak dapat membangun peradaban. 
Peradaban manusia merupakan hasil dari proses dialektika manusia dengan 
realitas di satu sisi, dan dengan teks al-Qur’an di sisi lain ( Nashr Hamid Abu 
Zayd, 2005: 9).

Islam dalam hal ini, hadir di tengah perdaban manusia. Karena itu, nilai-
nilai moralitas dan legalitas yang dihadirkan sesuai dengan perkembangannya. 
Hanya saja nilai-nilai moralitas dan legalitasnya terus berkembang sesuai 
dengan masa umat Islam, bahkan pasca kenabian. Tujuannya untuk 
menyesuaikan “isi” dengan bentuk legalnya, tau menyesuaikan antara 
perubahan dan subtansi (Muhammad Shahrour, 2003: vi).

Secara normatif, al-Qur’an sebagai kitab suci Islam diyakini memiliki 
kebenaran mutlak, namun kebenaran produk pembacaan al-Qur’an (tafsir) 



207

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN... (M. Ilham)

bersifat relatif dan tentatif. Sebab interpretasi adalah respon interpreter ketika 
memahami sebuah teks, situasi, dan problem sosial yang dihadapi. Dengan 
kata lain, terdapat jarak antara al-Qur’an dan interpreter. Oleh karena itu, 
tidak ada interpretasi yang benar-benar objektif tanpa bias, karena seorang 
interpreter sudah memiliki prior text  yakni latar belakang keilmuan, konteks 
sosial, dan tujuan yang menyebabkan kandungan teks menjadi “tereduksi” 
dan “terdistorsi”. Hans George Gadamer mengugkapkan “That is why 
understanding is not merely a reproductive, but always a productive attitude as 
well”( Hans George Gadamer, 1998: 264). Sebuah teks akan senantiasa hidup 
dan kaya makna. Pemaknaan teks menjadi dinamis dan senantiasa aktual 
seiring dengan akselerasi perkembangan budaya dan peradaban manusia.

Berkembanganya wacana pembumian kitab suci yang merupakan gejala 
pada hampir semua kitab suci agama-agama dunia ketika memasuki periode 
modern dengan corak dan gayanya masing-masing pada gilirannya juga 
dialami oleh al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam (Fakhruddin Faiz, 2002: 
3). Dari sinilah kemudian perlunya sebuah penafsiran. Menafsirkan al-Qur’an 
berarti upaya untuk menjelaskan dan menangkap maksud dan kandungan 
al-Qur’an. Karena objek interpretasi adalah al-Qur’an yang merupakan 
sumber utama ajaran Islam sekaligus petunjuk bagi manusia, maka aktivitas 
interpretasi bukan hanya merupakan hal yang diperbolehkan, bahkan lebih 
dari itu, interpretasi terhadap al-Qur’an merupakan suatu keharusan dan 
keniscayaan.

PEMBAHASAN

Potret Dinamika Intelektual Muhammad Shahrour

Muhammad Shahrour merupakan pendatang baru dalam belantika 
pemikiran Islam. Kendati demikian, keberaniannya terlihat dalam menelorkan 
terobosan-terobosan yang relatif baru bagi khazanah studi Islam. Keberanian 
tersebut menempatkannya sebagai tokoh fenomenal dan paling kontroversial 
di penghujung abad XX. Melalui karya fenomenal yang bertajuk al-Kitab wa 
al-Qur’an: Qira’ah Mu‘ashirah yang menuai pro-kontra di kalangan pemikir 
Islam, ia tampil sebagai tokoh yang menginspirasi pemerhati studi Islam pada 
dekade terakhir ini.Shahrour adalah seorang pemikir muslim kontemporer 



208

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 2, Desember  2017

yang sangat intensif mengkaji al-Qur’an untuk dapat memahami Islam 
yang lebih aplicable melalui pendekatan yang kontroversial (Muhammad 
Romadhon, 2005: 1). Shahrour lahir pada 11 April 1938 di Damaskus, Syria. 
Ayahnya bernama Dayb Ibnu Dayb dan ibunya bernama Shiddiqah Binti 
Shalih Filyun (Muhammad Shahrour, t…:5).

Figur Shahrour sebagai seorang pemikir Islam memang cukup 
mengejutkan. Sebab, jika dilacak dalam sejarah pendidikannya, ia tidak 
pernah belajar ilmu-ilmu keislaman secara intensif seperti halnya pemikir 
lainnya (Abdul Mustaqim, 2012: 93). Jika kebanyakan pemikir muslim 
berlatar belakang keilmuan agama, konsentrasi keilmuan Shahrour justru 
teknik sipil. Sehingga tidak mengherankan banyak yang mengecam kajian-
kajian Shahrour yang kontroversial. Hal inilah yang menempatkan Shahrour 
pada posisi yang sangat spesial. 

Shahrour mengawali karir pendidikannya di sekolah dasar dan menengah 
di lembaga pendidikan Abdurrahman al-Kawakibi, di tanah kelahirnnya, 
Damaskus. Ia kemudian berangkat ke Moskow, Uni Soviet untuk menempuh 
program diploma di bidang tekhnik sipil (handasah madaniyyah) atas 
beasiswa pemerintah setempat. Pada 1964, ia berhasil meraih gelar diploma. 
Di Moskow itulah, Shahrour mulai belajar dan berkenalan dengan pemikiran 
Marxisme dan filsafat dialektika Hegel yang banyak mempengaruhi dirinya 
ketika menafsirkan al-Qur’an (Muhammad Romadhon, 2005: 3).

Setelah dari Moskow, pada tahun yang sama (1964), Shahrour kembali ke 
Syria dan bekerja sebagai dosen di Universitas Damaskus (Abdul Mustaqim, 
2012: 94). Pada tahun 1967, ia memperoleh kesempatan untuk melakukan 
penelitian di Imperial College di London Inggris. Akan tetapi, Shahrour 
terpaksa harus kembali lagi ke Syria karena pada waktu itu, tepatnya pada Juni 
1967 terjadi perang antara Syria dengan Israel yang mengakibatkan hubungan 
diplomatik antara Syria dengan Israel menjadi terputus.

Pada 1968, Shahrour memutuskan untuk pergi ke Dublin, Irlandia sebagai 
utusan dari Universitas Damaskus dalam rangka menempuh program magister 
dan doktoral di Ireland National University. Bidang keilmuan yang digeluti 
adalah Mekanika Pertanahan dan Teknik Bangunan. Berkat ketekunannya, 
pada 1969 ia berhasil meraih gelar Master of Science, sedangkan gelar doktor 
diraih pada 1972.



209

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN... (M. Ilham)

Pada 1995, Shahrour diundang untuk menjadi peserta kehormatan dan 
ikut terlibat dalam debat publik mengenai pemikiran Islam di Lebanon dan 
Maroko. Pada perkembangannya, ia mulai mengkaji al-Qur’an secara lebih 
serius dengan pendekatan teori linguistik, filsafat, dan sains modern (Abdul 
Mustaqim, 2012: 94-96). Tidak hanya itu, Shahrour juga menulis beberapa 
buku dan artikel tentang pemikiran Islam.

Kesungguhannya dalam mengkaji al-Qur’an dan filsafat bahasa, 
membuahkan karya ilmiah yang tidak saja monumental, tetapi juga 
kontroversial yakni al-Kitab wa al-Qur’an: Qira’ah Mu’asirah. Karya tersebut 
merupakan hasil evolusi dan pengendapan pemikiran Shahrour yang cukup 
lama, yakni kurang lebih 20 tahun (1970-1990) ( Muhammad Shahrour, 
1990: 46-48). Meskipun demikian, pemikiran kontroversial Shahrour ini 
tentu saja tidak dapat dilepaskan dari pengaruh pemikiran tokoh-tokoh 
linguistik sebelumnya melalui Ja‘far Dakk al-Bab, seperti al-Farra, Yahya Ibnu 
Sa‘lab, Ibnu Faris, Abu ‘Ali al-Farisi, Ibnu Jinni, dan Abdul Qahir al-Jurjani ( 
Muhammad Shahrour, 1990: 24, 47).

Melihat setting perjalanan karir intelektual dan evolusi pemikiran 
Muhammad Shahrour yang tidak pernah menganyam ilmu keislaman secara 
formal, sangat wajar  jika ia mendapat kritikan pedas dari para penyangganya. 
Akan tetapi, terlepas dari kritikan yang diterimanya, pemikiran Shahrour yang 
tertuang dalam lembaran-lembaran karyanya dengan nuansa pertentangan 
atas kehadirannya mampu membuktikan bahwa background  keilmuannya 
sebagai sarjana tekhnik sipil tidak menghalanginya untuk menelorkan 
ide yang terbilang hangat dan baru serta menjadi salah-satu referensi yang 
merangsang nalar kritis generasi Islam. 

Berbekal filsafat linguistik Abu ‘Ali al-Farisi yang mengakar dalam 
khazanah pemikiran Ibn Jinni dan Abdul Qahir al-Jurjani yang diramu 
dengan linguistik strukturalis, dialektika Hegel, dan juga logika Marxian yang 
dibingkai dengan kultur keilmuannya sebagai seorang arsitek. Seorang arsitek 
yang memandang sesuatu laksana struktur sebuah bangunan. Setiap sudut 
dari bangunan memiliki dimensi yang saling menyatu membentuk sebuah 
bangunan. Cara pandang demikian menginspirasinya dalam mengkaji teks 
al-Qur’an. 

Hal inilah yang mendasari Shahrour menyuarakan bahwa al-Qur’an 



210

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 2, Desember  2017

senantiasa terbuka untuk diinterpretasikan dan produk interpretasi bersifat 
relatif dan tentatif. Sehingga tidak berlebihan jika dikatakan bahwa makna 
dalam pandangan Shahrour berada pada konteks. Dengan ungkapan lain, al-
Qur’an akan menemukan makna pada konteks.

Hermeneutika Al-Qur’an Muhammad Shahrour

	 Al-Qur’an sangat memperhatikan dan mempertimbangkan budaya 
komunitas masyarakat tempat diturunkannya. Ia merupakan hasil komunikasi 
antara Tuhan dengan penerima pertama (Muhammad), dan sasaran 
pembicaraan (bangsa Arab) pada waktu itu. Proses pewahyuan al-Qur’an yang 
sifatnya bertahap mengisyaratkan bahwa ajaran al-Qur’an merupakan model 
of reality yang mengadopsi budaya masyarakat dan model for reality yang 
berperan melakukan reformasi budaya yang diidealkan dengan mengubah 
situasi sosial dan budaya yang telah ada ( Nashr Hamid Abu Zayd, t…: 16). 
Reformasi budaya tersebut tidak dilakukan secara langsung oleh Tuhan 
melalui al-Qur’an, akan tetapi melalui nalar manusia yang menafsirkannya.

Wacana pembumian kitab suci merupakan gejala pada hampir semua 
kitab suci agama-agama dunia ketika memasuki periode modern dengan 
corak dan gayanya masing-msing pada gilirannya juga dialami oleh al-
Qur’an sebagai kitab suci umat Islam (Fakhruddin Faiz, 2002: 3). Dari sinilah 
kemudian perlunya sebuah pembacaan. Pembacaan al-Qur’an berarti upaya 
untuk menjelaskan dan menangkap maksud dan kandungan al-Qur’an. karena 
objek interpretasi adalah al-Qur’an yang merupakan sumber utama ajaran 
Islam sekaligus petunjuk bagi manusia, maka aktivitas interpretasi bukan 
hanya merupakan hal yang diperbolehkan, bahkan lebih dari itu, interpretasi 
terhadap al-Qur’an merupakan suatu keharusan dan keniscayaan.

	 Terkait dengan pembacaan terhadap teks, persoalan yang paling 
mendasar adalah metodologi. Persoalan metodologi sangat  terkait dengan 
persoalan filsafat pengetahuan dan epistemologi. Suatu ilmu pengetahuan 
ditentukan oleh objeknya, sementara objek tersebut meniscayakan penggunaan 
metode. Oleh karena itu, kajian-kajian terhadap aspek metodologis pada 
dasarnya adalah suatu sumbangan yang berharga bagi perkembangan dan 
kemajuan objek yang dikaji itu sendiri, termasuk al-Qur’an dalam aspek 
pemahaman dan interpretasinya.



211

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN... (M. Ilham)

Sejalan dengan kebutuhan dan tantangan akan suatu metode pembacaan 
yang bercorak kontekstual (pembumian al-Qur’an), dalam dunia filsafat 
berkembang suatu “metode pembacaan”  yang dipandang cukup representatif 
dan komprehensif untuk mengolah teks serta sangat intensif dalam menggarap 
kontekstualisasi. Karena dikembangkan dalam tataran filsafat lengkap dengan 
refleksi radikal dan analisa sistematisnya, tidak mengherankan apabila 
kemudian metode pembacaan ini dianggap memiliki nilai akurasi dan 
validitas yang tinggi ketika mengolah teks. Metode ini biasa dikenal sebagai 
hermeneutika (Fakhruddin Faiz, 2002: 3).

Hermeneutika adalah sebuah disiplin filsafat yang memusatkan pada 
persoalan “interperetasi” terhadap teks, terutama teks suci yang datang 
dari kurun waktu, lokal serta situasi sosial yang asing bagi pembacanya.
(Komaruddin Hidayat, 1998: 118) Hermeneutika merupakan tradisi berfikir 
atau refleksi filosofis yang berupaya untuk mengungkap konsep verstehen 
atau memahami(Munzir Hitami, 2012: 7). Hermeneutika bertujuan melintasi 
keterbatasan bahasa guna mencapai proses batin, yaitu makna yang ter-cover 
melalui bahasa tersebut(Kaelan, 2009: 267). Peranan semacam itulah yang 
kurang lebih ingin dilakukan oleh para interpreter.

Dengan kata lain, sebagai sebuah metode penafsiran hermeneutik 
tidak hanya memandang teks dan berusaha menyelami kandungan makna 
literanya. Lebih dari itu, hermeneutika berusaha menggali makna dengan 
mempertimbangkan horison-horison yang melingkupi teks tersebut. Horison 
yang dimaksud adalah horison teks, horison pengarang, dan horison pembaca 
(Fakhruddin Faiz, 2002: 11).

Pembacaan hermeneutik terhadap al-Qur’an menjadi signfikan dan 
mempunyai bobot urgensiyang cukup tinggi  untuk mendukung upaya-upaya 
tersebut. tidak dapat dipungkiri, metodologi semacam ini hadir dengan 
kemasan yang beragam. Hal tersebut muncul efek dari berbagai disiplin 
keilmuan yang memberikan corak dan warna tersendiri terhadap metodologi 
interpretasi al-Qur’an, sehinggal hal tersebut tidak jarang melahirkan sesuatu 
yang berbeda dan bahkan bertentangan dengan produk interpretasi sarjana 
Islam klasik.

Gerakan ini bertujuan untuk menggerakkan pemahaman dari arah 
tekstual ke arah yang rasional dan kontekstual. Sehingga, makna teks akan 



212

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 2, Desember  2017

bergerak dinamis dan historis sesuai dengan perubahan dan tututan zaman. 
Kesadaran akan kontekstualisasi al-Qur’an tersebut sangat sentral dalam 
hermeneutika al-Qur’an kontemporer (Moch. Nur Ichwan, 2003: 36).

Ide pembaruan tersebut melahirkan upaya kritis dan konkrit berupa 
karya-karya kontroversial-monumental dan revolusioner di kalangan sarjana 
Islam modern yang berusaha melakukan pembebasan umat dari kungkungan 
dogmatis, sakralitas dan kejumudan yang menghalangi kreativitas berfikir. 

Sebagaimana para pemikir pendahulunya, Shahrour menuntut perlunya 
melakukan pembacaan ulang terhadap produk dan bangunan pemikiran yang 
pernah dikonstruk oleh sarjana Islam klasik yang relatif tidak relevan dengan 
konteks kekinian dan tidak bisa lagi mengakomodir semangat zaman.

Berawal dari kegelisahan terhadap pemikiran Arab kontemporer, 
termasuk di dalamnya pemikiran Islam, Shahrour menilai bahwa dunia 
Islam mengalami krisis metodologis, karena; (1) tidak adanya metode 
penelitian ilmiah yang objektif dalam kajian teks yang diwahyukan kepada 
Nabi Muhammad, (2) kajian-kajian keislaman yang ada sering bertolak dari 
sakralitas terhadap perspektif-perspektif lama yang dianggap sudah mapan, 
(3) tidak adanya apresiasi terhadap filsafat humaniora karena kecurigaan 
terhadap pemikiran filsafat Yunani sebagai filsfat yang keliru dan sesat, (4) 
tidak adanya epistemologi Islam yang valid sehingga melahirkan fanatisme 
dan indoktrinasi mazhab-mazhab yang merupakan akumulasi pemikiran 
abad pertengahan, (5) kecenderungan umat Islam mengulutuskan ijtihad 
ulama pendahulu (Muhammad Shahrour, 1990: 30-32).

Menurutnya, Al-Qur’an bukan hanya ditujukan kepada masyarakat 
Mekah dan Madinah, bukan milik orang Arab semata, melainkan untuk 
mereka yang hidup di belahan dunia lainnya. Al-Qur’an juga tidak hanya 
diperuntukkan bagi mereka yang hidup di abad VII, melainkan juga kepada 
mereka yang hidup di abad modern (Muhammad Shahrour, 1990: 34). Oleh 
karena itu, makna al-Qur’an akan mengalami dinamisasi sesuai dengan nalar 
keilmuan kontemporer. Al-Qur’an sejatinya, harus dipandang seolah-olah 
baru saja turun dan Nabi Muhammad baru saja menyampaikannya kepada 
manusia.

Shahrour menegaskan bahwa wahyu Islam senantiasa membuka diri 
untuk dikaji secara ilmiah. Al-Qur’an memang telah berakhir, tetapi zaman 



213

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN... (M. Ilham)

terus bergerak dan persoalan umat semakin kompleks (al-wahyu qad intaha 
wa al-waqai’ la yantahi) (Atang Abd. Hakim dan Jaih Mubarok, 2002: 95). 
Oleh karena itu, setiap produk interpretasi al-Qur’an harus senantiasa dibaca 
secara objektif dan terbuka untuk senantiasa dikritisi. Hal ini dimaksudkan 
agar tidak terjadi apa yang disebut oleh Muhammad Arkoun sebagai taqdis 
al-fikr al-dini (sakralisasi pemikiran keagamaan)(Abdul Mustaqim, 2012: 
56), yang berarti kemenangan scripturalisme Islam dan keterkungkungan 
logosentris yang menutup kemungkinan adanya interpretasi alternatif 
terhadap al-Qur’an (Suardi Putro, 1998: 38).

Apa yang dihasilkan oleh penemuan ilmiah saat ini dibantah di masa 
depan, dan apa yang diakui sebagai kebudayaan suatu kaum yang biasa 
dilakukan selama bertahun-tahun bahkan berabad-abad, saat ini bisa saja 
telah ditinggalkan karena gesekan budaya dan perubahan struktur sosial-
masyarakat. Lain halnya dengan nilai dan prinsip al-Qur’an, esensinya tetap, 
benar, dan abadi, yang berubah adalah pemahaman atau interpretasi manusia 
terhadap al-Qur’an (Abd. Rahman Assegaf, 2011:224). Pembacaan model ini 
tentu akan memberikan wajah baru bagi kajian al-Qur’an sebagai proyek yang 
besar yang diusung secara dinamis dan progresif.

Al-Qur’an adalah kitab yang senantiasa relevan untuk setiap ruang 
dan waktu. Hal tersebut meniscayakan sebuah pembacaan yang kreatif dan 
produktif sehingga ia benar-benar tampil sebagai solusi alternatif bagi problem 
sosial-keagamaan masyarakat kontemporer. Hal senada juga sebelumnya 
telah dilontarkan oleh Ibnu Khaldun – sebagaimana dikutip Tholhah Hasan 
– sebagai kesimpulan dari Muqaddimah-nya bahwa “tiada masyarakat 
manusia yang tidak berubah”(Muhammad Tholhah Hasan,2005: 18). Dengan 
demikian, al-Qur’an akan senantiasa menemukan maknanya di setiap zaman 
sebagai sebuah teks suci yang shalihun li kulli zaman wa makan (senantiasa 
aktual dalam setiap konteks waktu dan ruang).

Hal inilah yang mendasari para sarjana muslim untuk merealisasikan 
klaim al-Qur’an sebagai petunjuk universal. Demikian halnya, Shahrour 
berangkat dari semangat yang sama, yakni ingin menjadikan al-Qur’an 
sebagai landasan moral-teologis bagi umat manusia dalam mengemban 
amanah Tuhan, dan membuktikan bahwa al-Qur’an senantiasa relevan untuk 
setiap zaman dan tempat (Abdul Mustaqim, 2012: 4-5).



214

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 2, Desember  2017

Shahrour berusaha mendialogkan teks al-Qur’an yang statis dan terbatas 
dengan konteks perkembangan zaman yang dinamis dan tidak terbatas. Selain 
itu, ia menganggap bahwa memperhatikan perkembangan sejarah untuk 
memaknai teks suci sangat penting, karena sebuah teks memiliki konteks 
sosio-historis yang melingkupinya, sehingga teks al-Qur’an perlu ditafsirkan 
seiring dengan tantangan dan problem kontemporer, agar tetap relevan untuk 
setiap zaman dan tempat.

Al-Qur’an memang tidaklah dinamis. Al-Qur’an bersifat absolut, 
tetap dan tidak mungkin berubah. Namun yang perlu diperhatikan adalah 
perbedaan antara al-Qur’an dan pemahaman terhadap al-Qur’an. al-Qur’an 
memang tidaklah berubah dan tidak bisa diubah oleh siapapun, yang berhak 
atas terjadinya perubahan itu hanyalah Tuhan karena al-Qur’an merupakan 
produk-Nya. Sementara, pemahaman terhadap al-Qur’an itu dinamis, tidak 
absolut, berubah-ubah, tergantung bagaimana kita memahaminya selaras 
dengan konteks zaman, perkembangan ilmu pengetahuan, laju pemikiran dan 
peradaban manusia.

Pembacaan kembali teks al-Qur’an harus disertai dengan pembacaan 
konteks sosial sekarang. Bahkan, pembacaan teks tersebut harus diawali 
dengan pembacaan konteks sosialnya. Oleh karena itu, perubahan tentang 
apa saja yang menyangkut pemahaman terhadap al-Qur’an, masalahnya 
tidaklah pada teksnya berlaku perubahan, tetapi pengetahuan manusialah 
yang berkembang dan berdampak terhadap terjadinya perubahan dalam 
memahaminya (Moeslim Abdurrahman,…: 193).

Dalam menyikapi masalah turats (produk tradisi-keilmuan klasik), 
original meaning (makna otentik teks), dan metodologi penafsiran, Shahrour 
berbeda dengan sarjana kontemporer lainnya. Jika sarjana Islam kontemporer 
lainnya cukup apresiatif terhadap turats meskipun tidak ingin terjebak 
dalam tradisionalisme, maka Shahrour terkesan lebih defensif. Menurutnya, 
turats seringkali mengungkung seseorang hingga menjebaknya pada sikap 
pengultusan yang menggiring pada stagnasi dan taklid buta, seperti sikap 
orang-orang yang disiggung di dalam QS al-Mukminun/23: 24 dan al-
Zukhruf/43: 22.(Muhammad Shahrour, 2001: 33)

ــلَ  فقَـَـالَ الْمَــأ الَّذِيــنَ كَفـَـرُوا مِــنْ قوَْمِــهِ مَــا هـَـذَا إلِا بشََــرٌ مِثْلكُُــمْ يرُِيــدُ أنَْ يتَفَضََّ



215

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN... (M. Ilham)

ليِــنَ )٢٤( ُ لأنْــزَلَ مَلائكَِــةً مَــا سَــمِعْناَ بهِـَـذَا فـِـي آباَئنِـَـا الأوَّ عَليَْكُــمْ وَلـَـوْ شَــاءَ اللَّ
Terjemahnya:
Maka pemuka-pemuka orang yang kafir dari kaumnya berkata: “orang ini tidak lain 
hanyalah manusia seperti kamu, yang ingin menjadi orang yang lebih mulia dari 
kamu. Dan seandainya Allah menghendaki, tentu Dia mengutus malaikat. Kami 
belum pernah mendengar (seruan yang seperti) ini pada masa nenek moyang kami 
dahulu (Kementerian Agama RI., 2011: 344).

ةٍ وَإنَِّاعَلىَآثاَرِهِمْمُهْتدَُونَ )٢٢( بلَْ قاَلوُاإنَِّاوَجَدْناَآباَءَناَعَلىَأمَُّ
Terjemahnya:
Bahkan mereka berkata: “sesungguhnya kami mendapati nenek moyang kami 
menganut suatu agama, dan kami mendapat petunjuk untuk mengikuti jejak mereka” 
(Kementerian Agama RI., 2011: 491).

	 Bagi Shahrour, menempatkan produk sarjana Islam klasik pada 
wilayah absolut dan sakral akan menghalangi dan menimbun gagasan original 
Islam sehingga melahirkan kejumudan dan tidak mampu memberikan solusi 
terhadap problem dunia modern (Muhammad Shahrour, 2001: 46). Setiap 
produk dan gagasan merupakan respon terhadap realitas yang dihadapi. 
Turats adalah jawaban generasi tertentu pada masanya. Pertanyaan klasik 
sudah selesai dan saat ini kita dihadapkan pada pertanyaan baru.

Al-Qur’an adalah petunjuk bagi manusia di setiap konteks, oleh karena 
itu, produk interpretasi (turats) akan bersifat relatif dan tentatif karena 
ia merupakan anak masa dan produk generasi tertentu yang merupakan 
respon terhadap realitas yang dihadapinya (tsabat al-nash wa harakah al-
muhtawa). Hal tersebut meniscayakan pembacaan yang dinamis. Al-Qur’an 
bukanlah turats (produk budaya) sebagaimana halnya produk interperetasi 
(pemahaman) manusia yang bersifat relatif dan tentatif terhadap al-Qur’an. 
Dengan demikian, al-Qur’an mengandung unsur absolut ilahiah, sedangkan 
pemahaman terhadap teks bersifat relatif.

Relativitas dalam pandangan Shahrour ialah kerangka hubungan antara 
pembaca dengan teks al-Qur’an yang berbahasa Arab, dan bukan terletak 
pada teks al-Qur’an secara hakiki (Muhammad Shahrour, 2001: 36). Karena 
dalam kerangka hermeneutik, termasuk di dalamnya penafsiran konvensional 
terdapat tiga asumsi yang perlu diperhatikan.

Pertama, para interpreter adalah manusia yang lengkap dengan segala 



216

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 2, Desember  2017

kelebihan dan kekurangannya. Manusia tidak dapat melepaskan diri dari 
ikatan historis dan pengalamannya yang juga turut mewarnai dan berpengaruh 
terhadap corak penafsirannya. Sehingga tidak mengherankan jika akhirnya 
terdapat beragam interpretasi dari setiap generasi.

Kedua, setiap penafsiran pada dasarnya suatu partisipasi dalam proses 
historis-linguistik dan tradisi yang berlaku dalam setiap konteks ruang dan 
waktu tertentu. Sehingga cukup logis jika dikatakan bahwa setiap interpretasi 
tidak dapat mandiri seutuhnya berdasarkan pada teks, tetapi mengandung 
muatan historis.

Ketiga, al-Qur’an dalam perspektif hermeneutik tidak hanya dipahami 
sebagai suatu fenomenea keagamaan yang absolut. Akan tetapi juga perlu 
dipahami dalam dimensi relasional. Inilah yang kemudian diamini oleh 
sarjana modern Islam. Farid Esack – dalam kutipan Fakhruddin Faiz – 
menuturkan bahwasanya pemahaman yang lebih tepat terhadap kitab suci 
adalah pemahaman yang disertai kesadaran bahwa ia tidak hanya sekedar 
teks, tetapi senantiasa merupakan teks yang berhubungan dengan suatu tradisi 
yang sedang berjalan dan berhubungan dengan pribadi-pribadi masyarakat 
(Fakhruddin Faiz, 2002: 48-49).

Gadamer – sebagaimana dikutip Edi Mulyono – juga mengungkapkan 
bahwa setiap produk pemahaman (interpretasi) tidak dapat terlepas dari 
kenyataan bahwa antara pengarang dan interpereter terjalin jurang tradisi 
yang tidak mungkin dipisahkan dari arus kultural serta problem yang 
dihadapinya yang memberikan watak dan warna tersendiri bagi produk-
produk pemahaman yang dilahirkan, sehingga yang kemudian bisa dilakukan 
adalah memproduksi makna yang dikandung teks sehingga teks menjadi kaya 
makna (Edi Mulyono, 2012: 146).

Shahrour menilai bahwa faktor yang menyebabkan sebuah pembacaan 
berada di bawah bayang-bayang pemikiran tradisional adalah karena berangkat 
dari pandangan yang melihat Islam sebagai akidan yang diformat melalui 
pemikiran keislaman klasik, baik melalui mazhab-mazhab teologi maupun 
mazhab-mazhab fikih (Muhammad Shahrour, 2001: 46-48). Oleh karena itu, 
sebagaimana Amin al-Khuli yang menolak Islam berbingkai mazhab dan 
memandang bahwa Islam sebagai agama senantiasa pro terhadap perbaikan 
sosial meskipun tanpa bingkai dan aliran tertentu (Ahmad Muhammad Salim, 



217

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN... (M. Ilham)

2009: 85),Shahrour juga menegaskan perlunya sebuah keberanian intelektual 
untuk “membakar” pemikiran lama. Dalam pandangannya, pemikiran 
terlembaga justru akan melahirkan kejumudan. Al-Qur’an, jauh sebelumnya 
telah menegaskan bahwa kebenaran mutlak merupakan milik Tuhan yang 
menembus tirai mazhab dan ideologi (Kementerian Agama RI., 2011: 58).

Boleh jadi, apa yang diklaim selama ini benar ternyata justru sama 
sekali keliru. Shahrour mengibaratkan dengan seorang pelukis yang 
menggambarkan wajah melalui pantulan cermin. Ia tidak menyadari bahwa 
gambarnya terbalik (Muhammad Shahrour, 2001: 29, 47). Demikian halnya 
dengan fakta sejarah yang menunjukkan bahwa selama berabad-abad, 
orang meyakini kebenaran teori geosentris Ptolomesus  yang menyatakan 
bahwa bumi merupakan pusat tata surya dan matahari mengelilingi bumi. 
Akan tetapi, dengan berkembangnya ilmu pengetahuan, terutuama setalah 
Galileo dan Copernicus menemukan teori heliosentris yang mengungkap 
bahwa matahari merupakan pusat tata surya dan sebaliknya bumilah yang 
mengelilingi matahari sehingga teori geosentris terbantahkan (Muhammad 
Shahrour, 2001: 29, 47).

Usaha Shahrour untuk membangun paradigma baru dan menemukan 
Islam holistik dan universal dengan membongkar teori-teori lama tersebut 
sejalan dengan apa yang pernah dikatakan oleh Amin al-Khuli – sebagaimana 
dikutip Abdul Mustaqim – bahwa awal dari suatu pembaruan pemikiran 
adalah dengan “membunuh” pemahaman lama. Pergeseran paradigma 
(paradigmshift) tersebut yang oleh Thomas S. Khun disebut sebagai sebuah 
keniscayaan bahwa setelah suatu teori atau ilmu pengetahuan mengalami 
kemapanan maka ia akan menjadi normal science dan setelah itu ia akan 
menjadi anomali-anomali. Hal tersebut kemudian akan melahirkanscientific 
revolution (revolusi ilmu pengetahuan). Setelah itu, lahirlah paradigma baru 
yang akan menggantikan paradigma lama. Akan tetapi, paradigma baru 
tersebut pun akan menjadi normal science  lagi yang penuh anomali dan 
demikian seterusnya (Muhammad Shahrour, 2001: 103-104).

Shahrour berpandangan bahwa al-Qur’an sebagai kitab universal 
dan holistik tentu memiliki karakteristik, yaitu: (1) kandungan al-Qur’an 
bersifat absolut karena pengetahuan Tuhan bersifat absolut; (2) al-Qur’an 
merupakan respon Tuhan terhadap problem yang dihadapi umat manusia 



218

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 2, Desember  2017

dan juga petunjuk yang universal. Oleh karena itu, pemahaman manusia 
terhadap petunjuk tersebut bersifat relatif dan tentatif; (3) adanya keterkaitan 
bahasa dan manusia. Sehingga proses penyampaian al-Qur’an melalui bahasa 
manusia (bahasa Arab), akan tetapi mengandung nilai absolut-ilahi dalam 
hal isi kandungannya dan relativitas pemahaman manusia (tasabat al-shigah 
al-lughawiyah (nash) wa harakah al-muhtawa). Dengan demikian, al-Qur’an 
tetap terbuka untuk diinterpretasikan sepanjang masa. Berangkat dari ketiga 
point tersebut, Shahrour menegaskan bahwa al-Qur’an bukanlah turats, 
melainkan interpretasi manusialah yang bersifat relatif yang merupakan 
bagian dari turats.  Sebagai sebuah respon terhadap teks ketuhanan, maka 
bagi Shahrour, interpretasi bersifat nisbi, relatif, dan temporer (Muhammad 
Shahrour, 2001: 36, 112).

Pembacaan hermeneutik yang ditawarkan Shahrour berangkat dari 
sebuah landasan filosofis. Ada tiga kata kunci dasar yang menjadi landasan 
filosofis hermeneutikanya, yang disebut dengan trilogi hermeneutika. 
Pertama, kainunah yang merupakan derivasi dari kata kana berarti kondisi 
berada (being). Kedua, sairurah yang merupakan derivasi dari kata sara yang 
berarti berjalan atau perjalanan sejarah atau kondisi berproses (process) yang 
berada di luar kendali dan kuasa manusia. Ketiga, shairurah  yang merupakan 
derivasi dari kata shara yang berarti kondisi menjadi (becoming).

Ketiga term tersebut saling terkait dan merupakan landasan dasar yang 
merupakan startingpoint dalam studi filsafat termasuk tentang ketuhanan 
(teologi), alam (naturalistik) (Muhammad Shahrour, 2001: 43),dan manusia 
(antropologi) (Muhammad Shahrour, 2000: 27). Tidak adanya kesadaran 
terhadap ketiga hal tersebut akan berimbas terhadap pendistorsian, kebekuan, 
dan stagnasi yang mengancam toleransi dalam realitas yang plural karena 
relasi ontologis secara terus menerus akan berdialektika yang disebut Shahrour 
dengan qanun al-nafy wa nafy al-nafy (hukum negasi dan penegasian negasi) 
(Muhammad Shahrour, 2000: 28-30). Shahrour menolak anggapan yang 
meletakkan hukum logika sebagai pengganti hukum dialektika.

Menurut Shahrour, hukum logika berangkat dari prinsip esensialisme 
dan penafian kontradiksi, karena hukum logika hanya berada pada titik 
sairurah (kondisi berproses) dan shairurah (kondisi menjadi), sementara 
hukum dialektika adalah hukum eksistensi objektif yang terfokus pada 



219

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN... (M. Ilham)

argumentasi atas adanya perkembangan dan perubahan pada segala sesuatu 
(Imroatul mufidah, 2010: 293). Karena itu, Shahrour mengkritik pandangan 
Marxisme yang mengatakan bahwa masyarakat komunis sebagai ganti dari 
konsep hari akhir. Shahrour menilai bahwa konsep tersebut sangat keliru 
karena hal tersebut meniscayakan pengingkaran terhadap wujud materialis 
yang ada sebelum peristiwa big bang, sementara dialektika terus berjalan 
hingga manusia dibangkitkan. Menurutnya, bagaimana mungkin sebuah 
masyarakat diciptakan sebagai eksistensi sosial terakhir sementara fenomena 
kematian selalu ada?(Muhammad Shahrour, 2000: 33).

Demikian halnya dalam interpretasi, tidak mungkin produk interpretasi 
menafikan atau menyalahkan interpretasi sebelumnya karena hal tersebut 
merupakan eksistensi dengan ontologi dan aksiologi yang berbeda meskipun 
terkadang serupa tapi belum tentu sama. karena penafsiran senantiasa 
berdialektika dengan ruang lingkup yang bernuansa historis (Imroatul 
mufidah, 2010: 293).

Dengan demikian, term ketuhanan, alam, dan manusia sebagai eksistensi 
(being/kainunah) akan senantiasa mengalami kondisi berada (kainunah) yang 
tidak terlepas dari rel perjalanan sejarah (sairurah) sebagai kondisi berproses 
yang terus mengalami perkembangan dan perubahan dalam tiap tahapannya 
dan karenanya ia selalu mengalami kondisi menjadi (shairurah). Sebagai 
tujuan. Keterkaitan dengan waktu tersebut  merupakan “kondisi berproses” 
yang meniscayakan adanya per-kembangan dan perubahan sebagai sesuatu 
yang berada (being/kainunah), yang merupakan tahap pertama, kemudian 
bergerak ke tahap berikutnya sebagai sesuatu menjadi (shara) (Imroatul 
mufidah, 2010: 294). Kejumudan akan lahir jika hanya mengalami “kondisi 
berada” (being/kainunah) dan kondisi berproses (sairurah) tanpa mengalami 
perkembangan dan “kondisi menjadi” (sairurah) (Muhammad Shahrour, 
2000: 28).

Bangunan hermeneutika Shahrour tersebut mengindikasikan akan 
pentingnya kesadaran sejarah dalam  memahami al-Qur’an, terutama pada 
konsep sairurah (proses) dan inilah yang dalam bahasa Wilhelm Dilthey 
disebut sebagai historical understanding atau historical consciousness dalam 
bahasa Palmer, karena produk interpretasi beserta perangkat metodologinya, 
juga merupakan bagian dari eksistensi (kainunah/being) yang sangat akrab 



220

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 2, Desember  2017

dengan perjalanan sejarah (sairurah) yang tentu mengalami perkembangan 
dan perubahan sesuai dengan tuntutan zaman sehingga proyek metodologi 
dan perangkat prosedural dalam pembacaan al-Qur’an menjadi sebuah 
keniscayaan yang merupakan bagian dari “kondisi berproses” (sairurah) dari 
perjalanan hermeneutis sebagai proyek pembumian al-Qur’an. Oleh karena 
itu, salah-satu standar validitas produk penafsiran adalah kesesuaiannya 
dengan kondisi dan situasi dimana dan kapan produk tersebut dimunculkan 
(Imroatul mufidah, 2010: 294).

Dalam studi filsafat, terdapat tiga teori kebenaran yang popular untuk 
menguji validitas sebuah ilmu pengetahuan, yakni teori koherensi, teori 
korespondensi, dan teori pragmatisme.

Pertama, teori koherensi menyatakan bahwa standar kebenaran tidak 
dibentuk oleh relasi antara pendapat dan fakta atau realitas, tetapi dibentuk 
oleh hubungan internal antara pendapat dan keyakinan sendiri. Sebuah 
pembacaan dianggap benar jika terdapat konsistensi logis-filosofis dengan 
proposisi-proposisi yang dibangun sebelumnya (Abdul Mustaqim, 2012: 
291-292).Kedua, teori pragmatisme menyatakan bahwa proposisi dianggap 
benar sepanjang ia berlaku atau memuaskan. Jika teori tersebut ditarik ke 
dalam wilayah interpretasi maka tolok ukur kebenaran interpretasi adalah 
ketika produk interpretasi tersebut secara empiris solutif terhadap problem 
sosial kemanusiaan (Imroatul mufidah, 2010: 297-298). Produk pembacaan 
tidak hanya diuji di atas lembaran kertas, tetapi juga mesti teruji di lapangan 
(Imroatul mufidah, 2010: 299).

Ketiga, teori korespondesi adalah kesesuaian antara suatu fakta dengan 
pernyataan yang diungkapkan (pikiran). Dalam studi filsafat, teori ini 
digunakan oleh aliran empirisme. Apabila teori tersebut ditarik ke ranah 
studi tafsir maka produk interpretasi dapat dikatakan benar apabila terdapat 
kesesuaian dengan realitas empiris (Imroatul mufidah, 2010: 293-294).

Terlepas dari hal tersebut, setiap produk pembacaan pasti tidak terlepas 
dari horizon kesejarahannya dan kapasitas intelektual yang melingkupi 
(sairurah). Setiap penafsiran merupakan anak zamannya yang memiliki 
muatan historisitas yang perlu dipertimbangkan kembali untuk didaur ulang 
atau bahkan ditanggalkan sama sekali. Sehingga, dapat dibedakan antara 
esensi Islam dengan muatan historisitas yang turut andil mewarnai dan 



221

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN... (M. Ilham)

membentuk produk penafsiran dengan nuansa sosio kultural tertentu yang 
sektarian (Abdullahi Ahmed al-Na‘im, 2011: 45).

Dalam hal ini, pemikiran Shahrour dapat disebut sebagai sebuah 
kritik terhadap kebijakan agama konvensional maupun kepastian radikal 
keagamaan yang dinilai tidak toleran (baca: otoriter). Olehnya itu, Shahrour 
menganggap perlunya “pembacaan” ulang terhadap ayat-ayat al-Qur’an 
sesuai perkembangan dan interaksi antara generasi, serta mendobrak 
kejumudan pemaknaan al-Qur’an. Melalui hermeneutika, Shahrour berusaha 
menghampiri pesan-pesan Tuhan.

PENUTUP

Bagi Shahrour, teks al-Qur’an dipersepsikan sebagai sebuah bangunan. 
Setiap sisinya saling membentuk sehingga melahirkan makna. Makna yang 
bergerak seiring dengan ritme realitas. Setiap kata yang sama diungkapkan 
oleh dua orang yang berbeda bisa dipahami dengan makna yang berbeda. 
Demikian halnya, kata yang diucapkan seseorang pada waktu yang berbeda 
juga memiliki makna yang berbeda.

Terdapat relais yang erat antara proses pewahyuan, bahasa, isi, dan 
audiens sehingga tidak berlebihan jika dikatakan bahwa teks al-Qur’an lahir 
dari dialog dan pergumulan dengan problem komunitas tertentu.

Hal inilah yang mendasari Shahrour menyuarakan bahwa al-Qur’an 
senantiasa terbuka untuk diinterpretasikan dan produk interpretsi bersifat 
relatif dan tentatif. Sehingga tidak berlebihan jika dikatakan bahwa makna 
dalam pandangan Shahrourberada pada konteks.

Dialektika antara wahyu (teks al-Qur’an), interpreter, dan realitas 
konteks harus senantiasa difungsikan secara berimbang, mengingat al-Qur’an 
bukanlah teks “mati”. Kesadaran akan kenyataan bahwa problem manusia terus 
berkembang dan konteks senantiasa berubah, sementara ayat-ayat al-Qur’an 
bersifat statis dan jumlahnya pun terbatas, mestinya mampu menjadikan al-
Qur’an sebagai mitra dialog dalam menjawab problem sosial keagamaan yang 
muncul.

Reproduksi makna melalui pemahaman yang baru dilakukan oleh 
hermeneutika terhadap teks atau sesuatu yang diperlakukan sebagai teks, 
tidak dapat dikatakan mereduksi atau bahkan menghilangkan sakralitas 



222

KURIOSITAS   |   Vol. 11, No. 2, Desember  2017

teks al-Qur’an. Dalam hal ini, hermeneutika hanyalah melakukan sebentuk 
“kontekstualisasi”, dalam arti menyelaraskan pemahaman atau makna teks 
dengan konteks ketika pemahaman tersebut lahir dan berlangsung agar 
teks yang dimaksud dapat fungsional dan operasional. Dengan demikian, 
hermeneutika tidak dapat dikatakan mengandung muatan “relativisme teks 
wahyu”, karena ada hal yang sebenarnya tidak berubah, yaitu teks dan makna 
esensal dari teks tersebut, yang berubah dan mengalamipenyesuaian adalah 
interpretasi (tsabat al-shigah wa harakah al-muhtawa).

DAFTAR PUSTAKA

Abd. Hakim, Atang dan Mubarok, Jaih.  Metodologi Studi Islam. Cet. V; Bandung: 
Remaja Rosdakarya, 2002.

Abdullahi Ahmed al-Na‘im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human 
Right, and International Law, diterjemahkan oleh Ahmad Suaedy dan Amiruddin 
ar-Rany dengan judul Dekonstruksi Syari’ah: Wacana Kebebasan Sipil, Hak Asasi 
Manusia, dan Hubungan Internasional dalam Islam. Cet. I; Yogyakarya: LKiS 
Group, 2011.

Abdurrahman, Moeslim. Islam Sebagai Kritik Sosial. Erlangga: Jakarta.
Abu Zayd, Nashr Hamid. Falsafah al-Ta’wil: Dirasah fi Ta’wil al-Qur’an ‘inda 

Muhyiddin Ibn ‘Arabi. Cet. I; Beirut: Dar al-Tanwir li al- Thiba’ah wa al-Nasyr, 
1983.

_______. Mafhum al-Nash. Cet. VI; Beirut: al-Markaz al-Tsaqafi al-‘Arabi, 2005. 
Assegaf, Abd. Rahman. Filsafat Pendidikan Islam. Cet. II; Jakarta: RajaGrafindo, 2011.
Faiz, Fakhruddin. Hermeneutika Qur’ani: Antara Teks, Konteks, dan Kontekstualisasi. 

Cet. I; Yogyakarta: Qalam, 2002.
Gadamer, Hans Georg. Truth and Method. New York: Oxford University Press, 1998.
Hidayat, Komaruddin. Tragedi Raja Midas: Moralitas Agama dan Krisis Modernisme. 

Cet. I; Jakarta: Paramadina, 1998. 
Hitami, Munzir. Pengantar Studi Al-Qur’an: Teori dan Pendekatan. Cet. I; Yogyakarta: 

LKiS, 2012.
Kaelan, Filsafat Bahasa, Semiotika, dan Hermeneutika. Cet. I; Yogyakarta: Paradigma, 

2009.
Kementerian Agama RI. Al-‘Alim: Al-Qur’an dan Terjemahannya. Cet. VIIII; 

Bandung: Al-Mizan, 2011.



223

HERMENEUTIKA AL-QUR’AN... (M. Ilham)

Mufidah,  Imroatul. Hermeneutika Al-Qur’an Muhammad Shahrour dalam Kurdi, 
dkk, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis. Cet. I; eLSAQ Press: Yogyakarta, 2010.

Muhammad Salim, Ahmad. al-Islam al-‘Aqlani: Tajdid al-Fikr al-Dini ‘inda Amin al-
Khuli. Kairo: al-Haiah al-Misriyyah al-’Ammah li al-Kitab, 2009.

Mulyono, Edi. Hermeneutika Linguistik-Dialektis Hans-George Gadamer dalam Edi 
Mulyono, dkk. Belajar Hermeneutika dari Konfigurasi Filosofis Menuju Praksis 
Islamic Studies. Cet. I; Yogyakarta: IRCiSoD, 2012.

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Cet. II; Yogyakarta: LKiS, 2012.
Nur Ichwan,  Moch.  Meretas Kesarjanaan Kritis al-Qur’an Teori Hermeneutika Nashr 

Hamid Abu Zayd. Jakarta: Teraju, 2003.
Putro, Suardi. Muhammad Arkoun tentang Islam Modernitas. Cet. I; Jakarta: 

Paramadina, 1998.
Romadhon, Muhammad. Menjelajahi Pemikiran Hukum Muhammad Shahrour 

dikutip dari Jurnal Studi Islam Vol. 5. Cet. I; Semarang: Program Pascasarjana 
IAIN Walisongo, 2005.

Shahrour, Muhammad. Dirasat Islamiyyah Mu’ashirah fi al-Daulah wa al-Mujtama’, 
diterjemhkan oleh Saifuddin Zuhri Qudsy dan badrus Syamsul fata dengn judul 
Tirani Islam Genealogi Masyarakat dan Negara. Cet. I; Yogyakarta: LKiS, 2003.

_______. al-Daulah wa al-Mujtama‘. Damaskus: al-Ahali, t.th.  
_______. al-Kitab wa al-Qur’an: Qira’ah Mu’asirah. Damaskus: Dar al-Ahali, 1990.
Nahwa Ushul Jadidah li al-Fiqh al-Islami: Fiqh al-Mar’ah, al-Washiah, al-Irs, al-

Qawwamah, al-Ta‘addudiyah, al-Libas. Cet. I; Damaskus: al-Ahali li al-Thiba’ah 
wa al-Nasyr, 2000.

Tholhah Hasan, Muhammad. Prospek Islam Dalam Menghadapi Tantangan Zaman. 
Cet. VI; Jakarta: Lantabora Press, 2005.

Tim Penulis Alumni Timur Tengah. Konstruksi Islam Moderat: Menguak 
Prinsip Rasionalitas, Humanitas, dan Universalitas Islam. Cet. I; 
Yogyakarta: Aura Pustaka, 2012.


