ISSN 1979-5572 (print) | ISSN 2541-6480 (online)
http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/kuriositas

KURIOSITAS

Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan

Volume 17 No.1, Juni 2024 Halaman 1-16

Analysis of the Concept of Religious Moderation According to the
Interfaith Council's Leader

Nanda Khairiyah
STAI Al Agidah Al Hasyimiyyah Jakarta

nanda.nk.khairiyvah@gmail.com

Mubh. Bukhari
STAI Al Agidah Al Hasyimiyyah Jakarta

buchory45@gmail.com

Abstract

Tthis research aims analysis related to interfaith leaders’ understanding of religious moderation.
Using phenomenological analysis methods, this study is expected to be able to reveal the other side of
religious moderation through the views of interfaith figures analyzed. This method focuses on a deep
understanding of the subjective meaning given by individuals to the phenomena they experience The
study was conducted with in-depth interviews with leaders of religious assemblies such as MUI, PGI,
KA]J, PHDI, WALUBI, and MATAKIN. The study’s results stated that religious moderation in
terms of understanding needs to be passed on to the community as a da’wah material that must be
continuously delivered. The following findings state that above understanding, religious moderation
also needs to be carried out with a tolerant attitude among the ummah which is interpreted as an
attitude of neglect towards other ummah to perform their respective religious rituals. The third
finding in this study is related to the provision of religious facilities, especially for followers of
minority religions and beliefs in Jakarta. Finally, how social media makes an important contribution
to the role of religious moderation socialization. The critical analysis of this research is needed to
develop knowledge related to the study of Religious Moderation.

Keywords: Religious Moderation; Religion Leader; Interfaith Forum

Abstrak:

Penelitian ini bertujuan mengeksplorasi analisis terkait dengan pemahaman para
tokoh lintas agama tentang moderasi Beragama. Menggunakan Metode analisis
fenomenologi, penelitian ini diharapkan mampu menguak sisi lain moderasi


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/kuriositas
mailto:nanda.nk.khairiyah@gmail.com
mailto:buchory45@gmail.com

Beragama melalui pandangan tokoh lintas agama yang dianalisa. Metode ini
berfokus pada pemahaman mendalam tentang makna subjektif yang diberikan
oleh individu terhadap fenomena yang mereka alami. Penelitian dilakukan
dengan wawancara mendalam (In-Depth interview) Terhadap pimpinan majelis
keagamaan seperti MUI, PGI, KAJ, PHDI, WALUBI dan MATAKIN. Hasil
penelitian menunjukkan  bahwa 1) moderasi beragama dalam Prinsip
pemahaman perlu diteruskan kepada masyarakat sebagai materi dakwah yang
harus terus menerus disampaikan, 2) moderasi beragama juga perlu dilaksanakan
dengan sikap toleran antara umat yang dimaknai sebagai sikap pembiaran
terhadap umat lain untuk melakukan ritual keagamannya masing-masing,
3) diperlukan pemberian fasilitas keagamaan utamanya bagi pemeluk agama serta
kepercayaan minoritas di Jakarta, dan media sosial memberikan kontribusi yang
kuat terhadap peran sosialisasi moderasi beragama. Analisis kritis terhadap
penelitian ini dibutuhkan untuk mengembangkan keilmuan yang berkaitan
dengan studi moderasi beragama

Kata Kunci: Moderasi Beragama; Pimpinan Majelis Lintas Agama; Forum
Lintas Agama

PENDAHULUAN

Indonesia sebagai negara dengan total teritori kewilayahan yang cukup
besar (Savitri 2020) juga memiliki beragam etnis, melengkapi keragaman Bahasa,
agama, budaya serta status sosial. Keragaman tak dapat jarang menjadi pemicu
terjadinya konflik antar masyarakat. Konflik tak lepas dari perbedaan budaya, ras,
etnik, agama bahkan hingga nilai-nilai kehidupan bermasyarakat (Syam 2016).
Secara lebih luas keragaman juga mampu mengikat sehingga jika dilaksanakan
dengan takaran tertentu mampu mencipta tatanan masyarakat yang rukun.

Konflik horizontal antar masyarakat biasa bermula dari stereotip juga
prasangka antar suku, diskriminasi hingga terburuk kasus pembantaian tidak lagi
bisa dihindari (Ahmad 2021). Beberapa kasus konflik hingga pembantaian juga
seringkali bermula dari persaingan antar suku asal dengan suku pendatang yang
ketika pecah hingga melibatkan sisi lain masyarakat seperti kerugian ekonomi
hingga politik. Dalam kontek fundamentalisme agama, maka untuk menghindari
disharmoni perlu ditumbuhkan cara beragama yang moderat inklusif atau sikap
beragama yang terbuka (Akhmadi 2019). Pesan, perintah, atau bahkan fatwa yang
dikeluarkan oleh tokoh agama dengan mudah menyebar dan cepat diakses oleh
mayoritas masyarakat Indonesia. Kemudahan ini semakin meningkatkan
pengaruh dan peran tokoh agama dalam mengontrol perubahahan sosial-
keagamaan (Aula 2020).

Perkembangan di bidang teknologi tentu memiliki pengaruh besar dalam

dinamika masyarakat dan peradaban manusia. Media sosial dapat dipahami



sebagai media dua arah yang dapat diakses secara real time (Elvinaro and Syarif
2021). Bersamaan dengannya, tentu mulai tercipta media informasi berbagai jenis
yang popular digunakan saat ini sebagai media penyerap informasi. Tiktok,
Instagram dan media sosial lainnya merupakan bentuk sosial media popular saat
ini yang penggunanya terus bertambah seiring berkembangan jaman mampu
membongkar system klasifikasi khalayak yang selama ini digunakan dalam studi
media.

Penggunaan media sosial telah menjadi fenomena yang signifikan dalam
masyarakat modern, merubah cara kita berinteraksi, berbagi informasi, dan
membentuk pandangan dunia. Media sosial adalah platform online yang
memungkinkan pengguna untuk membuat, berbagi, dan bertukar informasi
dalam bentuk teks, gambar, dan video. Media sosial menyediakan sarana yang
unik dan kuat bagi individu, kelompok, dan organisasi untuk terhubung secara
global. Hal ini memungkinkan kita untuk berkomunikasi dengan cepat, berbagi
pengalaman, dan memperluas jaringan sosial tanpa terbatas oleh batas geografis.
Namun, seperti halnya dengan perkembangan teknologi lainnya, penggunaan
media sosial juga menimbulkan sejumlah tantangan dan pertanyaan etika. Sosial
media dengan kontennya yang tanpa batas kerap digunakan sebagai cara
menyebar ujaran kebencian sehingga mampu membuka peluang perpecahan
Kerukunan ditengah masyarakat (farida 2017).

Diantara hiruk pikuk hoax kemudian Kementrian Agama mengeluarkan
konsep moderasi beragama (Kementerian Agama RI 2019) yang bahkan hingga
kini tak sedikit di kritisi oleh banyak kalangan, seperti dalam Jurnal yang ditulis
oleh Edi Junaedi diterbitkan di Jurnal Harmoni tahun 2021 menyebutkan bahwa
konteks moderasi Beragama masih memiliki tantangan dikalangan umat, bahwa
jalan tengah dalam moderasi beragama masih dinilai belum spesifik (Junaedi
2021). Melalui buku yang dikeluarkannya, Kementerian Agama mengungkapkan
Moderasi Beragama dengan merujuk pada pemahaman tentang sikap tengah
dalam melakukan aktivitas keagamaan (Kementerian Agama RI 2019). Lebih
lanjut Sutrisno (2019) mengatakan bahwaModerasi beragama dapat menghasilkan
keseimbangan dalam praktik beragama dan dapat menjauhkan diri dari sikap
berlebihan, revolusioner, dan fanatik dalam beragama.

Dalam konteks keagamaan, media sosial memberikan peluang baru bagi
para pemimpin agama dan pengikutnya untuk menyebarkan ajaran agama,
membangun komunitas, dan terlibat dalam dialog antaragama. Pemimpin agama
dapat menggunakan platform ini untuk memberikan inspirasi, memberikan
nasihat spiritual, dan menciptakan ruang diskusi yang mendalam mengenai nilai-
nilai keagamaan. Namun, sementara media sosial membuka pintu bagi peluang

positif, juga menjadi arena di mana tantangan muncul terlebih yang berkaitan



Tokoh agama sebagi faktor penting dalam pembentukan prilaku
masyarakat menjadi pilihan utama dalam menilai kebenaran berita dan menjadi
figur representatif untuk diikuti (Aula 2020). Dalam tatanan masyarakat Indonesia
memiliki posisi penting sebagai bahan rujukan masyarakat, sehingga perannya
kerap menjai penting dan ditunggu baik dalam hal urusan agama, Pendidikan
ataupun politik. Namun, fenomena ini berubah setelah masyarakat mampu
menggunakan platform media sosial dalam merujuk permasalahan sosial diatas
sehingga peran Majelis keagamaan tidak popular dibanding sebelumnya.
Kemudian dalam hal penelitian ini, peneliti kerucutkan lokusnya hanya kepada
Majelis Ulama Indonesia (MUI) sebagai perwakilan Islam, Keuskupan Agung
Jakarta (KAJ) sebagai perwakilan Katolik, Persekutuan Gereja Indonesia (PGI)
untuk mewakili Kristen, Parisada Hindu Dharma Indonesia (PHDI) menjadi wakil
Hindu, Perwalian Umat Buddha Indonesia (WALUBI) untuk mewakili Buddha
serta Majelis Tinggi Agama Konghuchu (MATAKIN) untuk menjadi wakil
Konghuchu.

Tokoh agama atau istilah yang akan dibahas dalam penelitian ini adalah
tokoh lintas agama (Muary 2022) adalah orang-orang yang merupakan pemimpin
baik secara struktural di Majelis keagamaan ataupun secara spiritual menjadi
rujukan banyak umat. Para pemimpin umat ini mesti memiliki kecakapan
pengetahuan tentang teori dan praktik terkait keagamaan, memungkinkan
mereka untuk memberikan nasihat universal dan relevan kepada semua orang
yang mempraktikkan agama apa pun. Mereka dapat berfungsi sebagai sumber
inspirasi dan bimbingan spiritual bagi individu dan masyarakat umum yang
mencari pemahaman yang lebih dalam tentang kehidupan dan tujuan eksistensial.

Dalam era globalisasi dan keberagaman yang semakin meningkat, tentu
menjadi penting bagi umat agar mampu memahami dan menerapkan konsep
keberagaman yang menjadi substansi dari moderasi beragama. Konsep ini
menekankan pentingnya menjaga keseimbangan, toleransi, dan kerukunan antara
ritual keagamaan yang ada. Busyro et al (2019) meberikan pandangan bahwa
Moderasi beragama juga dapat diartikan sebagai pandangan yang moderat
terhadap adanya keberagaman. Hal tersebut sebagai upaya untuk
mengakomodasi keberagaman agama yang ada di Indonesia. Dalam pengertian
lain moderasi beragama yaitu sikap ataupun pandangan untuk berusaha
mengambil posisi netral atau di tengah antara dua pandangan (Misrawi Z 2013).

Maka, peran tokoh agama menjadi penting dalam pembentukan konsep
Moderasi Beragama, meskipun dalam praktiknya tak jarang konsep moderasi
beragama sendiri sejatinya sudah lama dijalankan. Beberapa daerah dengan tokoh
masyarakat dan agama yang kuat mampu menampilkan kerukunan yang juga

kuat. Analisis konsep moderasi beragama oleh tokoh lintas agama di Jakarta



melibatkan pemahaman mendalam tentang ajaran dan prinsip-prinsip agama
yang berbeda. Ajaran ini tentu tak lepas dari prinsip keberagaman sebagai
anugerah serta mempromosikan dialog yang saling menghormati untuk mencapai
pemahaman yang lebih baik antara umat beragama mencakup sikap inklusif, serta
menolak ekstremisme dan intoleransi. Oleh karenanya dalam tulisan ini penulis
hendak melakukan analisis konsep terkait Moderasi Beragama diantara pimpinan
Majelis Lintas Agama.

Penelitian ini menggunakan Penelitian kualitatif analisis fenomenologi,
adalah suatu pendekatan yang digunakan dalam penelitian untuk memahami
pengalaman hidup individu atau kelompok dalam konteks tertentu. Penelitian
kualitatif adalah pendekatan untuk mengeksplorasi dan memahami makna
individu atau kelompok mengenai isu-isu sosial (Creswell 2011) yang dapat
digunakan untuk menafsirkan, mengeksplorasi, atau memperoleh pemahaman.
Studi ini berfokus pada persepsi dan pengalaman peserta dan bagaimana mereka
memahami kehidupan. Sementara itu, analisis data dibangun secara induktif dari
topik tertentu ke topik umum, setelah itu peneliti akan menafsirkan makna data.
Peneliti lebih memperhatikan pendapat pribadi dan harus mampu menafsirkan
kompleksitas situasi. Metode ini berfokus pada pemahaman mendalam tentang
makna subjektif yang diberikan oleh individu terhadap fenomena yang mereka
alami. Dalam penelitian fenomenologi, peneliti berusaha untuk memahami dan
menggali makna subjektif dari pengalaman individu. Pendekatan ini bertujuan
untuk melihat dunia melalui sudut pandang individu yang mengalaminya, dan
mencoba untuk memahami bagaimana individu tersebut memberikan makna
terhadap fenomena yang mereka alami.

Proses analisis fenomenologi dimulai dengan pengumpulan data melalui
wawancara mendalam, pengamatan partisipatif, atau studi dokumentasi. Data
yang diperoleh kemudian dianalisis secara sistematis dengan fokus pada
identifikasi tema pokok, struktur pengalaman, dan makna yang muncul dari
narasi partisipan. Pada tahap analisis, peneliti melakukan transkripsi wawancara
atau mengolah data yang telah dikumpulkan. Kemudian, peneliti membaca dan
mengulang-ulang data untuk memahami dan menggali makna-makna yang
muncul. Proses ini melibatkan pengkodean, kategorisasi, dan penemuan tema-
tema yang memperlihatkan aspek-aspek penting dari pengalaman yang diteliti.

Analisis fenomenologi juga melibatkan refleksi dan interpretasi peneliti
terhadap data yang diperoleh. Peneliti berusaha untuk menjaga ketelitian dan
keakuratan dalam menggambarkan pengalaman yang ditemukan, serta
mempertimbangkan pengaruh konteks sosial, budaya, dan sejarah yang dapat

memengaruhi makna yang diberikan oleh partisipan.



Dalam hal partisipan, penelitian ini akan melakukan wawancara
mendalam sebagai metode utama pengumpulan data, dan observasi dan
dokumentasi sebagai data tambahan. Penelitian dilakukan Terhadap pemimpin
keAgamaan di wilayah DKI Jakarta yaitu Ketua MUI yang mewakili tokoh
Muslim, Ketua PGI yang mewakili tokoh Kristen, Ketua KAJ yang mewakili tokoh
Katolik, PHDI yang mewakili tokoh Hindu, Walubi yang mewakili tokoh Buddha,
dan Ketua MATAKIN yang mewakili tokoh Konghuchu.

Data yang diperoleh dari wawancara dengan setiap narasumber dilakukan
analisis secara mendalam. Analisis ini dapat melibatkan pembandingan antara
konsep-konsep, identifikasi hubungan antara konsep-konsep, pengembangan
model atau kerangka konseptual, atau pengidentifikasian kesenjangan atau isu
yang perlu diteliti lebih lanjut. Hasil analisis konsep kemudian dievaluasi dan

diinterpretasikan dalam konteks penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Moderasi Beragama Dalam Perspektif Pimpinan Majelis Lintas Agama

Hasil analisis fenomenologi terhadap konsep Moderasi Beragama menurut
Pimpinan Majelis Lintas Agama di Jakarta menjelaskan bahwa: 1) moderasi
beragama adalah pemahaman yang perlu disampaikan kepada umat agar
mendapatkan kesamaan pemahaman diantara umat dalam menjalankan agama
masing-masing; 2) moderasi beragama dalam bentuk sikap toleransi juga perlu
dilakukan diantara umat dan tokoh agama; 3). ; bahwa yang berkaitan dengan
moderasi beragama tidak hanya dalam bentuk pemahaman dan sikap tetapi juga
mampu memberikan fasilitas keagamaan ketika menemukan komunitas agama
yang tidak memiliki wadah dalam beribadah.

Pemahaman tentang moderasi beragama pada dasarnya memiliki
kesamaan yaitu fokus terhadap perbedaan. Dalam beberapa interviu yang peneliti
dapatkan dapat disimpulkan bahwa pemahaman ini kerap tidak dilakukan secara
masif dan berkelanjutan. Tokoh agama kerap membawakan materi ekslusifitas di
antara umat, sehingga bertentangan dengan makna moderat. Sudah seharusnya
para tokoh yang mengaku sebagai tokoh lintas agama perlu memasukan materi
moderasi beragama dalam dakwahnya.

Bukan hanya sekadar pemahaman, sikap atau perilaku perlu untuk
diterapkan kepada umat. Tokoh lintas agama harus sudah mampu menjalankan
sikap toleran sebagai makna moderat. Toleran merupakan sikap memahami,

menghormati dan menghargai pemeluk agama lainnya dalam bentuk perkataan,



perbuatan atau penghargaan. Temuan berikut dalam hal sikap adalah bahwa
moderat sama dengan sikap toleran.

Moderasi beragama berdasarkan wawancara mendalam juga ditemukan
bahwa seharusnya termanifestasi terhadap kemampuan umat untuk memberikan
fasilitas keagamaan bagi komunitas keagamaan minoritas. Dengan pemberian
fasilitas ini tentu saja dapat mengurangi konflik terkait perizinan rumah ibadah
yang tentu memiliki dinamikanya sendiri. Namun, paling tidak dengan memiliki
kemauan serta kemampuan untuk mengizinkan fasilitas bagi komunitas
keagamaan minoritas dengan begitu secara otomatis maka perang kepentingan
terkait rumah ibadah dapat dikurangi.

Hasil wawancara di antara para pimpinan majelis keagamaan ini memiliki
beberapa hal kesamaan di antaranya bahwa :

Konsep Moderasi Beragama memiliki beberapa perspektif, tetapi pada
dasarnya adalah menghargai adanya perbedaan, Konsep ini menyoroti
pentingnya mengamalkan agama dengan tetap menghindari ekstremisme,
Intoleransi dan fanatisme, dengan tetap menjaga dialog antaragama yang sehat
dan saling menghormati, Aspek Kuncinya adalah upaya menjaga posisi tengah
dan seimbang (Ardila et al 2023). Moderasi Beragama bukan soal menyatukan
semua agama namun memahami bahwa perbedaan adalah fakta yang tidak
terbantahkan dan oleh karenanya pimpinan majelis keagamaan perlu
mendapatkan pendampingan agar mampu menyamakan persepsi ini terhadap
masyarakat.

Toleransi perbedaan dalam keyakinan merupakan elemen penting dalam
moderasi beragama. Prinsipini mencakup untuk menghormati hak setiap individu
untuk memilih dan mengamalkan keyakinan agamanya sesuai dengan nilai dan
keyakinan pribadi tanpa paksaan atau diskriminasi (Pragusti et al 2022).

RM dari Majelis Ulama Indonesia menyatakan bahwa moderasi beragama
adalah konsep keberagaman yang perlu disosialisasikan oleh tokoh agama kepada
umatnya masing-masing dengan bahasa agama masing-masing. Tidak perlu
diseragamkan formula sosialisasi setiap agama, tetapi memiliki substansi yang
sama. “Kami percaya bahwa semua pimpinan agama di Jakarta memiliki caranya
sendiri dalam berdakwah dengan beragamnya umat di Jakarta” (RM/MUI).
Sarurah et al (2022) menyatakan, sosialisasi moderasi beragama bertujuan untuk
mencapai kedamaian bersama dan merupakan titik awal perubahan konsep
dalam beragama tanpa meninggalkan esensi dari nilai ibadah dan agama yang
sesungguhnya.

RB dari Persekutuan Gereja dan Lembaga Injil Indonesia dengan suara

berbeda menyampaikan bahwa konsep Moderasi Beragama penting untuk



disampaikan kepada umat sebagai pemahaman agar umat semakin menyadari
perbedaan di sekitar mereka.
“Indonesia ini negara kaya baik dengan alam ataupun dinamika
manusianya yang didalamnya juga ada keragaman budaya serta
agama, oleh karenanya disetiap khutbah sudah selayaknya tokoh
agama perlu memberikan materi pemahaman Moderasi Beragama
bahwa sikap tengah ini menjadi penting dimiliki umat” (RB/PGI).

Dalam tradisi Kristen, konsep moderat memiliki akar yang dalam dan
banyak ajaran yang mendukung nilai-nilai ini. Pandangan ini mencerminkan
pemahaman bahwa pendekatan yang moderat iman Kristen memainkan peran
penting dalam memainkan prinsip-prinsip kasih sayang, toleransi, kedamaian,
dan Hikmat (Lembaga Alkitab Indonesia, 2015). Namun, penting untuk diingat
bahwa menumbuhkan moderasi beragama bukanlah proses yang hanya
dilakukan satu kali saja. Secara keseluruhan, penanaman nilai moderasi tidak
hanya mengubah cara pandang mereka terhadap agama, tetapi juga melatih
seseorang untuk mampu berkontribusi masyarakat yang lebih harmonis, inklusif,
dan toleran. Ini adalah komitmen berkelanjutan yang membutuhkan kerja dari
lembaga pendidikan, komunitas gereja individu untuk terus memberikan
bimbingan, nasihat, dan kesempatan kepada kaum muda (Ardilla et al 2023).

Sependapat dengan kutipan di atas, SH dari ke-Uskupan Agung Jakarta
menyampaikan bahwa kita boleh saja berbeda dalam iman namun bersatu dalam
kemanusiaan.

“Seperti yang biasa saya sampaikan kepada umat Katolik bahwa tidak

hanya harus 100% Katolik tapi juga 100% Indonesia dengan konsekuensi

keberagamaan yang dimiliki negeri ini” (SH/KA]).

Pada tahun 1990-an, konflik agama pernah terjadi di Indonesia yang di
sebabkan oleh perbedaan ras, suku, dan agama (Nashihin & Dewi, 2020). Kasus
ini menggambarkan bahwa kemajemukan di Indonesia belum sepenuhnya jadi
indikator postif atas pluralisme. Moderasi beragama diperlukan sebagai strategi
kebudayaan dalam merawat ke-Indonesiaan dan kebinekaan. Sebagai negara
yang sangat kaya akan perbedaan, negara telah merumuskan konsep dalam
berbangsa dan bernegara yaitu Pancasila sebagai falsafah bangsa Indonesia.
Pancasila sendiri telah berhasil mempertemukan berbagai bentuk termasuk ras,
suku dan tidak terkevuali agama (Abror 2020)

GS dari Parisada Hindu Dharma Indonesia menyampaikan bahwa jika
dalam hal pemahaman konsep Moderasi Beragama tidak akan efektif kecuali
adanya dorongan dari para tokoh agama untuk menjalankan nilai-nilai Moderasi
Beragama dalam bentuk sikap yang toleran.

“Semua tokoh agama saya kira sudah memahami Moderasi Beragama

dengan cara pandangnya masing-masing sehingga yang menjadi penting



adalah mendakwahkan kepada umat untuk memiliki sikap toleran sebagai
substansi dari paham Moderat” (GS/PHDI).

Dalam konteks moderasi beragama, yang paling memberikan kontribusi
besar terhadap proses pemaknaan dan sosialisasi adalah tokoh agama itu sendiri,
merekalah yang akan memberikan intervensi yang kuat melalui mimbar-mimbar
khotbah kepada jemaahnya. Tentu, secara geografis, budaya dan psikologis, tokoh
agama inilah yang lebih memahami medan dakwahnya serta kondisi budaya dan
mental jemaahnya (Sarrurah et al, 2022).

LL dari Majelis Tinggi Agama Konghuchu dengan suara berbeda
menyampaikan bahwa sinergi perlu diusung dengan mengikutsertakan
pemangku kebijakan untuk memberikan fasilitas terutama bagi minoritas di
Jakarta.

“Umat kami tidak memiliki banyak rumah ibadah di Jakarta dan oleh

karenanya saya kira perlu ada dukungan moral dari para umat lainnya

untuk bisa mendukung kami dalam beribadah. Kementrian Agama
memberikan contoh dengan mendukung pelaksanaan Hari Lahir Nabi

Kongzi di aula Asrama Haji Jakarta.” (LL/MATAKIN).

Perwalian Umat Buddha Indonesia JM juga menegaskan bahwa
matangnya konsep moderasi beragama tidak perlu lagi diragukan karena sikap
moderat adalah ciri khas warga Jakarta yang selalu terbuka dengan perubahan
dengan arus urban warga. Namun, fasilitas keagamaan perlu ditingkatkan sebagai
bagian dari pemahaman Moderasi Beragama.

“Saya kira proses pemahaman moderasi Beragama sudah selesai di antara
umat, namun seringkali pemberian ucapan selamat bagi umat agama lain,
memberikan fasilitas yang sama dalam urusan sosial, ini yang masih perlu
diperbaiki” (JM/WALUBI).

Kemajuan demokrasi Indonesia menarik karena mengungguli beberapa
negara Asia Selatan. Namun, ada perdebatan tentang seberapa baik kerangka
hukum Indonesia mengimplementasikan prinsip kesetaraan warga negara.
Meskipun Undang-Undang Dasar memiliki ketentuan, implementasinya tidak
merata dan kebijakan seringkali menguntungkan mayoritas.

Kesetaraan bagi semua pemeluk agama tidak hanya harus diatur dalam
konstitusi, tetapi juga harus ditunjukkan dalam kehidupan sehari-hari. Indonesia
menghadapi tantangan yang kompleks. Penguatan pendidikan moderasi
keagamaan adalah salah satu solusi yang disarankan. Dengan meningkatkan
peran pendidikan dalam menyebarkan nilai-nilai demokrasi seperti kebebasan,
kesetaraan, dan toleransi, kita dapat membantu orang lebih memahami dan
menerima perbedaan agama serta mendukung kesetaraan dalam kehidupan

sehari-hari.



Pendidikan moderasi keagamaan dapat menyosialisasikan nilai-nilai
demokrasi sebagai alat untuk menghadapi tantangan kesetaraan agama dan
sebagai mediator penting dalam membangun masyarakat yang inklusif dan
berpikiran terbuka. Hal ini dapat membantu memperkuat fondasi demokrasi

Indonesia secara keseluruhan.



Gambar 1. Hasil Temuan

Konsep Pemahaman

*Memandang bahwa
pemahaman moderasi
beragama sebagai jalan
tengah dalam beragama
adalah penting untuk
selalu disampaikan
kepada umat.
pemahaman ini adalah
bentuk kesepahaman
menjalankan agama

Konsep Sikap

*Moderasi beragama
perlu disamakan dengan
sikap toleran terhadap
agama lain. makna
toleran termudah adalah
dengan membiarkan
umat agama lain
melaksanakan ibadah
tanpa diganggu pihak
lain.

dengan menghormati
agama lain.

Moderasi beragama dan Media sosial

Strategi utama menguatkan moderasi beragama, yaitu: pertama
pelembagaan terkait moderasi beragama dalam kebijakan dan program yang
mengikat; kedua sosialisasi terhadap gagasan, nilai, pemahaman, dan pendidikan
mengenai moderasi beragama kepada seluruh masyarakat; ketiga mengintegrasi
rumusan ke dalam Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional(RPJMN)
tahun 2020 sampai tahun 2024 (Kementerian Agama 2019). Strategi gerakan
moderasi beragama dengan sosialisasi terhadap gagasan, Nilai, pemahaman, dan
pendidikan mengenai moderasi beragama kepada seluruh masyarakat dapat
dilakukan dengan melakukan kampanye gerakan moderasi beragama. Kampanye
tersebut dapat dilakukan dengan memanfaatkan media sosial. Saat ini media
sosial menjadi ruang yang sering didatangi orang-orang dari lintas generasi untuk
belajar lebih banyak tentang agama, dengan penggunaan media sosial seseorang
dapat dimudahkan untuk mendapatkan informasi dengan sangat fleksibel dan

adaptif (Naimah et al 2013).

Ari wibowo (2019) menyebutkan bahwa facebook berfungsi sebagai alat
penting untuk mendorong masyarakat untuk lebih toleran dan bijak dalam
menerima dan melihat agama lain. Studi Hastak & Risal (2021) menunjukkan
bahwa penyalahgunaan media sosial oleh individu tertentu menyebabkan
tindakan diskriminasi, intoleransi, dan berbagai ujaran kebencian terhadap suatu
agama yang dapat memecah belah persatuan dan kesatuan negara Indonesia. Oleh

karena itu, fenomena seperti ini dapat digunakan untuk strategi baru yang



berbalik, yaitu mendorong moderasi agama melalui penggunaan media sosial.
Menurut penelitian yang dilakukan oleh Lupfer pada tahun 2019, penggunaan
Instagram oleh para dakwah terkenal dianggap mampu mempromosikan

pentingnya moderasi beragama di abad ini.

Moderasi beragama dan Nilai

Menjadi individu moderat bukan berarti tidak teguh pada agama, namun
lebih memiliki sikap lebih hormat dan terbuka dalam memadukan agama dengan
peraturan dan norma yang hidup di masyarakat.menjadi orang yang moderat
juga bukan berarti melakukan dakwah dalam berbagai aspek (Heiphetz, 2018)

Dalam Penelitian yang ditulis oleh Nasikhin, Raharjo dan Nasikhin ini
berjudul Moderasi Beragama Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah dalam Konsep Islam
Nusantara dan Islam Berkemajuan (2022). Mengeksplorasi konsep antara moderasi
beragama versi NU dan Muhammadiyah serta kaitannya dengan ayat-ayat Al-
Qur'an. bahwa moderasi Beragama NU tergambar melalui jargon Islam
Nusantara, sementara Muhammadiyah dengan Islam Berkemajuan. Bahwa kedua
organisasi ini berkaitan dengan Al Bagarah:142, Al Maidah:2, serta Annisa:59. Satu
contoh bagaimana Kajian tentang Jawa, dengan berbagai sudut pandangnya:
Islam, pesantren dan kajian etnik, hanya menyebut Jawa dengan konteks
pedalaman. Penelitian tentang Islam Jawa dalam pandangan Mark Woodward(
dalam Aziz 2015) hanya memberi gambaran interaksi Islam dengan kebudayaan
Jawa, yang diwariskan dari kebudayaan Hindu (Aziz M 2015). terdapat
komparasi identitas kebudayaan yang melekat dan akan menjadi edintitas agama
dalam satu wilyah yangmenjadi instrumen keberterimaan terhadap agam itu
sendiri.

Dalam konteks genealogi gerakan Islam Berkemajuan Organisasi
Muhammadiyah yang merupakan gerakan reformasi Islam yang berani
mengeluarkan pikiran yang sehat dan murni dengan dasar Al-Qur’an dan Hadist.
Dalam perkembanggannya Muhammadiyah mengembangkan istilah Islam
berkemajuan yang berupaya mengembangkan etos dari Surah Al-A’shr bukan
sekedar berbicara tentang kewajiban menyantuni orang-orang miskin, tetapi juga
berkewajiban berproses untuk membentuk peradaban utama (Kahfi M 2019)

Hasil riset yang dikemukakan Khaerul et al (2022). Menemukan data
dikalangan Para aktivis mahasiswa, bahwa sebanyak 57% menyatakan memahami
konsep moderasi Beragama. Artinya masih ada 43% di kalangan anak muda
belum akrab dengan istilah moderasi beragama, padahal Indonesia merupakan
lokus klasik, tempat terbaik atau rujukan bagi konsep masyarakat majemuk

(Mahfud, 2011). Kemajmukan Sebagai sebuah given yang patut kita syukuri,



kondisi plural dan heterogen Indonesia merupakan potensi untuk membangun
Indonesia menjadi negara multikultur yang besar “multikultural nation-state” .

Moderasi penting dilakukan untuk membangun kontra narasi terhadap
pesan-pesan yang bohong, provokatif, dan bernada radikal terorisme. Pesan-
pesan berbasis moderasi beragama berfungsi sebagai alternatif untuk
mengkonstruksi kerang-ka pemikiran yang moderat, toleran, dan berusaha
menciptakan perdamaian. Perspektif agama percaya bahwa kampanye nilai dan
sikap moderasi beragama sangat penting untuk membangun kontra narasi
terhadap penyebaran nilai yang merusak bangsa (Anwar et al 2022)

Dalam memperkuat pembahasan ini, Ahmad S (2021) mengkaji peran
moderasi beragama dalam menghadapi masalah radikalisme, kekerasan agama
dan ekstrimisme kiri serta kanan. Hasilnya menyebutkan bahwa Moderasi
Beragama adalah bagian dari tren global yang mampu berhadapan dengan
konteks ideologis sekulerisme dan agama. Moderasi Beragama dikatakan mampu
menjadi solusi Terhadap diskriminasi sebagai subtansi dalam Beragama.

Berdasarkan paparan di atas, diskusi terkait Moderasi Beragama memang
marak dan menarik untuk disimak serta diperbincangkan. Novelty yang penulis
coba paparkan dalam penelitian ini adalah bahwa belum adanya penelitian
Moderasi Beragama yang mengaitkan langsung dengan pengalaman serta
pendalaman para tokoh lintas agama. Penulis meyakini bahwa sejatinya pelaku
yang erat kaitannya dengan konsepsi Moderasi Beragama bukanlah masyarakat
umum namun tokoh lintas agama yang kesehariannya menghadapi berbagai
konflik keagamaan dan kemasyarakatan di lokusnya masing-masing.

Oleh karenanya melalui penelitian ini, penulis mengajak pembaca dan
peneliti lainnya untuk semakin memperkaya penelitian yang berkaitan dengan

Moderasi Beragama serta aplikasinya di masyarakat.

SIMPULAN

Analisis fenomenologi atas konsep moderasi beragama telah peneliti
dapatkan melalui beberapa temuan. Temuan ini bisa saja menjadi pijakan analisis
dalam penelitian berikutnya terkait moderasi beragama di kalangan masyarakat
atau umat. Pandangan pertama sebagai hasil penelitian ini adalah bahwa konsep
moderasi Beragama perlu dipahami sebagai cara memahami dan menghormati
ritual keagamaan yang berbeda. Selanjutnya, melebihi pemahaman, moderasi
Beragama perlu dilakukan melalui sikap toleran dengan cara mengizinkan umat
lainnya melaksanakan ibadah sesuai keyakinan dan kepercayaan masing-masing.
Terlebih daripada itu, temuan penulis berikutnya adalah munculnya dorongan

agar umat mampu saling bekerja sama dalam memberikan fasilitas keagamaan



bagi pemeluk agama atau kepercayaan minoritas dan terakhir bagaimana Media
sosial memberikan kontribusi yang kuat terhadap peran sosialisa moderasi

beragama.

Analisis kritis terhadap penelitian ini tentu dibutuhkan untuk
mengembangkan keilmuan yang berkaitan dengan studi moderasi beragama.
Temuan yang telah peneliti dapatkan menyumbang beberapa saran sebagai

konsideran kebijakan pemerintah serta aplikatif perilaku di masyarakat.
REFERENCES

1)  Abror, M. (2020). Moderasi beragama dalam bingkai toleransi. Rusydiah:
Jurnal Pemikiran Islam, 1(2), 143-155.

2)  Ahmad, S. 2021. "Kebijakan Politik Presiden Abdurahman Wahid:
Upaya Penyelesaian Konflik Horizontal di Maluku Utara." Jurnal Syntax
Transformation, 2(03), 409-431 412.

3) Akhmadi, A. (2019). Moderasi beragama dalam keragaman
Indonesia. Inovasi-Jurnal Diklat Keagamaan, 13(2), 45-55.

4) Anwar, A. S, Leo, K, Ruswandi, U., & Erihadiana, M. (2022).
Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Abad 21 melalui Media
Sosial. JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 5(8), 3044-3052.

5)  Aspinall, E., & Mietzner, M. (Eds.). (2010). Problems of democratisation in
Indonesia: Elections, institutions and society. Institute of Southeast Asian
Studies.

6) Aula, S. K. N. (2020). Peran Tokoh Agama Dalam Memutus Rantai
Pandemi Covid-19 Di Media Online Indonesia. Living Islam: Journal of
Islamic Discourses, 3(1), 125-148.

7)  Ardilla, M., Indri, I, Wahyuni, I. L., Pare, E. T., & Tappi, P. (2023).

Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Bingkai Pendidikan
Agama Kristen. JIP: Jurnal llmu Pendidikan, 1(4), 629-643.

8) Aziz, M. (2015). Konsep Peradaban Islam Nusantara: Kajian atas
Pemikiran Syekh Ahmad Mutamakkin (1645-1740) dan KH Sahal
Mahfudz (1937-2015). Jurnal Lektur Keagamaan, 13(2), 455-474.

9) Busyro, B, Ananda, A. H, & Adlan, T. S. (2019). Moderasi Islam
(Wasathiyyah) di Tengah Pluralisme Agama Indonesia. Jurnal Fuaduna:
Jurnal Kajian Keagamaan dan Kemasyarakatan, 3(1), 1-12.

10) Creswell, J. W. 2011. Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan
Mixed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.



11)

12)

13)

14)

15)

16)

17)

18)

19)
20)

21)
22)

23)

24)

Elvinaro, Qintannajmia, and Dede Syarif. 2021. "Generasi Milenial dan
Moderasi Beragama: Promosi Moderasi Beragama oleh Peace
Generation di Media Sosial." Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Vol. 11,
No. 2: 195-218 210.

Farida, Anna. 2017. Remaja Hebat Gen Hijau dan Gen Digital. Bandung:
Penerbit Maja.

Hasbiansyah, O. 2005. Pendekatan Fenomenologi: Pengantar Praktik

Penelitian dalam Ilmu Sosial dan Komunikasi . Jakarta: Dirjen Dikti.

Hastak, H., & Risal, M. C. (2021). Tinjauan yuridis terhadap tindak
pidana ujaran kebencian di media sosial. Alauddin Law Development
Journal, 3(1), 148-157.

Heiphetz, L., Landers, C. L., & Van Leeuwen, N. (2021). Does think mean
the same thing as believe? Linguistic insights into religious
cognition. Psychology of Religion and Spirituality, 13(3), 287.

Junaedi, Edi. 2021. "Moderasi Beragama dalam Tinjauan Kiritis
Kebebasan Beragama." Jurnal Harmoni ISSN:1412-663X, e-ISSN:2502-
8472 330.

Kahfi, M. (2019). Muhammadiyah Gerakan Islam Berkemajuan:
Selayang Pandang. Siasat, 4(3), 39-46.

Kementerian Agama RI. 2019. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang
dan Diklat Kementrian Agama RI.

Lembaga Alkitab Indonesia. 2015

Lupfer, M. B., Tolliver, D., & Jackson, M. (1996). Explaining life-altering
occurrences: A test of the'God-of-the-gaps' hypothesis. Journal for the
Scientific Study of Religion, 379-391.

Mahfud, C. (2011). Pendidikan multikultural. Bandung: Pustaka Pelajar

Misrawi, Z. (2013). Kesadaran multikultural dan deradikalisasi
pendidikan Islam: pengalaman Bhinneka Tunggal Ika dan Qabul al-
Akhar. Jurnal Pendidikan Islam, 2(1), 197-215.

Muary, Rholand. 2022. "Penguatan Moderasi Beragama bagi Aparatur
Sipil Negara (ASN) di Kementerian Agama dan Tokoh Lintas Agama di
Sumatera Utara." Pelita Masyarakat 62.

Naimah, R. J., Firdaus, M. R., & Rifani, A. (2013). Analisis penerapan

relationship maintenance strategy melalui penggunaan media sosial



25)

26)

27)

28)

29)

30)

31)

32)

33)

34)

(studi pada twitter perbankan di Indonesia). WM (Jurnal Wawasan
Manajemen), 1(2), 153-166.

Nasikhin, N., & Raaharjo, R. (2022). Moderasi Beragama Nahdlatul
Ulama dan Muhammadiyah dalam Konsep Islam Nusantara dan Islam
Berkemajuan. Islamic Review: Jurnal Riset dan Kajian Keislaman, 11(1), 19-
34.

Nashihin, H., & Dewi, P. A. (2020). Tradisi Islam Nusantara Perspektif
Pendidikan Multikultural. Jurnal Islam Nusantara, 3(2), 417-438.

O'Neil, J. M., & Egan, J. (1992). Men's and women's gender role journeys:
A metaphor for healing, transition, and transformation. In B. R. Wainrib
(Ed.), Gender issues across the life cycle (pp. 107-123). New York, NY:
Springer.

Peckinpaugh, J. (2003). Change in the Nineties. In J. S. Bough and G. B.
DuBois (Eds.), A century of growth in America. Retrieved from GoldStar
database.

Pragusti, A. (2023). MODERASI BERAGAMA DI SEKOLAH SEBAGAI
USAHA PENINGKATAN MORAL PESERTA DIDIK. Manthiq, 7(2),
266-280.

Rijal, M. K., Nasir, M., & Rahman, F. (2022). Potret Moderasi Beragama
di Kalangan Mahasiswa. PUSAKA, 10(1), 172-185.

RL T. P. K. A. (2019). Moderasi beragama. Jakarta: Badan Litbang dan
Diklat Kementerian Agama RI.

Savitri, R. N. R., & Prabandari, A. P. 2020. "TNI Angkatan Udara dan
Keamanan Wilayah Udara Indonesia." Jurnal Pembangunan Hukum
Indonesia, 2(2), 236-245 236. doi:https://doi.org/10.14710/jphi.v2i2.236-
245.

Suaedy, A. (2022). TRANSFORMASI ISLAM INDONESIA DALAM
TREND GLOBAL: MENCARI PENJELASAN “MODERASI
BERAGAMA” DI RUANG PUBLIK. Jurnal Masyarakat dan Budaya, 24(3).

Saruroh, E. F., Prayoga, W. R., Nurbalgis, S., Fransisca, Y. A., Ayuni, P,
Yanti, I, ... & Kamarullazi, K. (2022). Peningkatan Nilai Moderasi
Beragama Melalui Kegiatan Sosialisasi Moderasi Beragama di Kampung
Mansur Besar Kelurahan Tembeling Tanjung Kabupaten Bintan. Jurnal
Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat Kepulauan Riau (JPPM
Kepri), 2(1), 45-54.



35)

36)

37)

Sutrisno, E. (2019). Aktualisasi moderasi beragama di lembaga
pendidikan. Jurnal Bimas Islam, 12(2), 323-348.

Suprapto, S. (2012). MEMBINA RELASI DAMAI ANTARA
MAYORITAS DAN MINORITAS (Telaah Kritis atas Peran Negara dan
Umat Islam dalam Mengembangkan Demokrasi di Indonesia). Analisis:
Jurnal Studi Keislaman, 12(1), 19-48.

Syam, N. K. 2016. "PERANAN BUDAYA ETNIK SEBAGAI
PENDEKATAN DALAM DAKWAH. ." Prosiding SNaPP: Sosial, Ekonomi
dan Humaniora, 6(1), 540-548 540.Berndt, T. J. (2002). Friendship quality
and social development. Current Directions in Psychological Science, 11, 7-
10.



