ISSN 1979-5572 (print) | ISSN 2541-6480 (online)
http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/kuriositas

KURIOSITAS

Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan

Volume 12 No.1, Juni 2019 Halaman 17-46

Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi Merariq Masyarakat Suku
Sasak, Lombok Timur, NTB.

Daeng Sani Ferdiansyah®
! pascasarjana UIN Sunan Ampel Surabaya
muammar@iainpare.ac.id

ABSTRACT

The purpose of this research is to find out the process of acculturation of Islamic
culture in the Merariq tradition and the communication patterns of religious
leaders in incorporating Islamic values in the Merarig tradition. The approach
used in this research is ethnographic communication with qualitative type. The
technique used is the method of interview, observation, and documentation. The
research results obtained that the process of acculturation of Islamic culture in
the Merarig tradition through the influence of Hindu-Bali, the respect of men for
women, while the implementation of Islamic values in the Merariq tradition
through aqidah, shari'ah and morals, while the elements Islamic elements in the
tradition of the two married brides, marriage guardians, witnesses, religious and
customary marriage contracts, and dowry, and while the Islamic values that exist
in the Merariq tradition include marriage orders, prohibition of adultery,
almsgiving, mutual cooperation, silaturrahim, maintaining the dignity of women,
the responsibility of the husband, man as caliph and building a sense of kinship.
The communication patterns of religious leaders in incorporating Islamic values
in the Merariq tradition use two media namely culture, youth organizations and
society.

Keyword: merakig, Agidah, shari’ah, moral .

ABSTRAK

Tujuan peneltian ini adalah untuk mengetahui proses akulturasi budaya Islam
pada tradisi merarig dan pola komunikasi tokoh agama dalam memasukkan nilai-
nilai Islam pada tradisi merariq. Adapun pendekatan yang digunakan dalam
penelitian ini adalah etnografi komunikasi dengan jenis kualitatif. Teknik yang
digunakan adalah metode wawancara, observasi, dan dokumentasi. Hasil
penelitian yang diperoleh bahwa proses akulturasi budaya Islam pada tradisi


http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/kuriositas
mailto:muammar@iainpare.ac.id

Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

merariq melalui adanya pengaruh dari Hindu-Bali, adanya penghormatan kaum
laki-laki terhadap kaum perempuan, sedangkan implementasi nilai-nilai Islam
pada tradisi merariqg melalui akidah, syari’at dan akhlak, sedangkan unsur-unsur
Islam pada tradisi dari kedua mempelai yang menikah, wali nikah, saksi, akad
nikah secara agama dan adat, dan mahar, dan sedangkan nilai-nilai Islam yang
ada pada tradisi merariq antara lain perintah menikah, larangan berzina,
sedekah, gotong royong, silaturrahim, memelihara martabat wanita, tanggung
jawab suami, manusia sebagai khalifah dan membangun rasa kekeluargaan.
Adapun pola komunikasi tokoh agama dalam memasukkan nilai-nilai Islam
pada tradisi merarig menggunakan dua media yaitu budaya, organisasi pemuda
dan masyarakat.

Kata kunci: merakiq, Aqidah, Syariah, Akhlak .

PENDAHULUAN

Islam sebagai agama kebudayaan dan peradaban besar dunia. (Jamalie,
2014) Awal Islam masuk ke Indonesia pada abad ke-7, (Said, 2016) penyebaran
Islam di Indonesia dilakukan dengan cara akulturasi. (Taufig, 2013) Implikasi
dari penyebaran Islam yang akulturatif ini adalah dimasukkannya unsur-unsur
budaya ke dalam agama dan/atau agama bisa menjadi legitimasi dari budaya,
(Ariadi, 2013) dan terus berkembang hingga kini. Islam telah memberikan
sumbangsih terhadap keanekaragaman kebudayaan Nusantara. Islam tidak saja
hadir dalam tradisi agung bahkan memperkarya pluralitas dengan islamisasi
kebudayaan dan pribuminisasi Islam, (Abdullah, 2014) pada gilirannya banyak
melahirkan tradisi-tradisi Islam. Berbagai warna Islam dari Aceh, Melayu, Jawa,
Sunda, Sasak, Bugis dan lainnya. Tinggi rendahnya memberi corak yang sangat
beragam menjadikan fungsi agama yang sudah diterima secara umum dari sudut
pandang sosiologis.

Segala sesuatu yang dimiliki oleh masyarakat tertentu sebagai kekayaan
budaya yang mengandung kebijakan hidup dan nilai-nilai sosial budaya yang
harus dilestarikan dan menjadi ciri khas daerah tersebut yang bersifat lokalitas.
(Alus, 2014) Begitu halnya dengan Islam, penyesuaian Islam terhadap kearifan
lokal tidak sampai menghilangkan arti penting dari kebudayaan itu sendiri,
hanya saja dalam prakteknya bisa saja mengalami perubahan.

Salah satu yang menjadikan penelitian tentang budaya lokal ini (seperti
tradisi merarig) yangmenjadi ketertarikan tersendiri bagi peneliti karena Islam
dapat menyesuaikan diri dengan kebudayaan pada kepercayaan tradisional
karena datang lebih akhir dibandingkan dengan ajaran yang sudah ada seperti
animisme, ajaran Hindu dan Budha yang akhirnya tercipta akulturasi

kepercayaan, tapi dalam pelaksanaannya sesuai dengan ajaran Islam.

18



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

Berangkat dari pemikiran di atas, kearifan lokal sebagai warisan budaya
tidak akan terlepas dari aktifitas masyarakat yang lokalitas. Khususnya di
Lombok, salah satu kegiatan atau tradisi yang dijumpai di sebagian masyarakat
Sasak adalah tradisi merariq. Tradisi merariq tergolong dalam tradisi adat yang
sudah lama dilakukan oleh masyarakat Sasak di Lombok bahkan masih
dilaksanakan sampai sekarang.

Di Indonesia terdapat berbagai bentuk perkawinan dan yang paling
banyak dilakukan oleh masyarakat muslim Indonesia adalah dengan cara
peminangan. Cara ini banyak dilakukan seperti, daerah Jawa dan Kalimantan.
Akan tetapi ada juga yang melakukan dalam bentuk pelarian diri atau dalam
termologi hukum adat disebut kawin lari. (Soekanto, 1986) Pada masyarakat
Sasak, kawin lari dikenal dengan sebutan merarig. Kata kawin lari berarti lari.
(Ghani, 2014) Bentuk perkawinan ini sampai sekarang masih dilakukan oleh
sebagian masyarakat Sasak di pulau Lombok. Tetapi perkawinan merariq tidak
hanya terdapat di daerah Lombok saja di daerah lain juga, seperti perkawinan
munikdi Aceh Tengah tepatnya pada suku Gayo,(Ningsih dkk., 2016)

Masyarakat Sasak (Haq, 2010) di pulau Lombok (Zhudi dkk, 2011)
memiliki tradisi yang khas untuk memulai proses pernikahan secara adat.
Berbeda dengan umumnya tradisi memulai pernikahan yang dilaksanakan
masyarakat muslim, yaitu dengan khitbah atau melamar dan dengan kawin lari.
Masyarakat muslim Sasak pada umumnya menggunakan tradisi merariq.

Perkawinan merupakan suatu peristiwa penting dalam kehidupan suku
Sasak. Seorang baru dianggap sebagai warga penuh dari suatu masyarakat
apabila ia telah berkeluarga. Dengan demikian ia akan memperoleh hak-hak dan
kewajiban baik sebagai warga kelompok kerabat ataupun sebagai warga
masyarakat. Sebagaimana perkawinan dalam hukum Islam adalah suatu akad
atau perikatan untuk menghalalkan hubunganantara laki-laki dan perempuan
dalam rangka mewujudkan kebahagiaan hidup keluarga, yang diliputi rasa
ketentraman serta kasih sayang dengan cara yang diridhai Allah. (Basyir, 2004)
Perkawinan dalam pandangan masyarakat Sasak adalah untuk menjaga
kelangsungan keturuan serta memelihara harta warisan, dalam hal ini dikenal
lembaga perkawinan dalam kerabat sendiri. Selain itu, perkawinan juga
bertujuan untuk menyatukan kedua keluarga mempelai. (Haq, 2010) Oleh karena
itu, perkawinan bukan hanya sekedar urusan secara pribadi saja, tapi menjadi
urusan kedua keluarga dan bahkan bisa juga menjadi urusan masyarakat.

Selanjutnya apabila membahas perkawinan suku Sasak, tradisimerarig,
yaitu membawa lari gadis oleh seorang pemuda untuk dijadikan sebagai seorang
istrinya menjadi ciri khas suku Sasak, karena itu sering di artikan sebagai kawin

lari. (Ali&Siradz, 1998) Tradisi merariq ini begitu mendarah daging dalam

19



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

masyarakat, sehingga apabila ada orang ingin mengetahui status pernikahan
seseorang, orang tersebut cukup bertanya apakah yang bersangkutan telah
merariq atau belum. Merarig sebagai ritual memulai perkawinan merupakan
fenomena yang sangat unik, dan mungkin hanya dapat ditemui di masyarakat
suku Sasak Lombok, Nusa Tenggara Barat.

Pernikahan dengan bentuk merarigmuncul dari pengaruh Hindu-Bali
setelah melakukan invansi terhadap Lombok pada abad 17. Praktek kawin lari
ditinjau dari dua sisi, yaitu. Pertama orisinalitas kawin lari. Kawin lari (merarig)
dianggap sebagai budaya produk lokal dan merupakan adat asli dari leluhur
masyarakat Sasak yang sudah diperaktekkan oleh masyarakat sebelum
datangnya kolonial Bali dan kolonial Belanda. (Saladin, 2013) Kedua. Ditinjau dari
budaya Bali, analisis antropologi historis yang dilakukan Clifford Geertz dalam
bukunya Internal Comention In Bali (1973) Hildred Geertz dalam tulisannya An
Anthropology Of Religion And Magic (1975) dan James Boon dalam bukunya The
Anthropological Ramance Of Bali (1977).( Bartholemew, 2001)

Memperkuat pandangan akulturasi budaya Bali dan Lombok dalam
merarig. Solichin Salam menegaskan bahwa peraktek kawin lari di Lombok
merupakan pengaruh dari tradisi kasta dalam budaya Hindu-Bali. (Zuhdi dkk.,
2011) Berdasarkan kedua argumen tersebut tampak bahwa paham akulturasi
merariq memiliki tingkat akulturasi yang lebih valid. Dari sini terjadi dua arus
akulturasi kebudayaan antara nilai kebudayaan Bali dan nilai Islam objektifitas
yang mana melahirkan realitas yakni merarig.

Perjalan waktu yang sangat panjang beranekaragam pandangan para
tokoh-tokoh agama dalam mengkaji ulang tentang tradisi merarig masyarakat
suku Sasak di Lombokdengan tujuan untuk menggantikan yang kurang sesuai
dengan nilai-nilai Islam atau untuk memperbaiki sebagian yang masih bisa
untuk dipertahankan, para tokoh-tokoh agama ini mencoba mencari makna baru
dalam tradisi ini, dengan mensesuaikan tingkat kehidupan masyarakat. (Jouwe
dkk., 2011)

Agen perubahan biasanya terdiri dari sosok yang berpengaruh di tengah
masyarakat yang disebut tokoh atau pemimpin. Oleh karena itu, keberadaan
pemimpin umat diperlukan baik sebagai imam dengan imamah dan umamahnya,
rain, dengan ri‘ayahnya ataupun qa’id dengan gqiyadahnya.Dari pengertian ini
kemudian secara garis besar dapat menggambarkan bahwa imam secara tidak
langsung mempunyai fungsi sosial. Jika mengadopsi istilah Clifford Geertz
tentang peran pemimpin agama terhadap masyarakat bahwa kiyai merupakan
pemimpin kultural yang bersifat fleksibel. (Geertz, 1983) Jika melihat dari
perkembangan Islam yang ada di Lombok serta pemimpin agama ini, apa yang

disebutkan oleh Clifford Geertz tentang peran kiyai sebagai pemimpin,

20



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

kepemimpinan layak untuk diberikan kepada posisi imam yang ada dalam
struktur masyarakat di Lombok.

Pada banyak kasus, peran tokoh agama dalam kehidupan masyarakat
tidak hanya terbatas pada persoalan-persoalan yang menyangkut keagamaan.
Namun di tengah kebudayaan juga, berbagai masalah sehari-hari menyangkut
urusan rumah tangga, perjodohan, perekonomian, bahkan pengobatan sering
menempatkan tokoh agama sebagai tumpuan harapan. (Gafur, 2010) Hal ini
tentu saja akan melahirkan hubungan emosional antara tokoh agama dengan
masyarakat yang diliputi dengan ketergantungan kepercayaan yang tidak perlu
dipertanyakan lagi.Masyarakat Islam suku Sasak dengan sendirinya akan
senantiasa berusaha untuk menyesuaikan pandangan hidup dan perilakunya
dengan tokoh agama ini.

Sehingga pada kasus proses perkawinan dengan sistem merariq, pada
awalya prosesnya cukup panjang dan sangat berbelit-belit, dari mulai melarikan
si gadis, problematika yang akan muncul dalam proses melarikan adalah
terjadinya konflik diantara kedua belah pihak apabila pilihannya tidak sesuai
dengan keinginan orang tua. Kemudian sejati, nyelabar,mbeit wali atau selabar, dan
sorong serah. Problematika yang terjadi yaitu proses yang terlalu berbelat-belit
dan proses yang sangat panjang dalam menemukan kesepakatan di antara kedua
belah pihak, dan mnyongkolan, problematika dalam proses ini adalah
menggunakan minuman keras sebelum nyongkolan dan kadang-kadang
menimbulkan perkelahian saat nyongkolan berlangsung, secara aktualisasi
semakin berkurang. Salah satu langkah atau upaya untuk menekan tingkat
permasalahan tersebut dengan cara mengoptimalkan peranan tokoh agama
dalam memberikan pesan agar tidak terjadi hal tersebut, dimana tokoh agama
merupakan panutan masyarakat yang bisa didengar dan dihormati akan tingkah
laku serta himbauannya. Hal ini tidak berarti bahwa proses tradisimerarig
tersebut sudah berhenti sama sekali, akan tetapi upacaranya tidak lagi seketat
yang dulu, tidak sering terjadi konflik, tidak harus mengkomsumsi minuman
keras, dan perbuatan atau perilaku masyarakat yang menyimpang lainnya.

Adat istiadat adalah tata kelakuan yang kekal dan turun temurun dari
generasi ke generasi berikut sebagai warisan. (Nasruddin, 2015) Tokoh agama
dalam menyebarkan Islam dengan menggunakan tradisi lokal sebagaimana yang
berlaku dalam masyarakat suku Sasak di Lombok dari pada mereka menentang
atau merombak. Melalui tradisi inilah, mereka memasukkan nilai-nilai ajaran
Islam.

Hal ini membuat peneliti tertarik untuk mengkaji peran pola komunikasi
tokoh agama yang beradadi Desa Padamara, Kecamatan Sukamulia, Kabupaten
Lombok Timur-NTB. Baik tradisi merariqg sebagai akulturasi Islam maupun

21



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

alasan menggantikan hal-hal yang tidak sesuai dalam nilai-nilai ajaran Islam
setempat terhadap tradisi tersebut, serta kemudian menjadi fokus dalam
penelitian ini.

PEMBAHASAN

Pulau Lombok merupakan salah satu pulau yang termasuk dalam
deretan pulau-pulau yang ada di Indonesia yang memanjang dari pulau
Sumatera, Jawa, Bali dan Nusa Tenggara lainnya. Pulau Lombok terletak di
sebelah Timur pulau Bali dan pulau Lombok terletak di sebelah Barat pulau
Sumbawa. Suku Sasak adalah penduduk asli yang ada di pulau Lombok,
sedangkan kelompok etnik lainnya seperti Makasar, Jawa, Bali, Sumbawa,
Mbojo, Arab dan Cina adalah pendatang yang menyebar di pulau Lombok.
(Payasan, 2017)

Pulau Lombok bagaikan “laboratorium sosial” yang menyimpan banyak
cerita untuk menggugah kesadaran intelektual banyak orang dan tak habis-habis
untuk digali dan diarifi. Salah satunya tradisi yang unik dan masih kental di
masyarakat Lombok yaitu tradisi merariq.

Penggunaan kata kawin lari untuk tradisi atau upacara yang ada di Pulau
Lombok secara umum telah banyak yang menggunakan kata tersebut, karena
sesungguhnya pengertian merariq adalah melarikan, sama halnya seperti di
Desa Padamara menamakan tradisinya dengan nama melaian yang artinya
membawa lari si gadis dari rumahnya.

Lalu M. Kamil Ishadi, S. Pd. I. menjelaskan bahwa melaian adalah
membawa lari seorang perempuan yang sudah menjadi kemauan atau keinginan
serta hubungan yang lama tanpa memberitahukan orang tua si gadis. (Ishadi,
2017) Maulana juga menjelaskan bahwa merarig adalah membawa lari si gadis
yang dicintai dan disayangi oleh laki-laki secara tanpa sepengetahuan orang tua
si gadis.(Maulana, 2017) Dan sedangkan H. Lalu Marzuan Kamaluddin juga
mengartikan bahwa merarig/melaian adalah membawa lari si gadis oleh laki-laki
secara diam-diam tanpa sepengetahuan orang tua atau lingkungan sekitar rumah
si gadis.(Kamaluddin, 2017)

Dilihat dari beberapa pengertian tentang merariq yang dijelaskan di atas.
Maka, dalam melakukan merariq ada beberapa hal yang harus diperhatikan,
yaitu laki-laki yang membawa lari si gadis sesuai dengan keinginannya, sama-
sama menyukai tanpa ada dasar paksaan dari siapapun dan mengambil si gadis
secara diam-diam tanpa sepengetahuan orang tua si gadis dan lingkungan
sekitar rumah si gadis.

Latar belakang masyarakat Desa Padamara melakukan tradisi merarig,

yaitu :

22



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

Adanya Pengaruh Dari Budaya Hindu-Bali

Sebelum masuk pada latar belakang masyarakat Desa Padamara
melakukan tradisi merariq, ada baiknya terlebih dahalu membahas tentang
pengertian perkawinan secara umum. Perkawinan merupakan salah satu wujud
eksistensi sosial manusia. Lembaga perkawinan sebagai tempat perkawinan dua
anak manusia laki-laki dan perempuan menjadi pengikat dan menjadi wadah
untuk saling mewujudkan impian dan idealisme hidup bersosial.

Lalu M. Ihsan menjelaskan bahwa perkawinan ini merupakan sebuah
proses bersatunya antara laki-laki dan perempuan atas dasar saling suka dan
saling membutuhkan “perkawinan nu proses antare mame kance nine atas dasar saling
mele kance saling butuhan”, (Ihsan, 2017) hal ini senada dengan yang dijelaskan
oleh Lalu Radiman bahwa perkawinan adalah proses antara laki-laki dan
perempuan saling menyatukan hati dan membangun keluarga yang harmonis
“perkawinan nu antare mame kance nine saling nyatuan angen kance bangun keluarge
sak harmonis”. (Radiman, 2017)

Bagi masyarakat Desa Padamara memiliki makna yang sangat luas
tentang perkawinan. Perkawinan bukan hanya sekedar untuk mempersatukan
seorang laki-laki dengan perempuan, tetapi juga mempersatukan hubungan
antara kedua keluarga pihak laki-laki dan perempuan.(Nurhiatun, 2017) Dalam
hal ini perkawinan secara adat masyarakat Desa Padamara dilakukan tanpa
melakukan lamaran tetapi dengan merarig, cara perkawinan ini sampai saat ini
masih dilakukan oleh sebagian besar masyarakat Desa Padamara.

Lalu Payasan menjelaskan latar belakang masyarakat Desa Padamara
melakukan tradisi merarig dengan adanya pengaruh dari budaya Hindu-Bali
bahwa :

“saat itu Hindu-Bali berhasil menduduki pulau Lombok pada abad 17 M di
bawah pemerintahan kerajaan Karang Asem di bawah pimpinan Raja Anak
Agung. Tradisi merariq merupakan proses perkawinan yang diadopsi dari
Hindu-Bali karena saat itu terjadinya insiden kekuasaan yang dilakukan oleh
Hindu-Bali dengan cara semena-mena dalam memberikan sikap terhadap
kaum perempuan suku Sasak, yaitu hanya sebagai pemuas nafsu saja, dari
perlakuan ini muncul inisiatif dalam diri masyarakat suku Sasak terutama
para pemudanya, dari pada para wanita suku Sasak ini diambil oleh orang-
orang Hindu-Bali untuk dijadikan gantinya maka lebih baik para pemuda
suku Sasak yang membawa lari wanita suku Sasak untuk menyelamatkan
dan dinikahinya”. (Payasan, 2017)
Hal ini sejalan dengan yang dijelaskan oleh Lalu Ahmad Jamali, S. Pd.
bahwa :

“pernikahan dengan bentuk merariq muncul dari pengaruh Hindu-Bali. Pada
waktu itu awalnya merariq merupakan sebuah bentuk kepedulian dan

23



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

keberanian para pemuda suku Sasak untuk menyelamatkan para wanita suku
Sasak dari perlakuan orang-orang Hindu-Bali yang semena-mena terhadap
kaum wanita suku Sasak. Perkawinan adat Hindu-Bali yang digunakan saat
itu juga adalah kawin lari, akan tetapi kawin lari pada saat ini di Bali hampir
ditinggalkan oleh masyarakat. Berbeda dengan Bali, masyarakat suku Sasak
masih mempertahankan adat kawin lari karena dalam kehidupan masyarakat
suku Sasak, ketika proses merariq ini dilakukan maka memiliki suatu tanda
“penghormatan” terhadap kaum perempuan.”.(Jamali, 2017)

Berdasarkan dengan melihat fenomena waktu itu, antisipasi masyarakat
suku Sasak sering mendorong anak wanitanya untuk lari bersama laki-laki yang
dicintainya, antisipasi masyarakat suku Sasak waktu itu sebagai upaya untuk
mempertahankan relasi endogamis daripada anak wanita mereka menjadi alat
pemuas nafsu bagi penguasa saat itu.

Tradisi merariq ini merupakan bagian dari kebudayaan dan kehidupan
sosial masyarakat Lombok yang tidak dapat dilepaskan dari dikthonomi
kebudayaan nusantara, yaitu tradisi kebudayaan Jawa yang dipengaruhi oleh
filsafat Hindu-Budha dan tradisi kebudayaan Islam. Dari kedua aliran tersebut
sejalan dengan yang dijelaskan oleh Lalu Ahmad Jamali S.Pd. mengatakan
bahwa :

“kebudayaan masyarakat yang ada di pulau Lombok ini dipengaruhi oleh
budaya Hindu-Budha dan budaya Islam karena di Kota Mataram dan
Cakranegara terdapat orang-orang penganut ajaran Hindu-Bali sebagai
singkretis, sedangkan masyarakat Lombok sebagian besar pemeluk agama
Islam dan tatanan sosial budaya masyarakat Lombok yang dipengaruhi oleh
agama tersebut”. (Jamali, 2017)

Berdasarkan temuan diatas bahwa pelaksanaan merarig merupakan

adopsi masyarakat suku Sasak dari praktek budaya perkawinan Hindu-Bali.
Kemampuan masyarakat suku Sasak untuk membuat inovasi yang baru, yaitu
tradisi merariqg menjadi bentuk identitas kebudayaan masyarakat suku Sasak
berdasarkan pada ajaran Islam. Pada masyarakat Bali pada proses melarikan
perempuan dengan secara otomatis menjadi akad perkawinan dan masyarakat
suku Sasak proses ini sebagai awal rentetan proses dari perkawinan karena
pelaksanaan akad nikah secara Islam menjadi suatu keharusan untuk

dilaksanakan.

Penghormatan Kaum Laki-Laki Kepada Kaum Perempuan

Dalam kehidupan masyarakat di Desa Padamara ketika melakukan
merariq ada suatu tanda “penghormatan” terhadap kaum perempuan. Sejalan
dengan pemahaman ini Lalu Ahmad Jamali, S. Pd. mengatakan bahwa

perempuan tidak bisa disamakan seperti barang yang bisa diminta-minta begitu

24



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

saja tanpa ada suatu penghargaan yang layak bagi kaum perempuan. (Jamali,
2017) Berdasarkan hal ini bahwa perempuan juga dapat menentukan pilihan
yang akan menjadi pendamping hidupnya tanpa ada unsur paksaan dari orang
lain.

Merariq sebagai tradisi yang berlaku di masyarakat Desa Padamara yang
memiliki alasan tersendiri. Ketika laki-laki membawa lari si gadis yang ia cintai
dan sayangi. Maka pihak laki-laki ini ingin menunjukkan sikap keberanian,
kesetiaan, mempertahankan harga diri, dan menunjukkan sikap bertanggung
jawab sebagai calon suami yang siap mempertaruhkan dirinya untuk calon
isterinya. (Nurhiatun, 2017) Hal ini juga menjadi tujuan dari perkawinan
masyarakat Desa Padamara sendiri.

Berdasarkan hal tersebut dalam pelaksanaan tradisi merariq di anggap
proses perkawinan yang mutlak di lingkungan Desa Padamara dan mempunyai
syarat-syarat tertentu, yaitu bagi perempuan harus bisa mengerjakan tugas
rumah tangga agar ketika berumah tangga perempuan tersebut akan menjadi
isteri yang mandiri dan tidak banyak bergantung pada suaminya, dan laki-laki
yang siap untuk merarig harus bisa bertani karena mata pencarian masyarakat
Padamara adalah bertani. Ketika laki-laki telah mahir dalam bidang pertanian,

maka saat ia menjadi suami sudah bisa mencukupi kebutuhan keluarganya.

Proses Tradisi Merariq Masyarakat Desa Padamara

Seperti halnya masyarakat pada umumnya di Indonesia, masyakat Desa
Padamara juga memiliki bentuk-bentuk budaya sendiri yang merupakan suatu
perilaku masyarakatnya. Kebudayaan yang dimaksud disini seperti perilaku
masyarakat, bahasa, sistem kepercayaan, upacara-upacara adat dan lain
sebagainya.

Sehingga dalam kehidupan masyarakat Desa Padamara dikenal adanya
beberapa bentuk kebudayaan yang memiliki tahapan-tahapan penting bagi
setiap individu dalam masa pertumbuhan dan perkembangan sejak sebelum
lahir hingga mati. Kelahiran dan kematian adalah jenjang keberadaan manusia di
dunia ini, di antara kelahiran dan kematian tersebut akan terciptanya suatu
rangkaian-rangkaian peristiwa romantika kehidupan.

Salah satu bentuk budaya masyarakat Desa Padamara yang menjadi
tahapan dari upacara dan sampai saat ini masih dipertahankan seperti tradisi
merarig. Tradisi merarig ini merupakan salah satu tradisi yang dilakukan secara
turun-temurun oleh masyarakat di Desa Padamara. (Nurhiatun, 2017)

Upacara tradisi merariq sebagai salah satu bentuk perilaku kebudayaan
yang ada di masyarakat Desa Padamara. Terbuntuknya suatu masyarakat tidak

ada lain dari sekumpulan keluarga-keluarga kecil. Setiap keluarga kecil dibentuk

25



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

melalui perkawinan. Dengan kata lain masyarakat terbentuk dan berkembang
melalui sekumpulan keluarga hasil dari sebuah perkawinan.

Bagi masyarakat Desa Padamara. Perkawinan merupakan suatu hal yang
sangat penting dan sakral. (Ishadi, 2017) Oleh karena itu, dalam pelaksanaan
tradisi merariq oleh masyarakat Desa Padamara akan melalui beberapa tahapan

prosesi, yaitu :

Tahapan Melaian

Melaian adalah membawa lari si gadis oleh laki-laki secara diam-diam
tanpa sepengetahuan orang tua atau lingkungan sekitar rumah si gadis.
(Kamaluddin, 2017) Dalam tindakkan melaian yang harus tetap berpatokan pada
awig-awiq (aturan) yang berlaku dalam masyarakat Desa Padamara akan
dilakukan saat malam hari dari ba’da isya sampai jam 10.00 malam, dan akan
disesuai dengan kesepakan antara laki-laki dengan perempuan pada waktu yang
telah ditetapkan.

Dalam hal ini, pihak wanita yang akan menentukan waktu pejemputan
dan menunjukkan jalan yang paling aman untuk dilalui agar tidak diketahui
oleh keluarganya. Dari pihak laki-laki yang akan menjemput si gadis tidak bisa
terlepas dari norma kesusilaan untuk menjaga kesucian si gadis, maka dalam
penjemputan ini pihak laki-laki mengutus beberapa orang laki-laki dan
perempuan yang ia percaya untuk membawa mempelai perempuan ke tempat
mempelai laki-laki. Fungsi dari wanita yang diutus untuk menjemput untuk
menemani mempelai perempuan selama dalam perjalanan. Tapi biasanya wanita
yang diutus masih saudara dekat dari pihak laki-laki.

Dalam fase melaian ini menimbulkan ketegangan selama dalam perjalanan
karena rasa khawatiran jika tindakan ini diketahui oleh pihak keluarga si gadis
yang akan menyusul untuk merebut kembali si gadis, selama menunggu
penyelesaian kedua belah pihak ini akan berada di tempat persembunyian dan
kedua belah pihak tidak diperkenankan untuk berada di tempat umum.

Melaian sebagai proses tahap awal tradisi merarig yang berlaku di
masyarakat Desa Padamara yang memiliki makna filosofi yaitu, pihak laki-laiki
ini ingin menunjukkan sikap keberanian, kesetiaan, mempertahankan harga diri,
dan menunjukkan sikap bertanggung jawab sebagai calon suami yang siap

mempertaruhkan dirinya untuk calon isterinya. (Nurhiatun, 2017)

Tahapan Mesejati

Mesejati berasal dari kata sejati yang artinya benar-benar “mesejati asal
lekan kate sejati artine tetu-tetu”. (Maulana, 2017) Dalam hal ini bahwa proses
mesejati ini harus dilaksanakan karena merarig dilakukan dengan secara diam-

diam sehingga masih menimbulkan suatu pertanyaan.

26



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

Dalam tahap proses mesejati ini setelah mempelai perempuan datang
ditempat persembunyian, maka keluarga pihak laki-laki berkumpul dan segera
memberikan permakluman kepada kepala dusun untuk segera mungkin
melanjutkan ke kepala desa. Kemudian kepala dusun dari pihak laki-laki
mengundang para tokoh-tokoh yang ada di dusun tersebut untuk
memusyawarahkan tindakan selanjutnya dalam penyelesaian proses merariq.
Tindakan pertama yang dilakukan adalah mengirim utusan kepada kepala desa
tempat tinggal si gadis untuk memberikan permakluman bahwa telah terjadi

proses pelarian.

Tahapan Selabar

Kata selabar sebagai bentuk tindak lanjut dari proses mesejati. Kata selabar
berasal dari kata selobor artinya penerang “kate selabar lekan kate selobor artine
penerang”. (Radiman, 2017) Dalam proses selabar dilakukan sesuai dengan
kesiapan pihak keluarga mempelai perempuan untuk menerima kedatangan
rombongan selabar.

Berdasarkan dengan hal ini, jika pada proses mesejati dilakukan untuk
memberitahukan proses merarig oleh pihak pemerintah. Maka, proses selabar
dilakukan dalam bentuk memberikan informasi yang lebih jelas terjadinya
proses merariq, mulai dari identitas calon pengantin secara jelas baik itu bibit,
bobot, dan bebetnya. Sehingga, proses selabar ini sebagai tahap awal silaturrahim

pihak keluarga laki-laki dengan pihak keluarga perempuan.
Tahapan Nuntut Wali

Setelah proses selabar dilakukan, pada hari yang telah ditentukan
keluarga calon mempelai laki-laki akan berkunjung kembali ke rumah mempelai
perempuan untuk membicarakan hari pelaksanaan pernikahan, Lalu M. Ihsan
mengatakan bahwa masyarakat di Desa Padamara dalam proses nuntut wali ini
yang dibicarakan adalah hari baik untuk melaksanakan akad nikah “masyarakat
lek Dese Padamara dalam proses nuntut wali nu sak te bicaan jelo solah ji pelaksanaan
akad nikah” .(Thsan, 2017)

Dalam proses nuntut wali ini sebagai proses pengiriman utusan yang
terdiri dari seorang kiai, wali dan saksi. Soal adat nuntut wali ini berhubungan
dengan agama, secara agama Islam setelah sejati dan selabar diterima, maka harus
secepat mungkin kedua mempelai dinikahkan agar tidak terjadi hal-hal yang
tidak diinginkan timbul. Biasanya jika tidak ada persoalan yang ada, maka orang
tua calon mempelai perempuan segera untuk mengikrarkan penyerahan wali

untuk menikahkan putra putrinya.

Tahapan Ngawinan

27



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

Masyarakat Desa Padamara merupakan semua pemeluk agama Islam.
Maka, dalam pelaksanaan ngawinan harus segera dilaksanakan dengan ketentuan
agama dalam proses pelaksanaan perkawinan.

Maulana menjelaskan bahwa Ngawinan yaitu memberikan status hukum
sesuai dengan ketentuan agama kepada kedua mempelai, sehingga meraka
berdua dapat untuk bergaul dan berhubungan secara sah sebagai suami isteri
“ngawinan nu ngebeng status hukum sesuai kance ketentuan agame jok due mempelai,
sak ye kance due mauk ji bergaul kance berhubungan secare sah jari senine
semame”.(Maulana, 2017) Ngawinan ini secara umum diselenggarakan di rumah

mempelai laki-laki.
Tahapan Bait Janji

Setelah melakukan pernikahan secara agama bagi kedua mempelai,
proses selanjutnya melakukan proses perundingan secara adat sebagai
kelanjutan proses untuk menentukan waktu sorong serah ajikrama. Sorong serah
ajikrama merupakan puncak proses adat dari seluruh tahap proses perkawinan
dan yang bersifat menentukan.(Payasan, 2017)

Perundingan ini yang dinamakan dengan bait janji. Lalu Radiman
menjelaskan bahwa bait janji adalah suatu perundingan untuk menentukan
kapan waktu yang baik agar pekerjaan yang akan dilakukan juga baik “bait janji
nu terundingan ji nentuan piran waktu sak solah adekne pegawean sak gawek endah
solah. (Radiman, 2017) Dalam perundingan ini lebih condong pada perundingan
keluarga yang dihadiri oleh orang-orang yang ahli dalam menentukan waktu.

Dalam hal ini bahwa perundingan akan ditentukan besar dan kecilnya
acara yang dilakukan dan siapa saja yang akan diundang oleh kedua mempelai
dan waktu untuk menyelenggarakan acara tersebut tidak ditentukan, tapi
tergantung dari mufakat. Jika penyelesaian adat telah ditentukan, maka kedua

mempelai mulai mempersiapkan.

Tahapan Begawe

Menurut Bq. Nurhiatun, S. Pd. I. bahwa Begawe merupakan pesta atau
selamatan bagi masyarakat Desa Padamara. (Nurhiatun, 2017) Sedangkan
menurut H. Lalu Marzuan Kamaluddin bahwa Pesta perkawinan bagi pihak
laki-laki dinamakan dengan nanggap. Nanggap itu adalah pihak laki-laki yang
mengadakan pesta perkawinan dan dari pihak perempuan dinamakan ngadap.
Ngadap itu adalah kebanyakan biaya pesta berasal dari pihak laki-laki dan
semata-mata untuk menyambut kedatangan peserta sorong serah aji krama dari
pihak laki-laki.(Kamaluddin, 2017)

28



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

Proses begawe ini tidak memiliki patokan secara khusus terkait bentuk
dan tata cara pelaksanaannya secara adat perkawinan masyarakat Desa

Padamara, tapi proses ini sangat tergantung pada tingkat kemampuannya.

Tahapan Sorong Serah Aji Krama

Puncak acara dari serangkaian prosesi acara adat perkawinan pada
masyarakat Desa Padamara ialah sorong serah aji krama. Pelaksanaan sorong serah
aji krama ini sudah disepakati pada waktu pembicaraan bait janji. Kata sorong
serah aji krama yang di ambil dari dua asal kata yaitu sorong serah dan aji krama.
Sorong serah artinya serah terima, sedangkan aji krama terdiri dari dua kata aji
yang artinya nilai dan krama yang artinya adat, berarti aji krama artinya nilai adat.
Jadi sorong serah aji krama sebagai proses serah terima nilai adat yang sudah
dibiasakan. (Ishadi, 2017)

Selain pengertian sorong serah aji krama tersebut. Lalu M. Ihsan
berpendapat bahwa kata aji krama berasal dari dua kata yaitu, aji dan krama. Aji
artinya bapak dan krama artinya adat. Aji krama berarti bapaknya adat “aji krama
asal lekan due kate, aji kance krama. Aji artine bapak kance krama artine adat. Aji krama
berarti bapak ne adat” . (Ihsan, 2017)

Selain dua pengertian tersebut Maulana juga menjelaskan bahwa kata gji
krama berasal dari dua kata yaitu, aji dan krama. Aji artinya nilai dan krama
artinya adat, aji krama berarti nilai adat Aji Krama berarti sebuah lambang harga
diri dari pihak laki-laki dalam adat “aji krama asal lekan due kate, aji kance krama.
Aji artine nilai kance krama artine adat, aji krama berarti nilai adat. Aji krama sautu
lambang harge diri lekan pihak mame lek adat”. (Maulana, 2017) Berdasarkan dengan
hal ini bahwa makna acara dari sorong serah aji krama ini sebagai prosesi wisuda
atau peresmian terhadap dua mempelai yang sudah melakukan perkawinan.

Dalam upacara adat sorong serah aji krama ini dilakukan oleh kedua
mempelai, pihak laki-laki mengirimkan rombongan yang terdiri dari dua puluh
hingga tiga puluh orang untuk mendatangi pihak keluarga perempuan dengan
membawa barang-barang yang dinamakan gegawan untuk diserahkan kepada
pihak keluarga perempuan.

Rombongan dari pihak laki-laki yang dinamakan dengan penyorong dan
pihak perempuan yang akan menerima penyerahan yang dinamakan dengan
penanggap. Rombongan penyorong dipimpin oleh seorang pembayun dari pihak
laki-laki yang telah diberi hak penuh untuk sebagai pembicara dan sekaligus
sebagai wakil dari pihak keluarga.

Pembayun ini sebagai pemimpin rombongan dan akan didampingi oleh
seorang pisolo. Sebelum rombongan untuk masuk ke tempat upacara adat

dilakukan pisolo ini bertugas untuk menanyakan tentang kesiapan pihak

29



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

penerima untuk menerima kedatangan rombongan yang akan menyerahkan
gegawan. Jika pihak penerima belum siap maka pisolo akan kembali dan meminta
kepada penyorong untuk menunggu, tapi jika pihak penerima sudah siap maka
rombongan penyorong langsung diizinkan memasuki tempat upaca adat. setelah
diizinkan masuk, selanjutnya tugas pembayun untuk memulai pembicaraan dan
menerangkan maksud dari kedatangannya untuk memohon menyelesaikan adat
perkawinan yang sudah berlangsung. Setelah melakukan perdebatan antara
kedua pihak sampai menemukan kesepakatan dan keputusan. Semua
pembicaraan ini menggunakan tembang dalam bahasa Jawa kuno campuran
bahasa Sasak.

Tahapan Nobat

Nobat merupakan pelaksanaan acara pernikahan secara adat, dalam
pelaksanaan ini dihadiri oleh seluruh pihak keluarga kedua mempelai yang
dipimpin oleh seorang kyai adat. (Jamali, 2017) Berdasarkan dengan hal ini
bahwa dalam pembacaan nobat oleh kedua mempelai yang dipandu oleh kyai
adat adalah pembacaan istighfar, pernyataan tobat dengan bahasa Sasak,
pengucapan kalimat syahadat dan setelah melakukan pembacaan nobat tersebut,
maka kyai adat menikahkan kedua mempelai, setelah itu kiai akan membacakan

khutbah pernikahan dan dilanjutkan dengan do’a.

Tahapan Nyongkolan

Nyongkolan adalah kegiatan terakhir dari semua prosesi perkawinan.
Dalam nyongkolan ini semua anggota keluarga pihak mempelai laki-laki bersama
masyarakat berkunjung mendatangi rumah mempelai perempuan. (Jamali, 2017)
Kedua mempelai dalam nyongkolan ini bagaikan seorang raja dan ratu yang
diiringi oleh rakyatnya dan diiringi oleh musik kesenian tradisional Sasak yaitu

gendang beleq (gendang besar).
Tahapan Balik Lampak Naen

Balik lampak naen dilakukan antara dua hingga tiga hari setelah prosesi
sorong serah aji krama dan nyongkolan sudah selesai. Balik lampak naen adalah
prosesi terakhir kunjungan pihak laki-laki ke rumah pihak perempuan untuk
saling mengenal antara keluarga yang satu dengan yang lainnya. (Ishadi, 2017)
Kedua pengantin datang lagi kerumah orang tua si perempuan dengan personil
yang terbatas tanpa ada iring-iringan musik tradisional. Kedatangannya ini

semata-semata sebagai keluarga dan mempererat tali kekeluargaan.

Budaya Islam Dalam Tradisi Merariq Pada Masyarakat Desa Padamara

30



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

Akulturasi Budaya Islam Dengan Tradisi Merariq

Islam rahmatan lil alamin berfungsi sebagai pembawa rahmat bagi seluruh
semesta alam. Oleh karena itu, ajaran Islam pada dasarnya tidak akan
bertentangan dengan berbagai macam tradisi yang dibangun melalui kesadaran
dari hati nurani. Maka, ajaran Islam juga akan cocok dan relevan dengan tradisi
yang positif.

Dalam catatan sejarah, tidak ada agama satu pun yang datang kesuatu
tempat vakum dengan budaya. Setiap agama yang diturunkan oleh Allah
melalui para Nabi-Nya yang berada dalam ruang dan waktu. Setiap agama yang
datang pada manusia pasti akan bersentuhan dengan budaya lokal. Islam
sebagai insitusi, ketika datang pertama-tama juga bersentuhan dengan tradisi
Arab yang sering dikonotasikan sebagai jahiliyah. Begitu juga dengan Islam yang
datang di pulau Lombok yang bersentuhan langsung dengan kebudayaan pra
Islam.

Saat Islam masuk ke pulau Lombok masyarakat telah memiliki
kebudayaan yang mengandung nilai yang bersumber pada kepercayaan
aninisme dan dinamisme Hindu-Budha. Dengan masuknya Islam terjadinya
perpaduan antara unsur-unsur pra Hindu-Budha dan Islam.

Dalam pandangan Lalu M. Kamil Ishadi, S. Pd. I. tentang hubungan
antara Islam dengan budaya lokal di pulau Lombok bahwa adanya suatu
percanpuran antara Islam dengan budaya lokal dan hubungan antara Islam
dengan budaya lokal bukan suatu percampuran, tetapi sebagai proses saling
menerima dan memberi, sehingga membuat Islam memiliki corak yang khas
yaitu Islam Sasak. (Ishadi, 2017) Hal ini membuat Islam bisa untuk ramah dan
toleran terhadap berbagai budaya, seperti tradisi merarig.

Pada proses merarig terjadinya akulturasi antara budaya Islam dan
budaya lokal, seperti : Pertama. Melain. Dulu melaian memiliki makna melarikan
si gadis. Tapi sekarang makna melaian adalah menjemput si gadis. Kedua.
Mesejati. Dulu mesejati memiliki makna mengirim utusan keluarga laki-laki
terhadap keluarga perempuan. Tapi sekarang makna mesejati adalah
memberikan permakluman keluarga laki-laki terhadap keluarga perempuan.
Ketiga. Selabar. Dulu selabar memiliki makna memberikan informasi keluarga
laki-laki kepada keluarga perempuan. Tapi sekarang makna selabar adalah
silaturrahim awal keluarga laki-laki terhadap keluarga perempuan. Keempat.
Nuntut Wali. Dulu nuntut wali memiliki makna mengambil wali. Tapi sekarang
makna nuntut wali adalah menjemput wali. Kelima. Ngawinan. Dulu ngawinan
memiliki makna mempersatukan kedua mempelai. Tapi sekarang makna
ngawinan adalah memberikan status secara sah kepada kedua mempelai.

Keenam. Bait Janji. Dulu bait janji memiliki makna perundingan. Tapi sekarang

31



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

makna bait janji adalah musyawarah. Ketujuh. Begawe. Dulu begawe memiliki
makna pesta. Tapi sekarang makna begawe adalah selamatan. Kedelapan. Sorong
Serah Aji Krama. Dulu sorong serah aji krama memiliki makna acara adat. Tapi
sekarang sorong serah aji krama adalah serah terima secara adat. Kesembilan.
Nobat. Dulu nobat memiliki makna mempersatukan kedua mempelai. Tapi
sekarang makna ngawinan adalah memberikan status secara sah kepada kedua
mempelai. Kesepuluh. Nyongkolan. Dulu nyongkolan memiliki makna iring-
iringan. Tapi sekarang makna nyongkolan adalah berkunjung kerumah mempelai
perempuan. Kesebelas. Balik Lampak Naen. Dulu balik lampak naun memiliki
makna kunjungan pihak laki-laki ke rumah pihak perempuan. Tapi sekarang
makna balik lampak naen adalah mempererat tali kekeluargaan.

Secara eksistensi, Islam sangat dipengaruhi oleh lingkungan sosial
ditempat ia tumbuh dan berkembang. Hal ini Islam mewarnai berbagai ritual
dan tradisi yang dilakukan oleh masyarakat Desa Padamara.

Tradisi merariq sebagai budaya lokal yang telah berakulturasi dengan
nilai-nilai Islam, tradisi merarig ini mengandung ajaran Islam yang telah
mentradisi dan membudaya di tengah-tengah kehidupan masyarakat yang
sudah melebur dalam tradisi masyarakat Desa Padamara. Dalam pelaksaan
tradisi merariq ini tidak hanya sebagai transformasi suatu budaya dari generasi
ke generasi untuk melestarikan tradisi nenek moyang, tetapi lebih dari itu di
dalamnya penuh dengan makna dan terdapat penerapan nilai-nilai Islam dalam
praktek kehidupan beragama, sosial dan budaya di tengah-tengah masyarakat.

Implementasi nilai-nilai keislaman pada tradisi merarig pada masyarakat
Desa Padamara, yaitu. Pertama, nilai akidah yang diimplementasikan dalam
tradisi merarig yaitu keyakinan masyarakat terhadap Allah bahwa manusia
diciptakan berpasang-pasangan. Kedua, nilai syari’at adalah nilai ibadah yaitu
norma-norma yang mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhan, manusia
dengan manusia dan manusia dengan alam, nilai syari’at pada tradisi merarig
dilihat dari menyambung tali silaturrahim dan membangun tali kekeluargaan
melalui perkawinan bertujuan untuk bertakwa kepada Allah, dan. Ketiga, nilai
akhlak yaitu sikap dan perbuatan manusia terhadap Allah dan sesama manusia.
(Kamaluddin, 2017) Berdasarkan hal ini, Islam telah mengatur dengan
sedemikian rupa dalam kehidupan beragama dan kehidupan sosial dalam
pokok-pokok ajaran Islam.

Dalam kehidupan masyarakat Desa Padamara tidak terlepas dengan
agama karena semua masyarakat Desa Padamara beragama Islam. Menurut H.
Lalu Marzuan Kamaluddin (Kamaluddin, 2017) dalam tradisi merariq terdapat

unsur-unsur Islam, seperti : Kedua mempelai yang menikah, Wali nikah, Saksi,

32



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

Akad nikah atau ijab kabul sesuai dengan ajaran agama Islam, Akad nikah atau

ijab kabul secara adat, dan Mahar.

Pola Pikir Religius Dalam Hubungan Sosial Masyarakat Desa Padamara

Dalam menjalin hubungan dengan sesama manusia, masyarakat suku
Sasak selalu berpegang teguh kepada keyakinan kepada Tuhan Yang Maha Esa
yang telah menciptakan semua manusia. Dalam hal ini semua manusia adalah
makhluk Tuhan Yang Maha Esa yang telah membuahkan sikap untuk selalu
berbuat baik kepada sesama manusia.

Hubungan antara nilai-nilai Islam dengan kebudayaan masyarakat suku
Sasak sedemikian dekat, sehingga dalam masyarakat suku Sasak konsep yang
berkembang yaitu bukan orang Sasak kalau bukan Islam “endekne dengan Sasak
lamun endekne Islam”. (Ishadi, 2017) Oleh karena itu, dalam memelihara
hubungan yang baik dan harmonis dengan sesama manusia harus selalu
mengutamakan sikap yang terpuji, seperti jujur, setia, berani, berbuat baik antar
sesama, menghindari sifat-sifat yang terlarang.

Menanamkan sifat-sifat yang baik sesuai dengan norma susila
masyarakat ini mulai sejak dalam kandungan hingga kembali ke alam bakaq.
Proses tradisi merariq yang dilaksanakan dalam kehidupan masyarakat suku
Sasak khususnya di Desa Padamara yang tetap berpegang teguh pada norma-
norma agama Islam.

Dalam pelaksanaan proses tradisi merariq yang terdapat berbagai
tahapan-tahapan proses yang telah diuraikan di atas. Pada tahapan-tahapan
proses merariq ini terlihat adanya hubungan yang sangat dekat antara nilai-nilai
Islam dan budaya lokal dalam kehidupan bermasyarakat, seperti sikap gotong
royong antarindividu dalam masyarakat. Pada setiap tahapan-tahapan prosesi
merarig tetangga dan keluarga akan berkumpul untuk kerja bersama-sama secara
gotong royong mempersiapkan acara tersebut tanpa mengharapkan imbalan.

Lalu M. Kamil Ishadi, S. Pd. I menggap bahwa semua manusia
merupakan panjak neneq (hamba Tuhan) yang telah membuat tata nilai untuk
selalu berbuat baik terhadap sesama manusia, alam semesta adalah milik
bersama. Berdasarkan pandangan ini, dalam kehidupan masyarakat Desa
Padamara terlihat adanya hubungan yang sangat kental dengan nilai
kebersamaan dan kekeluargaannya.

Sikap masyarakat Desa Padamara lebih cenderung pada segala sesuatu
sebagai milik bersama untuk dipelihara dan dimanfaatkan secara bersama.
Dalam kenyataan seperti ini telah melahirkan sistem gotong royong dan saling

tolong menolong tanpa mengharapkan imbalan, sikap kebersamaan dan

33



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

kekeluargaan ini dapat dilihat dalam pelaksanaan semua tahapan-tahapan

proses merariq.

Nilai-Nilai Islam Dalam Tahapan-Tahapan Tradisi Merariq Pada
Masyarakat Desa Padamara

1. Perintah menikah

Perkawinan merupakan sunatullah untuk hidup secara berpasang-
pasangan “merariq nu sunnatullah ji idup bepasangan-pasangan”. (Ihsan, 2017)
Dalam hal ini bahwa pelaksanaan tradisi merarig yang dilakukan oleh
masyarakat Desa Padamara terdapat sebuah aturan yang dilakukan oleh laki-laki
sebelum membawa lari si gadis harus ada persetuju terhadap pelarian tersebut
tanpa ada unsur paksaan dan adanya ijab kabul secara agama yang menandakan
adanya perkawinan.

2. Larangan berzina

Pada zaman ini naluri seksual sulit untuk dibendung oleh manusia
dewasa, Islam telah menunjukkan perbedaan antara manusia dengan hewan
dalam naluri seksual melalui perkawinan, sehingga segala akibat negatif yang
ditimbulkan oleh penyaluran seksual secara tidak benar dapat dihindari sedini
mungkin “pade zaman ni naluri seksual sulit ji ne tebendung sik manusie dewase, Islam
wah nunjukkan perbedaan antare manusie kance binatang dalem naluri seksual lekan
merarig” . (Radiman, 2017) Oleh karena itu, masyarakat Desa Padamara tidak
memperbolehkan antara laki-laki dan perempuan untuk melakukan hubungan
intim seperti suami isteri sebelum menikah.

3. Sedekah

Sedekah adalah suatu yang diberikan oleh orang lain secara sepontan dan
sukarela tanpa mengharapkan imbalan dengan mengharapkan keridhaan Allah
“sedekah nu suatu sak te beng sik dengan lain secare sepontan kance sukarela tanpe
ngarapan imbalan kance ngarapan ridhaan Allah”. (Maulana, 2017) Dalam hal ini
pada tahapan-tahapan proses merarig tetangga dan keluarga akan memberikan,
seperti kayu bakar, kelapa, peralatan masak dan lain sebagainya.

4. Gotong royong

Manusia merupakan makhluk yang diciptakan oleh Allah dalam keadaan
bersuku-suku, berkelompok-kelompok, latar belakang yang berbeda-beda satu
dengan yang lainnya dan memiliki ciri khas masing-masing. Maka oleh karena
itu, manusia bukan makhluk yang bisa hidup sendiri dan bersifat apatis karena
manusia adalah makhluk sosial yang saling membutuhkan, saling melengkapi
dan hidup dengan rasa kebersamaan.

Pada tahapan-tahapan proses merarig ini terlihat adanya hubungan yang

sangat dekat antara nilai-nilai Islam dan budaya lokal dalam kehidupan

34



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

bermasyarakat, seperti sikap gotong royong antarindividu dalam masyarakat.
Pada setiap tahapan-tahapan prosesi merarig tetangga dan keluarga akan
berkumpul untuk kerja bersama-sama secara gotong royong mempersiapkan
acara tersebut tanpa mengharapkan imbalan “pade setiep tahapan-tahapan prosesi
merariq tetangge kance keluarge kumpul ji begawean bareng-bareng secare gotong
royong ji siapan acare nu tanpa ngarapan imbalan” . (Maulana, 2017)

5. Silaturrahim

Silaturrahim adalah menjalin hubungan kekerabatan karena manusia
sebagai makhluk sosial yang saling membutuhkan antar sesama. (Payasan, 2017)
Berdasarkan hal ini bahwa setiap manusia terikat dengan berbagai bentuk ikatan
dan hubungan seperti, hubungan emosional, sosial, ekonomi dan hubungan
kemanusiaan lain sebagainya

6. Memelihara martabat seorang wanita

Pernikahan sebagai benteng perlindungan karena dengan pernikahan
seorang perempuan akan mendapatkan hak-haknya dan ia akan memikul
kewajibannya dengan secara jelas dalam kehidupan sehari-hari, maka ia akan
mendapatkan martabat yang terhormat yang tidak dapat untuk dipermainkan
oleh orang lain. (Ishadi, 2017) Maka oleh karena itu, seorang perempuan yang
dinikahi secara sah akan mendapatkan perlindungan.

Perempuan yang terikat dalam pernikahan yang sah menjadi seorang
isteri tidak dapat diperlakukan secara semena-mena. Hal ini bahwa seorang
perempuan memiliki jaminan hukum yang jelas dan perlindungan sosial yang

tegas.

Nilai-Nilai Islam Dan Makna Simbol Dalam Perlengkapan Tahapan
Sorong Serah Aji Krama

Nilai-nilai sosial yang ada di dalam tahapan sorong serah aji krama melalui
penggambaran-penggambaran. Bagi nenek moyang suku Sasak pengungkapan
nilai-nilai filosofis dengan penggambaran-penggambaran melalui media, seperti
matahari, bulan, gunung, dan lain sebagainya. Dalam hal ini bahwa media
sebagai alternatif yang digunakan untuk pengungkapan makna yang tersirat
dalam penggambaran tersebut.

Dalam tahapan sorong serah aji krama tidak dapat terlepas dari nilai-nilai
agama dan sosial yang diungkapkan dengan penggambaran-penggambaran,
baik yang berbentuk benda maupun penggunaan bahasa. Bentuk penggambaran
yang ada di dalam tahapan sorong serah aji krama ini menggunakan media benda-
benda yang memiliki makna filosofis yang sangat tinggi. Makna filosofis yang
terkandung di dalam perlengkapan sorong serah aji krama sebagai berikut :

1. Aji Krama

35



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

Seperti yang telah dikemukakan bahwa aji krama merupakan nilai adat
yang diberikan kepada masyarakat sebagai suatu bentuk penghargaan terhadap
status sosial yang dimiliki. Dalam pembagian aji krama pada masyarakat suku
Sasak berdasarkan dengan pembagian tingkat stratifikasi sosial masyarakat.

Pembagian aji krama ini memiliki hubungan yang sangat erat dengan
masuknya Islam di pulau Lombok. Besarnya nilai aji krama yang berdasarkan
pada jumlah hitungan tasbih, yaitu 99, 66 dan 33. Pemberian aji krama dengan
nilai seperti ini sebagai bentuk penghargaan kepada kelompok-kelompok
masyarakat yang sesuai dengan fungsi di dalam masyarakat.

Pada dasarnya manusia itu sama, tetapi setiap masing-masing orang
memiliki fungsi dan tanggung jawab yang berbeda dalam masyarakat.
Berdasarkan hal ini pembagian aji krama diberikan secara berbeda-beda bagi
masing-masing kelompok masyarakat.

Pada awalnya gji krama dalam masyarakat suku Sasak terbagi menjadi
empat tingkatan sesuai dengan stratifikasi sosial masyarakat, yaitu tingkatan
raden = 99 dase wisakti/status, tingkatan permenak = 66 sawidag sawidagsi/enem dase
enem, tingkatan parawangsa = 33 katri dase katri/tigang dase tiga, dan tingkatan
jajar karang = 10.400 selakse samas. (Payasan, 2017) Adapun perhitungan nilai
Islam dari bentuk pembagian aji krama dapat dilihat pada tabel berikut : Tabel 4.1

Aji Krama Perhitu Jumlah
o ngan
99 9x9 = 8+1=9
81
66 6 x 6 = 3+6=9
36
33 3x 3 9

Nilai Islam yang ada dalam perhitungan pembagian aji krama tersebut
akan memiliki hasil akhir yang sama yaitu angka 9. Bagi masyarakat suku Sasak
angka 9 adalah nilai kemanusiaan dan angka 10 adalah nilai kesempurnaan yang
dimiliki oleh Allah. Hal ini pada dasarnya setiap manusia yang dilahirkan
dibumi adalah sama sebagai makhluk Allah yang diutus menjadi seorang
khalifah untuk mengatur kehidupan di atas dunia.

Masing-masing kelompok masyarakat telah diberikan kemampuan yang
berbeda-beda oleh Allah dalam pencapaian tingkat kemanusiaan, Lalu
Payasan memberikan gambaran sebagai berikut :

a. Dalam kehidupan sehari-hari kelompok masyarakat yang memiliki aji
krama 33 hanya mengurus kehidupan diri sendiri dan keluarganya dan

akan menerima semua kebijakan dan aturan-aturan dari pemimpin.

36



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

b. Dalam kehidupan sehari-hari kelompok masyarakat yang memiliki aji
krama 66 berfungsi sebagai pelaksanaan kebijakan dari pemimpin/raja.

c. Dalam kehidupan sehari-hari kelompok masyarakat yang memiliki aji
krama 99 mempunyai fungsi yang strategis sebagai penentu kebijakan dan
peraturan yang akan menentukan nasib rakyatnya.

Berdasarkan pembagian aji krama di atas, masyarakat Desa Padamara
hanya mewarisi pembagian aji krama 33 dan 10.400. pembagian aji krama pada
saat ini ditentukan pemakaiannya atas dasar kebijakan dan alasan-alasan yang
sesuai dengan kepatutan masyarakat dan semata-mata untuk menjaga
kemurnian warisan leluhur.

Aji krama terdiri dari tiga bagian, yaitu :

a. Sesirah

Kata sesirah berasal dari kata sirah artinya kepala. Sesirah melambangkan
jati diri dan nilai yang melekat pada pihak keluarga mempelai laki-laki secara
turun menurun “kate sesirah asal lekan kate sirah artine otak. Sesirah ngelambang jati
diri kance nilai sak melekat lek pihak keluarge mempelai mame secare turun menurun”.
(Ihsan, 2017) Biasanya sesirah ditandai dengan benda, seperti emas, perak,
perunggu dan logam mulia yang disesuaikan dengan status sosial pihak
keluarga mempelai laki-laki.

b.  Napak lemah

Napak lemah berasal dari dua kata, yaitu napak artinya kaki dan lemah
artinya tanah. Nampak lemah berarti menginjakkan kaki di tanah, napak lemah
merupakan simbol keberadaan manusia sebagai khalifah di muka bumi.(
Kamaluddin, 2017)

Manusia diciptakan oleh Allah di muka bumi tidak hanya mencari makan
untuk bertahan hidup karena manusia satu-satunya makhluk yang memiliki
akal, sebenarnya manusia membutuhkan lebih dari sekedar untuk bertahan
hidup. Manusia juga membutuhkan kedamaian, perlindungan, penghargaan dan
aktualisasi diri dari potensi-potensi yang dimiliki.

Akan tetapi manusia dalam melaksanakan eksistensinya sebagai khalifah
di muka bumi dianjurkan untuk selalu mengingat asal usulnya penciptaannya
yaitu tanah. Dalam hal ini, masyarakat Desa Padamara juga dianjurkan untuk
selalu mengingat kematian, sehingga tuntunan ini akan menjadi pegangan bagi
masyarakat Desa Padamara dalam berbuat dan tingkah laku. Nilai filosofis yang
terdapat dalam napak lemah merupakan implementasi dari tujuan agama.

C. Olen-olen

Kata olen-olen berasal dari kata len-len artinya berbeda. Olen-olen terdiri
atas sejumlah kain yang diikat dengan selendang dan diletakkan pada sebuah

peti. Makna dari olen-olen adalah bagi masyarakat suku Sasak yang mendiami

37



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

pulau Lombok hidup secara berkelompok-kelompok dan status sosial yang
bertingkat-tingkat. Akan tetapi masyarakat suku Sasak tetap berada dalam satu
kesatuan dengan ikatan secara kekeluargaan.(Jamali, 2017)

2. Gegawan

Selain aji krama dalam pelaksanaan sorong serah aji krama dilengkapi
dengan benda-benda yang disebut dengan gegawan. Gegawan memiliki makna
sebagai barang-barang bawaan dan gegawan terdiri atas :

a.  Salin dede

Kata salin dede berasal dari dua kata yaitu salin artinya mengganti dan
dede artinya mengasuh. Jadi arti dari salin dede adalah mengganti untuk
mengasuh. Makna dari salin dede dalam pelaksanaan sorong serah aji krama
sebagai serah terima tanggung jawab dari pihak keluarga mempelai perempuan
kepada suaminya karena sejak lahir hingga saat menikah adalah tanggung jawab
orang tuanya dan setelah si gadis menikah maka menjadi tanggung jawab
suaminya. (Jamali, 2017)

Berdasarkan hal ini, konsep pola pikir ini sebagai pengejawantahan dari
konsep Islam. Kita memahami konsep Islam yang mengajarkan bahwa jika
seorang wanita sudah menikah akan menjadi tanggung jawab seorang suami
untuk memberikan nafkah kepadanya.

b.  Pemecat sengkeng

Bentuk benda yang digunakan dalam pemecat sengkeng adalah anting
emas yang diletakkan di sebuah nampan kecil. (Nurhiatun, 2017) Bagi
masyarakat suku Sasak seorang wanita yang telah menikah tidak boleh lagi
untuk menggunakan anting sebagai perhiasannya.

c.  Penjaruman

Selain benda pemecat sekeng yang digunakan dalam sorong serah aji krama

terdapat juga benda penjaruman seperti jarum dan benang.
d.  Pelengkak

Pelengkak merupakan denda yang dikenakan kepada pihak pengantin
laki-laki yang telah menikahkan seorang gadis memiliki kakak yang belum
menikah “pelengkak nu dende sak te bakatan jok pihak penganten mame sak wah
nikahan nine bedoe kakak sak ndekman nikah” .(radiman, 2017)

e.  Babas kuta

Babas kuta merupakan denda yang wajib untuk dibayar oleh pihak
pengantin laki-laki karena kehadiran mereka dalam pelaksanaan sorong serah aji
krama dan nyongkolan telah membuat keramaian dan kegaduhan “babas kuta nu
dende sak wajib te bayar sik pihak penganten mame karne kehadiran ye pade dalem
pelaksanaan sorong serah aji krama kance nyongkolan wah piyak ramai kance gaduh”.
(Thsan, 2017)

38



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

f. Krama desa
Krama desa merupakan kewajiban yang harus ditanggung oleh pihak
pengantin laki-laki yang telah membawa lari seorang gadis dari desa untuk
dijadikan seorang isterinya “krama desa nu kewajiban sak harus te tanggung sik pihak
penganten mame sak wah jauk melaian nine lekan dese ji te jarian seninene”. (Ihsan,
2017)
g.  Korjiwa
Sama seperti krama desa, kor jiwa merupakan kewajiban yang harus
dibayar oleh pihak keluarga pengantin laki-laki sebagai bentuk ganti rugi kepada
kampung yang telah kehilangan salah satu warganya karena perkawinan “kor
jiwa nu kewajiban sak harus te bayar sik keluarge penganten mame jari bentuk ganti rugi
jok kampung sak wah telang salah sekeq warge ne karne merariq”. (Radiman, 2017)
h.  Pecanangan
Pecanangan merupakan tempat diletakkannya kapur, sirih, pinang,
gambir dan tembakau. Makanan bagi masyarakat suku Sasak adalah sarana
pembinaan solidaritas kelompok masyarakat yang sangat menonjol jika setiap
orang yang datang untuk bertamu akan dijamu dengan pecanangan (Nurhiatun,
2017) Hal ini sebagai sikap dan tingkah laku yang dibentuk oleh pandangan
hidup dan sistem nilai yang ada di dalam masyarakat atas dasar persaudaraan
dan kekeluargaan.
i. Lanjaran
Dalam pelaksanaan adat masyarakat suku Sasak, lajaran merupakan
perlengkapan yang harus selalu ada. Biasanya lanjaran dalam acara adat adalah
rokok yang terbuat dari tembakau yang dilapisi dengan daun jagung “lanjaran
nu perlengkapan sak harus selalu arak. Biasene lanjaran dalam acare adat nu
rokok sak te piyak lekan tembakau sak te lapis sik daun jagung”.(Maulana, 2017)
j- Pemegat
Pemegat adalah pemutus, Simbol pemegat adalah seikat uang bolong yang
digunakan setelah pembicaraan semua selesai dengan kata sepakat. Makna dari
pemegat merupakan perkawinan kedua mempelai sudah sah “pemegat nu pemetok.
Simbol pemegat nu iketan kepeng bolong sak te gunaan jerak raosan selapuk ne selesai sik
kate sepakat”. (Radiman, 2017) Ketika tali itu telah putus, maka segala persoalan
tidak boleh untuk diganggu gugat lagi di kemudian hari.

Pola Komunikasi Tokoh Agama Dalam Memasuki Nilai-Nilai Islam
Pada Tradisi Merariq

Budaya yang berkenaan dengan cara manusia hidup. Manusia belajar
berfikir, merasa, mempercayai dan mengusahakan apa yang patut menurut

budayanya, bahasa, persahabatan, kebiasaan makan, praktek komunikasi,

39



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

tindakan-tindakan sosial, kegiatan-kegiatan ekonomi, politik, teknologi, dan lain
sebagainya yang berdasarkan pada pola-pola budaya.

Budaya sebagai suatu konsep yang membangkitkan minat. Budaya
merupakan tatanan pengetahuan, pengalaman, kepercayaan, nilai, sikap, makna,
hirarki agama, waktu, peranan, hubungan ruang konsep alam semesta, objek-
objek materi dan milik yang diperoleh sebagian besar kelompok orang dari
generasi ke generasi melalui usaha individu dan kelompok. Dalam hal inj,
budaya akan menampakkan diri dalam pola-pola bahasa, tindakan penyesuaian
diri dan gaya komunikasi masyarakat yang tinggal disuatu lingkungan tertentu.

Komunikasi dan budaya tidak bisa untuk dipisahkan karena budaya
hanya akan menentukan siapa yang bicara dengan siapa, tentang apa yang
dibicarakan, bagaimana orang untuk memberikan pesan, makna yang ia miliki
untuk memberikan pesan, kondisi untuk mengirim pesan, memperhatikan dan
menafsirkan pesan. Maka oleh karena itu, seluruh perilaku manusia sangat
tergantung pada budaya yang ditempati dan budaya sebagai landasan
komunikasi, jika budaya beraneka ragam, maka praktek komunikasi juga
beraneka ragam.

Komunikasi dan budaya mempunyai hubungan saling timbal balik antara
keduanya, budaya menjadi bagian dari perilaku berkomunikasi dan komunikasi
juga ikut serta dalam menentukan memelihara dan mengembangkan budaya.
Hal ini bahwa komunikasi menggunakan budaya untuk tetap hidup dari masa
ke masa dan budaya membantu untuk berkomunikasi lebih mudah dengan

orang satu budaya.

Pola Komunikasi Tokoh Agama Terhadap Masyarakat Desa Padamara
Dalam Memasuki Nilai-Nilai Islam Pada Proses Tradisi Merarig

Pola komunikasi sebagai bentuk atau model prosedur penyampaian
pesan dan pertukaran informasi antara komunikator dengan komunikan melalui
sistem lambang-lambang, tanda-tanda atau tingkah laku. Pola komunikasi juga
bisa diartikan sebagai prosedur penyampaian pesan melalui kode verbal
maupun nonverbal untuk mencapai suatu kebersamaan. Kode verbal dalam
pemakaiannya menggunakan bahasa. Bahasa sebagai seperangkat kata yang
telah disusun secara berrstruktur menjadi himpunan kalimat yang mengandung
arti. Sedangkan kode nonverbal dalam pemakaiannya disebut bahasa isyarat
atau bahasa diam (silent langunge). Berdasarkan hal ini bahwa pola komunikasi
sebagai penyampaian pesan dan ide dengan cara tertentu yang memiliki tujuan
untuk mengubah tingkah laku individu maupun kelompok.

Tokoh agama sangat berpengaruh dalam membentuk perilaku individu

dan masyarakat untuk mengikuti simbol-simbol yang dimunculkan pada tradisi

40



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

merariq. Masyarakat Desa Padamara memiliki Pola pikir yang berbeda-beda
karena berbagai kegiatan dan cara berkomunikasi yang dilakukan oleh tokoh
agama.

Menurut Bq. Nurhiatun, S. Pd. I. bahwa tokoh agama dalam memasukkan
nilai-nilai Islam pada Tradisi merarig melalui organisai pemuda untuk
memberikan pengetahuan tentang pentingnya nilai-nilai Islam untuk
dipertahankan pada proses tradisi merariq terhadap pemuda sebagai generasi
penerus. (Nurhiatun, 2017) Dalam hal ini tidak dapat untuk dilepakan peran
tokoh agama sebagai tokoh sentral dalam memberikan sebuah pemahaman
tentang hubungan agama dengan budaya terhadap masyarakat.

Tokoh agama harus mampu untuk berkomunikasi dengan secara baik
dalam memberikan pesan kepada masyarakat dengan tujuan agar pola pikir
masyarakat bisa berubah. Hal ini bahwa tokoh agama sudah mampu
membangun komunikasi dengan masyarakat.

Masyarakatpun dapat membaca nilai pesan yang disimbolkan oleh tokoh
agama sebagai bentuk untuk mengajak dan menyuruh pada perubahan yang
lebih positif terhadap masyarakat. Menurut Bq. Nurhiatun, S. Pd. I. bahwa tokoh
agama dalam mengajak masyarakat untuk membangun perilaku yang lebih baik
sesuai dengan nilai-nilai Islam dalam tradisi merarig seperti tokoh agama
mengajak masyarakat untuk gotong royong, menjaga tali silaturrahim, dan
saling membantu tanpa mengharapkan imbalan, dan lain sebagainya.
(Nurhiatun, 2017) Dalam hal ini bahwa tindakan yang dilakukan oleh tokoh
agama ini telah dibuktikan melalui pendekatan secara individu maupun
kelompok dengan menggunakan budaya dan organisasi pemuda sebagai
medianya. Sehingga masyarakat dapat melaksanakan dengan baik yang
disampaikan oleh tokoh agama dengan simbol dan pesan yang terkandung pada
tradisi merariq.

Di Desa Padamara ini mengalami perubahan yang sangat pesat saat
tokoh agama mampu memberikan sebuah perubahan terhadap masyarakat,
bahkan masyarakat sangat kental dengan keyakinan mereka. Tokoh agama
dalam menampilkan kemampuannya telah membawa perubahan yang benar-
benar signifikan dalam memasukkan nilai-nilai Islam pada tradisi merarig yang
ada di Desa Padamara.

Menurut Maulana bahwa tindakan yang dilakukan oleh tokoh agama
mendapatkan respon yang sangat positif dari masyarakat walaupun ada juga
masyarakat yang tidak merespon hanya sebagian kecil saja “tindakan sak telakuan
sik tokoh agame mauk respon sanget positif lekan masyarakat laguk arak endah
masyarakat sak ndek ngerespon hanya sebagian kodek doang”. (Maulana, 2017) Dalam
hal ini bahwa bagi tokoh agama dalam mengajak kebaikan adalah hal yang biasa

41



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

saat ada masyarakat tidak merespon dam tidak membuat tokoh agama mundur
untuk mengajak masyarakatnya agar selalu melestarikan budaya nenek moyang
dan untuk mempertahankan nilai-niali Islam pada budaya.

Perubahan dan perkembangan yang terjadi karena kemampuan
masyarakat dalam mengartikan simbol yang tersirat pada pesan yang
terkandung dalam proses tradisi merarig sebagai bentuk tindakan tokoh agama
untuk merubah pola pikir masyarakat dalam meningkatkan dan
mempertahankan nilai-nilai Islam pada tradisi merarig.

Menurut Maulana peran tokoh agama di Desa Padamara adalah :

“peran tokoh agama di Desa Padamara tidak hanya berperan pada
kalangan orang tua saja, tapi tokoh agama ini juga menyuruh kepada anaknya
agar masuk dalam kalangan pemuda untuk mendidik tentang kebudayaan dan
nilai-nilai Islam karena dengan menyuruh anaknya bagi tokoh agama lebih
gampang untuk mendekati para pemuda dan organisasi pemuda Desa
Padamara, seperti gendang beleq pemuda Desa Padamara, pelatihan tembang,
ikatan pemuda adat Desa Padamara, dll. Melalui organisasi ini menjadi suatu
usaha tokoh agama untuk memasukkan nilai-nilai Islam dalam kebudayaan
yang ada di Desa Padamara, seperti tradisi merariq salah satunya “Peran tokoh
agame lek Dese Pademare ndek hanya berperan pade kalangan dengan toak doang, laguk
tokoh agame ni nyuruk anakne agar tame dalem kalangan pemuda ji didik tentang
kebudayaan kance nilai-nilai Islam karene ne nyuruk anakne ji tokoh agame lebih
gampang untuk rapet pemuda kance organisasi pemuda, makruen gendang beleq pemuda
Desa Pademara, pelatihan tembang, ikatan pemuda adat Desa Padamara, dll. Lekan
organisasi ni jari suatu usahe tokoh agame ji tama nilai-nilai Islam dalem kebudayaan sak

arak lek Dese Pademara, makruen tradisi merariq salah satune””. (Maulana, 2017)

Dalam menentukan pola komunikasi yang tepat oleh tokoh agama
merupakan suatu keharusan, pola komunikasi yang terjadi dapat dilihat dalam
bentuk aktivitas tokoh agama dalam melakukan komunikasi, dimana pola
komunikasi tokoh agama banyak dipengaruhi oleh jaringan komunikasi.
Menurut Lalu M. Kamil Ishadi, S. Pd. I. bahwa :

“pola komunikasi tokoh agama dalam memasuki nilai-nilai Islam pada
tradisi merarig yang terjadi di Desa Padamara adalah Pertama. Tokoh agama
melakukan komunikasi secara interpersonal untuk mengeluarkan pemikirannya
agar bisa memberikan pengaruh kepada masyarakat. Kedua. Tokoh agama
melakukan komunikasi secara publik sebagai proses komunikasi yang dilakukan
oleh tokoh agama untuk memberikan pesan-pesan yang dismpaikannya kepada
khalayak. Ketiga. Tokoh agama melakukan komunikasi secara organisasi yang
dilakukan oleh tokoh agama dalam organisasi” (Ishadi, 2017)

42



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

Tokoh agama dengan berbagai cara untuk mencapai tujuannya agar
masyarakat dapat hidup dengan nilai-nilai Islam yang lebih baik dalam
kebudayaan. Tokoh agama dapat diterima oleh masyarakat karena makna yang
terkandung lebih mudah dipahami oleh masyarakat.

Aktifitas Komunikasi Dalam Proses Tradisi Merariq Pada Masyarakat
Desa Padamara

a. Situasi Komunikatif

Situasi komunikatif adalah pengambaran tempat pelaksanaan. Contohnya
gereja, pengadilan, kantor, pasar, stasiun, jalan, atau sekolah. Situasi bisa tetap
sama walaupun lokasinya berubah, seperti dalam kereta, bus, mobil, atau kelas.
Namun situasi juga dapat berubah dalam lokasi yang sama apabila aktivitas-
aktivitas yang berbeda berlangsung di tempat itu pada saat yang berbeda.

Menurut Lalu M. Kamil Ishadi, S. Pd. I. bahwa dalam proses tahapan
tradisi merarig masyarakat yang ada di Desa Padamara mulai dari tahapan
ngawinan, sorong serah aji krama, nobat, dan nyongkolan menciptakan situasi
komunikatif yang sangat sakral, hukum adat yang ketat, kondusif, keakraban,
dan kegembiraan. (Ishadi, 2017)

b. Peristiwa komunikatif

Peristiwa komunikatif atau keseluruhan perangkat komponen yang utuh
dimulai dengan tujuan umum komunikasi, topik umum yang sama, dan
melibatkan partisipasi yang secara umum menggunakan variasi bahasa yang
sama, mempertahankan fone yang sama, dan kaidah-kaidah yang sama untuk
interaksi, dalam setting yang sama. Sebuah partisipasi komunikatif dinyatakan
berakhir ketika terjadi perubahan partisipasi, adanya priode hening atau
perubahan posisi tubuh.

Pada proses tahap awal, jika laki-laki dan perempuan ini sudah serius
dan ingin menikah, maka dilakukanlah proses melaian yaitu laki-laki membawa
lari si gadis dan lalu disembunyikan di tempat persembunyian. (Jamali, 2017)
Dalam hal ini bahwa melaian memiliki makna sikap berani, kesatria, dan
bertanggung jawab demi si gadis yang ingin dinikahinya.

Setelah proses melaian berhasil selanjutnya adalah tahap mesejati bertujuan
untuk memberikan permakluman kepada kepala desa tempat tinggal si gadis
bahwa telah terjadi proses pelarian. Seiring dengan telah dilakukannya proses
mesejati, proses tahap selanjutnya yang dilakukan adalah selabar, nuntut wali.
(Jamali, 2017) Sebelum melakukan ngawinan secara agama, maka dilakukan

proses nuntut wali untuk meminta wali nikah kepada orang tua si gadis.

43



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

Setelah melakukan proses ngawinan dilanjutkan dengan proses bait janji
adalah suatu perundingan untuk menentukan waktu acara begawe, sorong serah
aji krama, nobat dan nyongkolan. Proses terakhir dari semua rangkaian yaitu balik
lampak naen adalah kunjungan kedua mempelai kerumah kedua orang tua si
perempuan dengan personil yang terbatas tanpa iring-iringan dan musik
tradisional. (Jamali, 2017) Kedatangan kedua mempelai kerumah orang tua si
gadis semata-mata sebagai keluarga dan mempererat tali kekeluargaan.

c¢. Tindak Komunikatif

Tindak komunikatif adalah fungsi interaksi tunggal seperti pernyataan
permohonan, perintah, ataupun perilaku nonverbal. Pada tradisi merariq di Desa
Padamara bentuk interaksi simbolik menggambarkan bentuk komunikasi atau
pemujaan kepada leluhur dan nenek moyang suku Sasak yang berperan sebagai
saksi jalannya rangkaian upacara pernikahan dari tahap awal hingga akhir,
Menurut Lalu Payasan bahwa :

“simbol-simbol yang digunakan untuk berinteraksi dengan masyarakat
Desa Padamara yang terlihat dalam tradisi merarig sebagai bentuk simbol yang
maknanya telah disepakati secara bersama-sama. bentuk simbol-simbol yang
digunakan pada proses tahapan tradisi merarig merupakan bentuk
pengaplikasian tata cara adat pernikahan suku Sasak di Desa Padamara yang

telah diatur oleh awig-awiq (aturan) setempat” (Payasan, 2017)

Simbol-simbol pada tradisi merarig di Desa Padamara terdapat pada
peristiwa-peristiwa komunikatif yang terjadi. Menurut Lalu Payasan bahwa
Simbol-simbol tersebut memiliki makna tersendiri yang dipahami secara
bersama, simbol-simbol dalam tradisi merarig di Desa Padamara. Seperti merarig,
pisuka dan gegawan, besantan tembang, kain putih, olen-olen, kain umbag, keris,
kepeng, nyongkolan, payung agung, gendang beleq, begibung, dan sungkeman.
(Payasan, 2017)

SIMPULAN

Akulturasi antara Islam dan budaya lokal dalam banyak hal yang
menjadi perhatian khusus terutama dikalangan masyarakat muslim. Sinkretis
antara dua entitas tersebut yang terakomodasi dalam kearifan lokal ketika
dikontekstualisasikan yang tentu akan memuat makna-makna secara universal,
sehingga masih diakui dan dijalani oleh kelompok masyarakat. Maka oleh
karena itu, studi ini mengenai tradisi merariq masyarakat suku Sasak di Desa

Padamara dengan muatan nilai-nilai Islam di dalamnya melalui pola komunikasi

44



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB

tokoh agama untuk mengakulturasi nilai-nilai Islam pada tradisi merariq untuk
membentuk tatanan sosial yang berdasarkan ajaran Islam.

Dari penelitian ini disimpulkan bahwa bahwa proses akulturasi budaya
Islam pada tradisi merarig melalui adanya pengaruh dari Hindu-Bali, adanya
penghormatan kaum laki-laki terhadap kaum perempuan, sedangkan
implementasi nilai-nilai Islam pada tradisi merarig melalui akidah, syari’at dan
akhlak, sedangkan unsur-unsur Islam pada tradisi dari kedua mempelai yang
menikah, wali nikah, saksi, akad nikah secara agama dan adat, dan mahar, dan
sedangkan nilai-nilai Islam yang ada pada tradisi merariq antara lain perintah
menikah, larangan berzina, sedekah, gotong royong, silaturrahim, memelihara
martabat wanita, tanggung jawab suami, manusia sebagai khalifah dan
membangun rasa kekeluargaan. Adapun pola komunikasi tokoh agama dalam
memasukkan nilai-nilai Islam pada tradisi merarig menggunakan dua media
yaitu budaya, organisasi pemuda dan masyarakat, sedangkan bentuk aktivitas
tokoh agama dalam melakukan komunikasi melalui komunikasi secara
interpersonal, publik dan organisasi, dan sedangkan aktivitas komunikasi pada
tradisi merariq, yaitu situasi komunikatif, pristiwa komunikatif, tindakan

komunikatif.

REFERENCES

(1)  Abdullah, Taufik. Agama dan Perubahan Sosial. Jakarta: PT. Rajawali,
1983.

(2) Ardianto, Elvinaro, Lukiati Komala, dan Siti Karlinah, Komunikasi Massa
Suatu Pengantar, Revisi. Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2007.

(3) Ariadi, Lalu Muhammad. Haji Sasak Sebuah Potret Dialektika Haji dan
Kebudayaan Lokal. Jakarta: Impressa, 2013.

(4) Bartholemew John Ryan. Alif Lam Mim : Kearifan Masyarakat Sasak.
Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001.

(6) Basriadi, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Perkawinan Beda Kelas
Muslim Sasak Lombok, Maraji”, Vol. 1, No. 2, Maret, 2015.

(6) Basyir, Ahmad Azhar. Hukum Perkawinan Islam. Yogyakarta: UII Press,
2004

(7)  Gafur, Abdul. “Peran Imam Dalam Penyelesaian Sengketa Perkawinan
Lari Di Makkasar”. Tesis-UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2010.

(8) Geertz, Cliffort. Abangan Santri dan Priyayi Dalam Masyarakat Jawa.
Jakarta: Pustaka Jaya, 1983.

(9) Ghani, Ruslan Abdul. “Mengarifi Tradisi Memaling Dalam Praktik
Merariq’ Masyarakat Sasak Lombok”, Schemata, Vol. 3, No. 2, Desember,
2014.

(10) Hagq, Hilman Syahrial, “Perkawinan Adat Merariq” Dan Tradisi Selabar
Di Masyarakat Suku Sasak”, Perspektif, Vol. XXI, No. 3, September, 2010.

45



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan
Vol. 21 No.1, Juni 2019: h.17-46

(11)

(12)

(13)

(14)
(15)

46

Jouwe, Musa Yan, dkk. “Pengaruh Peran Tiga Tungku (Tokoh
Pemerintah, Tokoh Adat, dan Tokoh Agama) Dalam Gaya
Kepemimpinan Terhadap Kinerja Aparat Kampung Di Kota Jayapura”,
Aplikasi Manajemen, Vol. 9, No. 1, Januari, 2011.

Koentjaraningrat. Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: PT. Rineka Cipta,
2015.

Ridwan Thahir, A. M., & Hagq, 1. (2017). (oSl 4 lgisas/s lgiilSatdd jeall 4 ki
HAsalls Audil] KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan, 10(2),
121-132.

Ritzer, George. Teori Sosiologi Modern. Jakarta; Prenada Media, 2005.
Saladin, Bustami. “Tradisi Merariq’ Suku Sasak Di Lombok Dalam
Perspektif Hukum Islam”, Al-Ihkam, Vol. 8, No. 1, Juni, 2013.



