
 
 

 

ISSN 1979-5572 (print) | ISSN 2541-6480 (online)  

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/kuriositas 
 

KURIOSITAS 
Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 

Volume 12  No.1, Juni 2019 Halaman  17-46 
 

  

Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi Merariq Masyarakat Suku 

Sasak, Lombok Timur, NTB. 

1
 Pascasarjana UIN Sunan Ampel Surabaya 

muammar@iainpare.ac.id 

 

 

ABSTRACT 

The purpose of this research is to find out the process of acculturation of Islamic 

culture in the Merariq tradition and the communication patterns of religious 

leaders in incorporating Islamic values in the Merariq tradition. The approach 

used in this research is ethnographic communication with qualitative type. The 

technique used is the method of interview, observation, and documentation. The 

research results obtained that the process of acculturation of Islamic culture in 

the Merariq tradition through the influence of Hindu-Bali, the respect of men for 

women, while the implementation of Islamic values in the Merariq tradition 

through aqidah, shari'ah and morals, while the elements Islamic elements in the 

tradition of the two married brides, marriage guardians, witnesses, religious and 

customary marriage contracts, and dowry, and while the Islamic values that exist 

in the Merariq tradition include marriage orders, prohibition of adultery, 

almsgiving, mutual cooperation, silaturrahim, maintaining the dignity of women, 

the responsibility of the husband, man as caliph and building a sense of kinship. 

The communication patterns of religious leaders in incorporating Islamic values 

in the Merariq tradition use two media namely culture, youth organizations and 

society. 

Keyword: merakiq, Aqidah, shari'ah, moral . 

 

ABSTRAK 

Tujuan peneltian ini adalah untuk mengetahui proses akulturasi budaya Islam 

pada tradisi merariq dan pola komunikasi tokoh agama dalam memasukkan nilai-

nilai Islam pada tradisi merariq. Adapun pendekatan yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah etnografi komunikasi dengan jenis kualitatif. Teknik yang 

digunakan adalah metode wawancara, observasi, dan dokumentasi. Hasil 

penelitian yang diperoleh bahwa proses akulturasi budaya Islam pada tradisi 

 

Daeng Sani Ferdiansyah
1

 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/kuriositas
mailto:muammar@iainpare.ac.id


Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

18  

merariq melalui adanya pengaruh dari Hindu-Bali, adanya penghormatan kaum 

laki-laki terhadap kaum perempuan, sedangkan implementasi nilai-nilai Islam 

pada tradisi merariq melalui akidah, syari’at dan akhlak, sedangkan unsur-unsur 

Islam pada tradisi dari kedua mempelai yang menikah, wali nikah, saksi, akad 

nikah secara agama dan adat, dan mahar, dan sedangkan nilai-nilai Islam yang 

ada pada tradisi merariq antara lain perintah menikah, larangan berzina, 

sedekah, gotong royong, silaturrahim, memelihara martabat wanita, tanggung 

jawab suami, manusia sebagai khalifah dan membangun rasa kekeluargaan. 

Adapun pola komunikasi tokoh agama dalam memasukkan nilai-nilai Islam 

pada tradisi merariq menggunakan dua media yaitu budaya, organisasi pemuda 

dan masyarakat. 

Kata kunci: merakiq, Aqidah, Syariah, Akhlak . 

 

PENDAHULUAN 

Islam sebagai agama kebudayaan dan peradaban besar dunia. (Jamalie, 

2014) Awal Islam masuk ke Indonesia pada abad ke-7, (Said, 2016) penyebaran 

Islam di Indonesia dilakukan dengan cara akulturasi. (Taufiq, 2013) Implikasi 

dari penyebaran Islam yang akulturatif ini adalah dimasukkannya unsur-unsur 

budaya ke dalam agama dan/atau agama bisa menjadi legitimasi dari budaya, 

(Ariadi, 2013) dan terus berkembang hingga kini. Islam telah memberikan 

sumbangsih terhadap keanekaragaman kebudayaan Nusantara. Islam tidak saja 

hadir dalam tradisi agung bahkan memperkarya pluralitas dengan islamisasi 

kebudayaan dan pribuminisasi Islam, (Abdullah, 2014) pada gilirannya banyak 

melahirkan tradisi-tradisi Islam. Berbagai warna Islam dari Aceh, Melayu, Jawa, 

Sunda, Sasak, Bugis dan lainnya. Tinggi rendahnya memberi corak yang sangat 

beragam menjadikan fungsi agama yang sudah diterima secara umum dari sudut 

pandang sosiologis. 

Segala sesuatu yang dimiliki oleh masyarakat tertentu sebagai kekayaan 

budaya yang mengandung kebijakan hidup dan nilai-nilai sosial budaya yang 

harus dilestarikan dan menjadi ciri khas daerah tersebut yang bersifat lokalitas. 

(Alus, 2014) Begitu halnya dengan Islam, penyesuaian Islam terhadap kearifan 

lokal tidak sampai menghilangkan arti penting dari kebudayaan itu sendiri, 

hanya saja dalam prakteknya bisa saja mengalami perubahan. 

Salah satu yang menjadikan penelitian tentang budaya lokal ini (seperti 

tradisi merariq) yangmenjadi ketertarikan tersendiri bagi peneliti karena Islam 

dapat menyesuaikan diri dengan kebudayaan pada kepercayaan tradisional 

karena datang lebih akhir dibandingkan dengan ajaran yang sudah ada seperti 

animisme, ajaran Hindu dan Budha yang akhirnya tercipta akulturasi 

kepercayaan, tapi dalam pelaksanaannya sesuai dengan ajaran Islam. 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 19 

Berangkat dari pemikiran di atas, kearifan lokal sebagai warisan budaya 

tidak akan terlepas dari aktifitas masyarakat yang lokalitas. Khususnya di 

Lombok, salah satu kegiatan atau tradisi yang dijumpai di sebagian masyarakat 

Sasak adalah tradisi merariq. Tradisi merariq tergolong dalam tradisi adat yang 

sudah lama dilakukan oleh masyarakat Sasak di Lombok bahkan masih 

dilaksanakan sampai sekarang. 

Di Indonesia terdapat berbagai bentuk perkawinan dan yang paling 

banyak dilakukan oleh masyarakat muslim Indonesia adalah dengan cara 

peminangan. Cara ini banyak dilakukan seperti, daerah Jawa dan Kalimantan. 

Akan tetapi ada juga yang melakukan dalam bentuk pelarian diri atau dalam 

termologi hukum adat disebut kawin lari. (Soekanto, 1986) Pada masyarakat 

Sasak, kawin lari dikenal dengan sebutan merariq. Kata kawin lari berarti lari. 

(Ghani, 2014) Bentuk perkawinan ini sampai sekarang masih dilakukan oleh 

sebagian masyarakat Sasak di pulau Lombok. Tetapi perkawinan merariq tidak 

hanya terdapat di daerah Lombok saja di daerah lain juga, seperti perkawinan 

munikdi Aceh Tengah tepatnya pada suku Gayo,(Ningsih dkk., 2016) 

Masyarakat Sasak (Haq, 2010) di pulau Lombok (Zhudi dkk, 2011) 

memiliki tradisi yang khas untuk memulai proses pernikahan secara adat. 

Berbeda dengan umumnya tradisi memulai pernikahan yang dilaksanakan 

masyarakat muslim, yaitu dengan khitbah atau melamar dan dengan kawin lari. 

Masyarakat muslim Sasak pada umumnya menggunakan tradisi merariq. 

Perkawinan merupakan suatu peristiwa penting dalam kehidupan suku 

Sasak. Seorang baru dianggap sebagai warga penuh dari suatu masyarakat 

apabila ia telah berkeluarga. Dengan demikian ia akan memperoleh hak-hak dan 

kewajiban baik sebagai warga kelompok kerabat ataupun sebagai warga 

masyarakat. Sebagaimana perkawinan dalam hukum Islam adalah suatu akad 

atau perikatan untuk menghalalkan hubunganantara laki-laki dan perempuan 

dalam rangka mewujudkan kebahagiaan hidup keluarga, yang diliputi rasa 

ketentraman serta kasih sayang dengan cara yang diridhai Allah. (Basyir, 2004) 

Perkawinan dalam pandangan masyarakat Sasak adalah untuk menjaga 

kelangsungan keturuan serta memelihara harta warisan, dalam hal ini dikenal 

lembaga perkawinan dalam kerabat sendiri. Selain itu, perkawinan juga 

bertujuan untuk menyatukan kedua keluarga mempelai. (Haq, 2010) Oleh karena 

itu, perkawinan bukan hanya sekedar urusan secara pribadi saja, tapi menjadi 

urusan kedua keluarga dan bahkan bisa juga menjadi urusan masyarakat. 

Selanjutnya apabila membahas perkawinan suku Sasak, tradisimerariq, 

yaitu membawa lari gadis oleh seorang pemuda untuk dijadikan sebagai seorang 

istrinya menjadi ciri khas suku Sasak, karena itu sering di artikan sebagai kawin 

lari. (Ali&Siradz, 1998) Tradisi merariq ini begitu mendarah daging dalam 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

20  

masyarakat, sehingga apabila ada orang ingin mengetahui status pernikahan 

seseorang, orang tersebut cukup bertanya apakah yang bersangkutan telah 

merariq atau belum. Merariq sebagai ritual memulai perkawinan merupakan 

fenomena yang sangat unik, dan mungkin hanya dapat ditemui di masyarakat 

suku Sasak Lombok, Nusa Tenggara Barat. 

Pernikahan dengan bentuk merariqmuncul dari pengaruh Hindu-Bali 

setelah melakukan invansi terhadap Lombok pada abad 17. Praktek kawin lari 

ditinjau dari dua sisi, yaitu. Pertama  orisinalitas kawin lari. Kawin lari (merariq) 

dianggap sebagai budaya produk lokal dan merupakan adat asli dari leluhur 

masyarakat Sasak yang sudah diperaktekkan oleh masyarakat sebelum 

datangnya kolonial Bali dan kolonial Belanda. (Saladin, 2013) Kedua. Ditinjau dari 

budaya Bali, analisis antropologi historis yang dilakukan Clifford Geertz dalam 

bukunya Internal Comention In Bali (1973) Hildred Geertz dalam tulisannya An 

Anthropology Of Religion And Magic (1975) dan James Boon dalam bukunya The 

Anthropological Ramance Of Bali (1977).( Bartholemew, 2001) 

Memperkuat pandangan akulturasi budaya Bali dan Lombok dalam 

merariq. Solichin Salam menegaskan bahwa peraktek kawin lari di Lombok 

merupakan pengaruh dari tradisi kasta dalam budaya Hindu-Bali. (Zuhdi dkk., 

2011) Berdasarkan kedua argumen tersebut tampak bahwa paham akulturasi 

merariq memiliki tingkat akulturasi yang lebih valid. Dari sini terjadi dua arus 

akulturasi kebudayaan antara nilai kebudayaan Bali dan nilai Islam objektifitas 

yang mana melahirkan realitas yakni merariq. 

Perjalan waktu yang sangat panjang beranekaragam pandangan para 

tokoh-tokoh agama dalam mengkaji ulang tentang tradisi merariq masyarakat 

suku Sasak di Lombokdengan tujuan untuk menggantikan yang kurang sesuai 

dengan nilai-nilai Islam atau untuk memperbaiki sebagian yang masih bisa 

untuk dipertahankan, para tokoh-tokoh agama ini mencoba mencari makna baru 

dalam tradisi ini, dengan mensesuaikan tingkat kehidupan masyarakat. (Jouwe 

dkk., 2011) 

Agen perubahan biasanya terdiri dari sosok yang berpengaruh di tengah 

masyarakat yang disebut tokoh atau pemimpin. Oleh karena itu, keberadaan 

pemimpin umat diperlukan baik sebagai imam dengan imamah dan umamahnya, 

rain, dengan ri’ayahnya ataupun qa’id dengan qiyadahnya.Dari pengertian ini 

kemudian secara garis besar dapat menggambarkan bahwa imam secara tidak 

langsung mempunyai fungsi sosial. Jika mengadopsi istilah Clifford Geertz 

tentang peran pemimpin agama terhadap masyarakat bahwa kiyai merupakan 

pemimpin kultural yang bersifat fleksibel. (Geertz, 1983) Jika melihat dari 

perkembangan Islam yang ada di Lombok serta pemimpin agama ini, apa yang 

disebutkan oleh Clifford Geertz tentang peran kiyai sebagai pemimpin, 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 21 

kepemimpinan layak untuk diberikan kepada posisi imam yang ada dalam 

struktur masyarakat di Lombok. 

Pada banyak kasus, peran tokoh agama dalam kehidupan masyarakat 

tidak hanya terbatas pada persoalan-persoalan yang menyangkut keagamaan. 

Namun di tengah kebudayaan juga, berbagai masalah sehari-hari menyangkut 

urusan rumah tangga, perjodohan, perekonomian, bahkan pengobatan sering 

menempatkan tokoh agama sebagai tumpuan harapan. (Gafur, 2010) Hal ini 

tentu saja akan melahirkan hubungan emosional antara tokoh agama dengan 

masyarakat yang diliputi dengan ketergantungan kepercayaan yang tidak perlu 

dipertanyakan lagi.Masyarakat Islam suku Sasak dengan sendirinya akan 

senantiasa berusaha untuk menyesuaikan pandangan hidup dan perilakunya 

dengan tokoh agama ini. 

Sehingga pada kasus proses perkawinan dengan sistem merariq, pada 

awalya prosesnya cukup panjang dan sangat berbelit-belit, dari mulai melarikan 

si gadis, problematika yang akan muncul dalam proses melarikan adalah 

terjadinya konflik diantara kedua belah pihak apabila pilihannya tidak sesuai 

dengan keinginan orang tua. Kemudian sejati, nyelabar,mbeit wali atau selabar, dan 

sorong serah. Problematika yang terjadi yaitu proses yang terlalu berbelat-belit 

dan proses yang sangat panjang dalam menemukan kesepakatan di antara kedua 

belah pihak, dan nyongkolan, problematika dalam proses ini adalah 

menggunakan minuman keras sebelum nyongkolan dan kadang-kadang 

menimbulkan perkelahian saat nyongkolan berlangsung, secara aktualisasi 

semakin berkurang. Salah satu langkah atau upaya untuk menekan tingkat 

permasalahan tersebut dengan cara mengoptimalkan peranan tokoh agama 

dalam memberikan pesan agar tidak terjadi hal tersebut, dimana tokoh agama 

merupakan panutan masyarakat yang bisa didengar dan dihormati akan tingkah 

laku serta himbauannya. Hal ini tidak berarti bahwa proses tradisimerariq 

tersebut sudah berhenti sama sekali, akan tetapi upacaranya tidak lagi seketat 

yang dulu, tidak sering terjadi konflik, tidak harus mengkomsumsi minuman 

keras, dan perbuatan atau perilaku masyarakat yang menyimpang lainnya. 

Adat istiadat adalah tata kelakuan yang kekal dan turun temurun dari 

generasi ke generasi berikut sebagai warisan. (Nasruddin, 2015) Tokoh agama 

dalam menyebarkan Islam dengan menggunakan tradisi lokal sebagaimana yang 

berlaku dalam masyarakat suku Sasak di Lombok dari pada mereka menentang 

atau merombak. Melalui tradisi inilah, mereka memasukkan nilai-nilai ajaran 

Islam. 

Hal ini membuat peneliti tertarik untuk mengkaji peran pola komunikasi 

tokoh agama yang beradadi Desa Padamara, Kecamatan Sukamulia, Kabupaten 

Lombok Timur-NTB. Baik tradisi merariq sebagai akulturasi Islam maupun 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

22  

alasan menggantikan hal-hal yang tidak sesuai dalam nilai-nilai ajaran Islam 

setempat terhadap tradisi tersebut, serta kemudian menjadi fokus dalam 

penelitian ini. 

PEMBAHASAN 

Pulau Lombok merupakan salah satu pulau yang termasuk dalam 

deretan pulau-pulau yang ada di Indonesia yang memanjang dari pulau 

Sumatera, Jawa, Bali dan Nusa Tenggara lainnya. Pulau Lombok terletak di 

sebelah Timur pulau Bali dan pulau Lombok terletak di sebelah Barat pulau 

Sumbawa. Suku Sasak adalah penduduk asli yang ada di pulau Lombok, 

sedangkan kelompok etnik lainnya seperti Makasar, Jawa, Bali, Sumbawa, 

Mbojo, Arab dan Cina adalah pendatang yang menyebar di pulau Lombok. 

(Payasan, 2017) 

Pulau Lombok bagaikan “laboratorium sosial” yang menyimpan banyak 

cerita untuk menggugah kesadaran intelektual banyak orang dan tak habis-habis 

untuk digali dan diarifi. Salah satunya tradisi yang unik dan masih kental di 

masyarakat Lombok yaitu tradisi merariq. 

Penggunaan kata kawin lari untuk tradisi atau upacara yang ada di Pulau 

Lombok secara umum telah banyak yang menggunakan kata tersebut, karena 

sesungguhnya pengertian merariq adalah melarikan, sama halnya seperti di 

Desa Padamara menamakan tradisinya dengan nama melaian yang artinya 

membawa lari si gadis dari rumahnya. 

Lalu M. Kamil Ishadi, S. Pd. I. menjelaskan bahwa melaian adalah 

membawa lari seorang perempuan yang sudah menjadi kemauan atau keinginan 

serta hubungan yang lama tanpa memberitahukan orang tua si gadis. (Ishadi, 

2017) Maulana juga menjelaskan bahwa merariq adalah membawa lari si gadis 

yang dicintai dan disayangi oleh laki-laki secara tanpa sepengetahuan orang tua 

si gadis.(Maulana, 2017) Dan sedangkan H. Lalu Marzuan Kamaluddin juga 

mengartikan bahwa merariq/melaian adalah membawa lari si gadis oleh laki-laki 

secara diam-diam tanpa sepengetahuan orang tua atau lingkungan sekitar rumah 

si gadis.(Kamaluddin, 2017) 

Dilihat dari beberapa pengertian tentang merariq yang dijelaskan di atas. 

Maka, dalam melakukan merariq ada beberapa hal yang harus diperhatikan, 

yaitu laki-laki yang membawa lari si gadis sesuai dengan keinginannya, sama-

sama menyukai tanpa ada dasar paksaan dari siapapun dan mengambil si gadis 

secara diam-diam tanpa sepengetahuan orang tua si gadis dan lingkungan 

sekitar rumah si gadis. 

Latar belakang masyarakat Desa Padamara melakukan tradisi merariq, 

yaitu : 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 23 

Adanya Pengaruh Dari Budaya Hindu-Bali 

Sebelum masuk pada latar belakang masyarakat Desa Padamara 

melakukan tradisi merariq, ada baiknya terlebih dahalu membahas tentang 

pengertian perkawinan secara umum. Perkawinan merupakan salah satu wujud 

eksistensi sosial manusia. Lembaga perkawinan sebagai tempat perkawinan dua 

anak manusia laki-laki dan perempuan menjadi pengikat dan menjadi wadah 

untuk saling mewujudkan impian dan idealisme hidup bersosial. 

Lalu M. Ihsan menjelaskan bahwa perkawinan ini merupakan sebuah 

proses bersatunya antara laki-laki dan perempuan atas dasar saling suka dan 

saling membutuhkan “perkawinan nu proses antare mame kance nine atas dasar saling 

mele kance saling butuhan”, (Ihsan, 2017) hal ini senada dengan yang dijelaskan 

oleh Lalu Radiman bahwa perkawinan adalah proses antara laki-laki dan 

perempuan saling menyatukan hati dan membangun keluarga yang harmonis 

“perkawinan nu antare mame kance nine saling nyatuan angen kance bangun keluarge 

sak harmonis”. (Radiman, 2017) 

Bagi masyarakat Desa Padamara memiliki makna yang sangat luas 

tentang perkawinan. Perkawinan bukan hanya sekedar untuk mempersatukan 

seorang laki-laki dengan perempuan, tetapi juga mempersatukan hubungan 

antara kedua keluarga pihak laki-laki dan perempuan.(Nurhiatun, 2017) Dalam 

hal ini perkawinan secara adat masyarakat Desa Padamara dilakukan tanpa 

melakukan lamaran tetapi dengan merariq, cara perkawinan ini sampai saat ini 

masih dilakukan oleh sebagian besar masyarakat Desa Padamara. 

Lalu Payasan menjelaskan latar belakang masyarakat Desa Padamara 

melakukan tradisi merariq dengan adanya pengaruh dari budaya Hindu-Bali 

bahwa : 

“saat itu Hindu-Bali berhasil menduduki pulau Lombok pada abad 17 M di 

bawah pemerintahan kerajaan Karang Asem di bawah pimpinan Raja Anak 

Agung. Tradisi merariq merupakan proses perkawinan yang diadopsi dari 

Hindu-Bali karena saat itu terjadinya insiden kekuasaan yang dilakukan oleh 

Hindu-Bali dengan cara semena-mena dalam memberikan sikap terhadap 

kaum perempuan suku Sasak, yaitu hanya sebagai pemuas nafsu saja, dari 

perlakuan ini muncul inisiatif dalam diri masyarakat suku Sasak terutama 

para pemudanya, dari pada para wanita suku Sasak ini diambil oleh orang-

orang Hindu-Bali untuk dijadikan gantinya maka lebih baik para pemuda 

suku Sasak yang membawa lari wanita suku Sasak untuk menyelamatkan 

dan dinikahinya”. (Payasan, 2017) 

Hal ini sejalan dengan yang dijelaskan oleh Lalu Ahmad Jamali, S. Pd. 

bahwa : 

“pernikahan dengan bentuk merariq muncul dari pengaruh Hindu-Bali. Pada 

waktu itu awalnya merariq merupakan sebuah bentuk kepedulian dan 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

24  

keberanian para pemuda suku Sasak untuk menyelamatkan para wanita suku 

Sasak dari perlakuan orang-orang Hindu-Bali yang semena-mena terhadap 

kaum wanita suku Sasak. Perkawinan adat Hindu-Bali yang digunakan saat 

itu juga adalah kawin lari, akan tetapi kawin lari pada saat ini di Bali hampir 

ditinggalkan oleh masyarakat. Berbeda dengan Bali, masyarakat suku Sasak 

masih mempertahankan adat kawin lari karena dalam kehidupan masyarakat 

suku Sasak, ketika proses merariq ini dilakukan maka memiliki suatu tanda 

“penghormatan” terhadap kaum perempuan.”.(Jamali, 2017) 

 

Berdasarkan dengan melihat fenomena waktu itu, antisipasi masyarakat 

suku Sasak sering mendorong anak wanitanya untuk lari bersama laki-laki yang 

dicintainya, antisipasi masyarakat suku Sasak waktu itu sebagai upaya untuk 

mempertahankan relasi endogamis daripada anak wanita mereka menjadi alat 

pemuas nafsu bagi penguasa saat itu. 

Tradisi merariq ini merupakan bagian dari kebudayaan dan kehidupan 

sosial masyarakat Lombok yang tidak dapat dilepaskan dari dikthonomi 

kebudayaan nusantara, yaitu tradisi kebudayaan Jawa yang dipengaruhi oleh 

filsafat Hindu-Budha dan tradisi kebudayaan Islam. Dari kedua aliran tersebut 

sejalan dengan yang dijelaskan oleh Lalu Ahmad Jamali S.Pd. mengatakan 

bahwa : 

“kebudayaan masyarakat yang ada di pulau Lombok ini dipengaruhi oleh 

budaya Hindu-Budha dan budaya Islam karena di Kota Mataram dan 

Cakranegara terdapat orang-orang penganut ajaran Hindu-Bali sebagai 

singkretis, sedangkan masyarakat Lombok sebagian besar pemeluk agama 

Islam dan tatanan sosial budaya masyarakat Lombok yang dipengaruhi oleh 

agama tersebut”. (Jamali, 2017) 

Berdasarkan temuan diatas bahwa pelaksanaan merariq merupakan 

adopsi masyarakat suku Sasak dari praktek budaya perkawinan Hindu-Bali. 

Kemampuan masyarakat suku Sasak untuk membuat inovasi yang baru, yaitu 

tradisi merariq menjadi bentuk identitas kebudayaan masyarakat suku Sasak 

berdasarkan pada ajaran Islam. Pada masyarakat Bali pada proses melarikan 

perempuan dengan secara otomatis menjadi akad perkawinan dan masyarakat 

suku Sasak proses ini sebagai awal rentetan proses dari perkawinan karena 

pelaksanaan akad nikah secara Islam menjadi suatu keharusan untuk 

dilaksanakan. 

Penghormatan Kaum Laki-Laki Kepada Kaum Perempuan 

Dalam kehidupan masyarakat di Desa Padamara ketika melakukan 

merariq ada suatu tanda “penghormatan” terhadap kaum perempuan. Sejalan 

dengan pemahaman ini Lalu Ahmad Jamali, S. Pd. mengatakan bahwa 

perempuan tidak bisa disamakan seperti barang yang bisa diminta-minta begitu 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 25 

saja tanpa ada suatu penghargaan yang layak bagi kaum perempuan. (Jamali, 

2017) Berdasarkan hal ini bahwa perempuan juga dapat menentukan pilihan 

yang akan menjadi pendamping hidupnya tanpa ada unsur paksaan dari orang 

lain. 

Merariq sebagai tradisi yang berlaku di masyarakat Desa Padamara yang 

memiliki alasan tersendiri. Ketika laki-laki membawa lari si gadis yang ia cintai 

dan sayangi. Maka pihak laki-laki ini ingin menunjukkan sikap keberanian, 

kesetiaan, mempertahankan harga diri, dan menunjukkan sikap bertanggung 

jawab sebagai calon suami yang siap mempertaruhkan dirinya untuk calon 

isterinya. (Nurhiatun, 2017) Hal ini juga menjadi tujuan dari perkawinan 

masyarakat Desa Padamara sendiri. 

Berdasarkan hal tersebut dalam pelaksanaan tradisi merariq di anggap 

proses perkawinan yang mutlak di lingkungan Desa Padamara dan mempunyai 

syarat-syarat tertentu, yaitu bagi perempuan harus bisa mengerjakan tugas 

rumah tangga agar ketika berumah tangga perempuan tersebut akan menjadi 

isteri yang mandiri dan tidak banyak bergantung pada suaminya, dan laki-laki 

yang siap untuk merariq harus bisa bertani karena mata pencarian masyarakat 

Padamara adalah bertani. Ketika laki-laki telah mahir dalam bidang pertanian, 

maka saat ia menjadi suami sudah bisa mencukupi kebutuhan keluarganya. 

Proses Tradisi Merariq Masyarakat Desa Padamara 

Seperti halnya masyarakat pada umumnya di Indonesia, masyakat Desa 

Padamara juga memiliki bentuk-bentuk budaya sendiri yang merupakan suatu 

perilaku masyarakatnya. Kebudayaan yang dimaksud disini seperti perilaku 

masyarakat, bahasa, sistem kepercayaan, upacara-upacara adat dan lain 

sebagainya. 

Sehingga dalam kehidupan masyarakat Desa Padamara dikenal adanya 

beberapa bentuk kebudayaan yang memiliki tahapan-tahapan penting bagi 

setiap individu dalam masa pertumbuhan dan perkembangan sejak sebelum 

lahir hingga mati. Kelahiran dan kematian adalah jenjang keberadaan manusia di 

dunia ini, di antara kelahiran dan kematian tersebut akan terciptanya suatu 

rangkaian-rangkaian peristiwa romantika kehidupan. 

Salah satu bentuk budaya masyarakat Desa Padamara yang menjadi 

tahapan dari upacara dan sampai saat ini masih dipertahankan seperti tradisi 

merariq. Tradisi merariq ini merupakan salah satu tradisi yang dilakukan secara 

turun-temurun oleh masyarakat di Desa Padamara. (Nurhiatun, 2017) 

Upacara tradisi merariq sebagai salah satu bentuk perilaku kebudayaan 

yang ada di masyarakat Desa Padamara. Terbuntuknya suatu masyarakat tidak 

ada lain dari sekumpulan keluarga-keluarga kecil. Setiap keluarga kecil dibentuk 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

26  

melalui perkawinan. Dengan kata lain masyarakat terbentuk dan berkembang 

melalui sekumpulan keluarga hasil dari sebuah perkawinan. 

Bagi masyarakat Desa Padamara. Perkawinan merupakan suatu hal yang 

sangat penting dan sakral. (Ishadi, 2017) Oleh karena itu, dalam pelaksanaan 

tradisi merariq oleh masyarakat Desa Padamara akan melalui beberapa tahapan 

prosesi, yaitu : 

Tahapan Melaian 

Melaian adalah membawa lari si gadis oleh laki-laki secara diam-diam 

tanpa sepengetahuan orang tua atau lingkungan sekitar rumah si gadis. 

(Kamaluddin, 2017) Dalam tindakkan melaian yang harus tetap berpatokan pada 

awiq-awiq (aturan) yang berlaku dalam masyarakat Desa Padamara akan 

dilakukan saat malam hari dari ba’da isya sampai jam 10.00 malam, dan akan 

disesuai dengan kesepakan antara laki-laki dengan perempuan pada waktu yang 

telah ditetapkan. 

Dalam hal ini, pihak wanita yang akan menentukan waktu pejemputan 

dan menunjukkan jalan yang paling aman untuk dilalui agar tidak diketahui 

oleh keluarganya. Dari pihak laki-laki yang akan menjemput si gadis tidak bisa 

terlepas dari norma kesusilaan untuk menjaga kesucian si gadis, maka dalam 

penjemputan ini pihak laki-laki mengutus beberapa orang laki-laki dan 

perempuan yang ia percaya untuk membawa mempelai perempuan ke tempat 

mempelai laki-laki. Fungsi dari wanita yang diutus untuk menjemput untuk 

menemani mempelai perempuan selama dalam perjalanan. Tapi biasanya wanita 

yang diutus masih saudara dekat dari pihak laki-laki. 

Dalam fase melaian ini menimbulkan ketegangan selama dalam perjalanan 

karena rasa khawatiran jika tindakan ini diketahui oleh pihak keluarga si gadis 

yang akan menyusul untuk merebut kembali si gadis, selama menunggu 

penyelesaian kedua belah pihak ini akan berada di tempat persembunyian dan 

kedua belah pihak tidak diperkenankan untuk berada di tempat umum. 

Melaian sebagai proses tahap awal tradisi merariq yang berlaku di 

masyarakat Desa Padamara yang memiliki makna filosofi yaitu, pihak laki-laiki 

ini ingin menunjukkan sikap keberanian, kesetiaan, mempertahankan harga diri, 

dan menunjukkan sikap bertanggung jawab sebagai calon suami yang siap 

mempertaruhkan dirinya untuk calon isterinya. (Nurhiatun, 2017) 

Tahapan Mesejati 

Mesejati berasal dari kata sejati yang artinya benar-benar “mesejati asal 

lekan kate sejati artine tetu-tetu”. (Maulana, 2017) Dalam hal ini bahwa proses 

mesejati ini harus dilaksanakan karena merariq dilakukan dengan secara diam-

diam sehingga masih menimbulkan suatu pertanyaan. 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 27 

Dalam tahap proses mesejati ini setelah mempelai perempuan datang 

ditempat persembunyian, maka keluarga pihak laki-laki berkumpul dan segera 

memberikan permakluman kepada kepala dusun untuk segera mungkin 

melanjutkan ke kepala desa. Kemudian kepala dusun dari pihak laki-laki 

mengundang para tokoh-tokoh yang ada di dusun tersebut untuk 

memusyawarahkan tindakan selanjutnya dalam penyelesaian proses merariq. 

Tindakan pertama yang dilakukan adalah mengirim utusan kepada kepala desa 

tempat tinggal si gadis untuk memberikan permakluman bahwa telah terjadi 

proses pelarian. 

Tahapan Selabar 

Kata selabar sebagai bentuk tindak lanjut dari proses mesejati. Kata selabar 

berasal dari kata selobor artinya penerang “kate selabar lekan kate selobor artine 

penerang”. (Radiman, 2017) Dalam proses selabar dilakukan sesuai dengan 

kesiapan pihak keluarga mempelai perempuan untuk menerima kedatangan 

rombongan selabar. 

Berdasarkan dengan hal ini, jika pada proses mesejati dilakukan untuk 

memberitahukan proses merariq oleh pihak pemerintah. Maka, proses selabar 

dilakukan dalam bentuk memberikan informasi yang lebih jelas terjadinya 

proses merariq, mulai dari identitas calon pengantin secara jelas baik itu bibit, 

bobot, dan bebetnya. Sehingga, proses selabar ini sebagai tahap awal silaturrahim 

pihak keluarga laki-laki dengan pihak keluarga perempuan. 

Tahapan Nuntut Wali 

Setelah proses selabar dilakukan, pada hari yang telah ditentukan 

keluarga calon mempelai laki-laki akan berkunjung kembali ke rumah mempelai 

perempuan untuk membicarakan hari pelaksanaan pernikahan, Lalu M. Ihsan 

mengatakan bahwa masyarakat di Desa Padamara dalam proses nuntut wali ini 

yang dibicarakan adalah hari baik untuk melaksanakan akad nikah “masyarakat 

lek Dese Padamara dalam proses nuntut wali nu sak te bicaan jelo solah ji pelaksanaan 

akad nikah”.(Ihsan, 2017) 

Dalam proses nuntut wali ini sebagai proses pengiriman utusan yang 

terdiri dari seorang kiai, wali dan saksi. Soal adat nuntut wali ini berhubungan 

dengan agama, secara agama Islam setelah sejati dan selabar diterima, maka harus 

secepat mungkin kedua mempelai dinikahkan agar tidak terjadi hal-hal yang 

tidak diinginkan timbul. Biasanya jika tidak ada persoalan yang ada, maka orang 

tua calon mempelai perempuan segera untuk mengikrarkan penyerahan wali 

untuk menikahkan putra putrinya. 

Tahapan Ngawinan 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

28  

Masyarakat Desa Padamara merupakan semua pemeluk agama Islam. 

Maka, dalam pelaksanaan ngawinan harus segera dilaksanakan dengan ketentuan 

agama dalam proses pelaksanaan perkawinan. 

Maulana menjelaskan bahwa Ngawinan yaitu memberikan status hukum 

sesuai dengan ketentuan agama kepada kedua mempelai, sehingga meraka 

berdua dapat untuk bergaul dan berhubungan secara sah sebagai suami isteri 

“ngawinan nu ngebeng status hukum sesuai kance ketentuan agame jok due mempelai, 

sak ye kance due mauk ji bergaul kance berhubungan secare sah jari senine 

semame”.(Maulana, 2017) Ngawinan ini secara umum diselenggarakan di rumah 

mempelai laki-laki. 

Tahapan Bait Janji 

Setelah melakukan pernikahan secara agama bagi kedua mempelai, 

proses selanjutnya melakukan proses perundingan secara adat sebagai 

kelanjutan proses untuk menentukan waktu sorong serah ajikrama. Sorong serah 

ajikrama merupakan puncak proses adat dari seluruh tahap proses perkawinan 

dan yang bersifat menentukan.(Payasan, 2017) 

Perundingan ini yang dinamakan dengan bait janji. Lalu Radiman 

menjelaskan bahwa bait janji adalah suatu perundingan untuk menentukan 

kapan waktu yang baik agar pekerjaan yang akan dilakukan juga baik “bait janji 

nu terundingan ji nentuan piran waktu sak solah adekne pegawean sak gawek endah 

solah. (Radiman, 2017) Dalam perundingan ini lebih condong pada perundingan 

keluarga yang dihadiri oleh orang-orang yang ahli dalam menentukan waktu. 

Dalam hal ini bahwa perundingan akan ditentukan besar dan kecilnya 

acara yang dilakukan dan siapa saja yang akan diundang oleh kedua mempelai 

dan waktu untuk menyelenggarakan acara tersebut tidak ditentukan, tapi 

tergantung dari mufakat. Jika penyelesaian adat telah ditentukan, maka kedua 

mempelai mulai mempersiapkan. 

Tahapan Begawe 

Menurut Bq. Nurhiatun, S. Pd. I. bahwa Begawe merupakan pesta atau 

selamatan bagi masyarakat Desa Padamara. (Nurhiatun, 2017) Sedangkan 

menurut H. Lalu Marzuan Kamaluddin bahwa Pesta perkawinan bagi pihak 

laki-laki dinamakan dengan nanggap. Nanggap itu adalah pihak laki-laki yang 

mengadakan pesta perkawinan dan dari pihak perempuan dinamakan ngadap. 

Ngadap itu adalah kebanyakan biaya pesta berasal dari pihak laki-laki dan 

semata-mata untuk menyambut kedatangan peserta sorong serah aji krama dari 

pihak laki-laki.(Kamaluddin, 2017) 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 29 

Proses begawe ini tidak memiliki patokan secara khusus terkait bentuk 

dan tata cara pelaksanaannya secara adat perkawinan masyarakat Desa 

Padamara, tapi proses ini sangat tergantung pada tingkat kemampuannya. 

Tahapan Sorong Serah Aji Krama 

Puncak acara dari serangkaian prosesi acara adat perkawinan pada 

masyarakat Desa Padamara ialah sorong serah aji krama. Pelaksanaan sorong serah 

aji krama ini sudah disepakati pada waktu pembicaraan bait janji. Kata sorong 

serah aji krama yang di ambil dari dua asal kata yaitu sorong serah dan aji krama. 

Sorong serah artinya serah terima, sedangkan aji krama terdiri dari dua kata aji 

yang artinya nilai dan krama yang artinya adat, berarti aji krama artinya nilai adat. 

Jadi sorong serah aji krama sebagai proses serah terima nilai adat yang sudah 

dibiasakan. (Ishadi, 2017) 

Selain pengertian sorong serah aji krama tersebut. Lalu M. Ihsan 

berpendapat bahwa kata aji krama berasal dari dua kata yaitu, aji dan krama. Aji 

artinya bapak dan krama artinya adat. Aji krama berarti bapaknya adat “aji krama 

asal lekan due kate, aji kance krama. Aji artine bapak kance krama artine adat. Aji krama 

berarti bapak ne adat”. (Ihsan, 2017) 

Selain dua pengertian tersebut Maulana juga menjelaskan bahwa kata aji 

krama berasal dari dua kata yaitu, aji dan krama. Aji artinya nilai dan krama 

artinya adat, aji krama berarti nilai adat Aji Krama berarti sebuah lambang harga 

diri dari pihak laki-laki dalam adat “aji krama asal lekan due kate, aji kance krama. 

Aji artine nilai kance krama artine adat, aji krama berarti nilai adat. Aji krama sautu 

lambang harge diri lekan pihak mame lek adat”. (Maulana, 2017) Berdasarkan dengan 

hal ini bahwa makna acara dari sorong serah aji krama ini sebagai prosesi wisuda 

atau peresmian terhadap dua mempelai yang sudah melakukan perkawinan. 

Dalam upacara adat sorong serah aji krama ini dilakukan oleh kedua 

mempelai, pihak laki-laki mengirimkan rombongan yang terdiri dari dua puluh 

hingga tiga puluh orang untuk mendatangi pihak keluarga perempuan dengan 

membawa barang-barang yang dinamakan gegawan untuk diserahkan kepada 

pihak keluarga perempuan. 

Rombongan dari pihak laki-laki yang dinamakan dengan penyorong dan 

pihak perempuan yang akan menerima penyerahan yang dinamakan dengan 

penanggap. Rombongan penyorong dipimpin oleh seorang pembayun dari pihak 

laki-laki yang telah diberi hak penuh untuk sebagai pembicara dan sekaligus 

sebagai wakil dari pihak keluarga. 

Pembayun ini sebagai pemimpin rombongan dan akan didampingi oleh 

seorang pisolo. Sebelum rombongan untuk masuk ke tempat upacara adat 

dilakukan pisolo ini bertugas untuk menanyakan tentang kesiapan pihak 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

30  

penerima untuk menerima kedatangan rombongan yang akan menyerahkan 

gegawan. Jika pihak penerima belum siap maka pisolo akan kembali dan meminta 

kepada penyorong untuk menunggu, tapi jika pihak penerima sudah siap maka 

rombongan penyorong langsung diizinkan memasuki tempat upaca adat. setelah 

diizinkan masuk, selanjutnya tugas pembayun untuk memulai pembicaraan dan 

menerangkan maksud dari kedatangannya untuk memohon menyelesaikan adat 

perkawinan yang sudah berlangsung. Setelah melakukan perdebatan antara 

kedua pihak sampai menemukan kesepakatan dan keputusan. Semua 

pembicaraan ini menggunakan tembang dalam bahasa Jawa kuno campuran 

bahasa Sasak. 

Tahapan Nobat 

Nobat merupakan pelaksanaan acara pernikahan secara adat, dalam 

pelaksanaan ini dihadiri oleh seluruh pihak keluarga kedua mempelai yang 

dipimpin oleh seorang kyai adat. (Jamali, 2017) Berdasarkan dengan hal ini 

bahwa dalam pembacaan nobat oleh kedua mempelai yang dipandu oleh kyai 

adat adalah pembacaan istighfar, pernyataan tobat dengan bahasa Sasak, 

pengucapan kalimat syahadat dan setelah melakukan pembacaan nobat tersebut, 

maka kyai adat menikahkan kedua mempelai, setelah itu kiai akan membacakan 

khutbah pernikahan dan dilanjutkan dengan do’a. 

Tahapan Nyongkolan 

Nyongkolan adalah kegiatan terakhir dari semua prosesi perkawinan. 

Dalam nyongkolan ini semua anggota keluarga pihak mempelai laki-laki bersama 

masyarakat berkunjung mendatangi rumah mempelai perempuan. (Jamali, 2017)  

Kedua mempelai dalam nyongkolan ini bagaikan seorang raja dan ratu yang 

diiringi oleh rakyatnya dan diiringi oleh musik kesenian tradisional Sasak yaitu 

gendang beleq (gendang besar). 

Tahapan Balik Lampak Naen 

Balik lampak naen dilakukan antara dua hingga tiga hari setelah prosesi 

sorong serah aji krama dan nyongkolan sudah selesai. Balik lampak naen adalah 

prosesi terakhir kunjungan pihak laki-laki ke rumah pihak perempuan untuk 

saling mengenal antara keluarga yang satu dengan yang lainnya. (Ishadi, 2017) 

Kedua pengantin datang lagi kerumah orang tua si perempuan dengan personil 

yang terbatas tanpa ada iring-iringan musik tradisional. Kedatangannya ini 

semata-semata sebagai keluarga dan mempererat tali kekeluargaan. 

 

Budaya Islam Dalam Tradisi Merariq Pada Masyarakat Desa Padamara 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 31 

Akulturasi Budaya Islam Dengan Tradisi Merariq 

Islam rahmatan lil alamin berfungsi sebagai pembawa rahmat bagi seluruh 

semesta alam. Oleh karena itu, ajaran Islam pada dasarnya tidak akan 

bertentangan dengan berbagai macam tradisi yang dibangun melalui kesadaran 

dari hati nurani. Maka, ajaran Islam juga akan cocok dan relevan dengan tradisi 

yang positif. 

Dalam catatan sejarah, tidak ada agama satu pun yang datang kesuatu 

tempat vakum dengan budaya. Setiap agama yang diturunkan oleh Allah 

melalui para Nabi-Nya yang berada dalam ruang dan waktu. Setiap agama yang 

datang pada manusia pasti akan bersentuhan dengan budaya lokal. Islam 

sebagai insitusi, ketika datang pertama-tama juga bersentuhan dengan tradisi 

Arab yang sering dikonotasikan sebagai jahiliyah. Begitu juga dengan Islam yang 

datang di pulau Lombok yang bersentuhan langsung dengan kebudayaan pra 

Islam. 

Saat Islam masuk ke pulau Lombok masyarakat telah memiliki 

kebudayaan yang mengandung nilai yang bersumber pada kepercayaan 

aninisme dan dinamisme Hindu-Budha. Dengan masuknya Islam terjadinya 

perpaduan antara unsur-unsur pra Hindu-Budha dan Islam. 

Dalam pandangan Lalu M. Kamil Ishadi, S. Pd. I. tentang hubungan 

antara Islam dengan budaya lokal di pulau Lombok bahwa adanya suatu 

percanpuran antara Islam dengan budaya lokal dan hubungan antara Islam 

dengan budaya lokal bukan suatu percampuran, tetapi sebagai proses saling 

menerima dan memberi, sehingga membuat Islam memiliki corak yang khas 

yaitu Islam Sasak. (Ishadi, 2017) Hal ini membuat Islam bisa untuk ramah dan 

toleran terhadap berbagai budaya, seperti tradisi merariq. 

Pada proses merariq terjadinya akulturasi antara budaya Islam dan 

budaya lokal, seperti : Pertama. Melain. Dulu melaian memiliki makna melarikan 

si gadis. Tapi sekarang makna melaian adalah menjemput si gadis. Kedua. 

Mesejati. Dulu mesejati memiliki makna mengirim utusan keluarga laki-laki 

terhadap keluarga perempuan. Tapi sekarang makna mesejati adalah 

memberikan permakluman keluarga laki-laki terhadap keluarga perempuan. 

Ketiga. Selabar. Dulu selabar memiliki makna memberikan informasi keluarga 

laki-laki kepada keluarga perempuan. Tapi sekarang makna selabar adalah 

silaturrahim awal keluarga laki-laki terhadap keluarga perempuan. Keempat. 

Nuntut Wali. Dulu nuntut wali memiliki makna mengambil wali. Tapi sekarang 

makna nuntut wali adalah menjemput wali. Kelima. Ngawinan. Dulu ngawinan 

memiliki makna mempersatukan kedua mempelai. Tapi sekarang makna 

ngawinan adalah memberikan status secara sah kepada kedua mempelai. 

Keenam. Bait Janji. Dulu bait janji memiliki makna perundingan. Tapi sekarang 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

32  

makna bait janji adalah musyawarah. Ketujuh. Begawe. Dulu begawe memiliki 

makna pesta. Tapi sekarang makna begawe adalah selamatan. Kedelapan. Sorong 

Serah Aji Krama. Dulu sorong serah aji krama memiliki makna acara adat. Tapi 

sekarang sorong serah aji krama adalah serah terima secara adat. Kesembilan. 

Nobat. Dulu nobat memiliki makna mempersatukan kedua mempelai. Tapi 

sekarang makna ngawinan adalah memberikan status secara sah kepada kedua 

mempelai. Kesepuluh. Nyongkolan. Dulu nyongkolan memiliki makna iring-

iringan. Tapi sekarang makna nyongkolan adalah berkunjung kerumah mempelai 

perempuan. Kesebelas. Balik Lampak Naen. Dulu balik lampak naun memiliki 

makna kunjungan pihak laki-laki ke rumah pihak perempuan. Tapi sekarang 

makna balik lampak naen adalah mempererat tali kekeluargaan. 

Secara eksistensi, Islam sangat dipengaruhi oleh lingkungan sosial 

ditempat ia tumbuh dan berkembang. Hal ini Islam mewarnai berbagai ritual 

dan tradisi yang dilakukan oleh masyarakat Desa Padamara. 

Tradisi merariq sebagai budaya lokal yang telah berakulturasi dengan 

nilai-nilai Islam, tradisi merariq ini mengandung ajaran Islam yang telah 

mentradisi dan membudaya di tengah-tengah kehidupan masyarakat yang 

sudah melebur dalam tradisi masyarakat Desa Padamara. Dalam pelaksaan 

tradisi merariq ini tidak hanya sebagai transformasi suatu budaya dari generasi 

ke generasi untuk melestarikan tradisi nenek moyang, tetapi lebih dari itu di 

dalamnya penuh dengan makna dan terdapat penerapan nilai-nilai Islam dalam 

praktek kehidupan beragama, sosial dan budaya di tengah-tengah masyarakat. 

Implementasi nilai-nilai keislaman pada tradisi merariq pada masyarakat 

Desa Padamara, yaitu. Pertama, nilai akidah yang diimplementasikan dalam 

tradisi merariq yaitu keyakinan masyarakat terhadap Allah bahwa manusia 

diciptakan berpasang-pasangan. Kedua, nilai syari’at adalah nilai ibadah yaitu 

norma-norma yang mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhan, manusia 

dengan manusia dan manusia dengan alam, nilai syari’at pada tradisi merariq 

dilihat dari menyambung tali silaturrahim dan membangun tali kekeluargaan 

melalui perkawinan bertujuan untuk bertakwa kepada Allah, dan. Ketiga, nilai 

akhlak yaitu sikap dan perbuatan manusia terhadap Allah dan sesama manusia. 

(Kamaluddin, 2017) Berdasarkan hal ini, Islam telah mengatur dengan 

sedemikian rupa dalam kehidupan beragama dan kehidupan sosial dalam 

pokok-pokok ajaran Islam. 

Dalam kehidupan masyarakat Desa Padamara tidak terlepas dengan 

agama karena semua masyarakat Desa Padamara beragama Islam. Menurut H. 

Lalu Marzuan Kamaluddin (Kamaluddin, 2017) dalam tradisi merariq terdapat 

unsur-unsur Islam, seperti : Kedua mempelai yang menikah, Wali nikah, Saksi, 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 33 

Akad nikah atau ijab kabul sesuai dengan ajaran agama Islam, Akad nikah atau 

ijab kabul secara adat, dan Mahar. 

Pola Pikir Religius Dalam Hubungan Sosial Masyarakat Desa Padamara 

Dalam menjalin hubungan dengan sesama manusia, masyarakat suku 

Sasak selalu berpegang teguh kepada keyakinan kepada Tuhan Yang Maha Esa 

yang telah menciptakan semua manusia. Dalam hal ini semua manusia adalah 

makhluk Tuhan Yang Maha Esa yang telah membuahkan sikap untuk selalu 

berbuat baik kepada sesama manusia. 

Hubungan antara nilai-nilai Islam dengan kebudayaan masyarakat suku 

Sasak sedemikian dekat, sehingga dalam masyarakat suku Sasak konsep yang 

berkembang yaitu bukan orang Sasak kalau bukan Islam “endekne dengan Sasak 

lamun endekne Islam”. (Ishadi, 2017) Oleh karena itu, dalam memelihara 

hubungan yang baik dan harmonis dengan sesama manusia harus selalu 

mengutamakan sikap yang terpuji, seperti jujur, setia, berani, berbuat baik antar 

sesama, menghindari sifat-sifat yang terlarang. 

Menanamkan sifat-sifat yang baik sesuai dengan norma susila 

masyarakat ini mulai sejak dalam kandungan hingga kembali ke alam bakaq. 

Proses tradisi merariq yang dilaksanakan dalam kehidupan masyarakat suku 

Sasak khususnya di Desa Padamara yang tetap berpegang teguh pada norma-

norma agama Islam. 

Dalam pelaksanaan proses tradisi merariq yang terdapat berbagai 

tahapan-tahapan proses yang telah diuraikan di atas. Pada tahapan-tahapan 

proses merariq ini terlihat adanya hubungan yang sangat dekat antara nilai-nilai 

Islam dan budaya lokal dalam kehidupan bermasyarakat, seperti sikap gotong 

royong antarindividu dalam masyarakat. Pada setiap tahapan-tahapan prosesi 

merariq tetangga dan keluarga akan berkumpul untuk kerja bersama-sama secara 

gotong royong mempersiapkan acara tersebut tanpa mengharapkan imbalan. 

Lalu M. Kamil Ishadi, S. Pd. I menggap bahwa semua manusia 

merupakan panjak neneq (hamba Tuhan) yang telah membuat tata nilai untuk 

selalu berbuat baik terhadap sesama manusia, alam semesta adalah milik 

bersama. Berdasarkan pandangan ini, dalam kehidupan masyarakat Desa 

Padamara terlihat adanya hubungan yang sangat kental dengan nilai 

kebersamaan dan kekeluargaannya. 

Sikap masyarakat Desa Padamara lebih cenderung pada segala sesuatu 

sebagai milik bersama untuk dipelihara dan dimanfaatkan secara bersama. 

Dalam kenyataan seperti ini telah melahirkan sistem gotong royong dan saling 

tolong menolong tanpa mengharapkan imbalan, sikap kebersamaan dan 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

34  

kekeluargaan ini dapat dilihat dalam pelaksanaan semua tahapan-tahapan 

proses merariq. 

Nilai-Nilai Islam Dalam Tahapan-Tahapan Tradisi Merariq Pada 

Masyarakat Desa Padamara 

1. Perintah menikah 

Perkawinan merupakan sunatullah untuk hidup secara berpasang-

pasangan “merariq nu sunnatullah ji idup bepasangan-pasangan”. (Ihsan, 2017) 

Dalam hal ini bahwa pelaksanaan tradisi merariq yang dilakukan oleh 

masyarakat Desa Padamara terdapat sebuah aturan yang dilakukan oleh laki-laki 

sebelum membawa lari si gadis harus ada persetuju terhadap pelarian tersebut 

tanpa ada unsur paksaan dan adanya ijab kabul secara agama yang menandakan 

adanya perkawinan.  

2. Larangan berzina 

Pada zaman ini naluri seksual sulit untuk dibendung oleh manusia 

dewasa, Islam telah menunjukkan perbedaan antara manusia dengan hewan 

dalam naluri seksual melalui perkawinan, sehingga segala akibat negatif yang 

ditimbulkan oleh penyaluran seksual secara tidak benar dapat dihindari sedini 

mungkin “pade zaman ni naluri seksual sulit ji ne tebendung sik manusie dewase, Islam 

wah nunjukkan perbedaan antare manusie kance binatang dalem naluri seksual lekan 

merariq” . (Radiman, 2017) Oleh karena itu, masyarakat Desa Padamara tidak 

memperbolehkan antara laki-laki dan perempuan untuk melakukan hubungan 

intim seperti suami isteri sebelum menikah. 

3. Sedekah 

Sedekah adalah suatu yang diberikan oleh orang lain secara sepontan dan 

sukarela tanpa mengharapkan imbalan dengan mengharapkan keridhaan Allah 

“sedekah nu suatu sak te beng sik dengan lain secare sepontan kance sukarela tanpe 

ngarapan imbalan kance ngarapan ridhaan Allah”. (Maulana, 2017) Dalam hal ini 

pada tahapan-tahapan proses merariq tetangga dan keluarga akan memberikan, 

seperti kayu bakar, kelapa, peralatan masak dan lain sebagainya. 

4. Gotong royong 

Manusia merupakan makhluk yang diciptakan oleh Allah dalam keadaan 

bersuku-suku, berkelompok-kelompok, latar belakang yang berbeda-beda satu 

dengan yang lainnya dan memiliki ciri khas masing-masing. Maka oleh karena 

itu, manusia bukan makhluk yang bisa hidup sendiri dan bersifat apatis karena 

manusia adalah makhluk sosial yang saling membutuhkan, saling melengkapi 

dan hidup dengan rasa kebersamaan. 

Pada tahapan-tahapan proses merariq ini terlihat adanya hubungan yang 

sangat dekat antara nilai-nilai Islam dan budaya lokal dalam kehidupan 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 35 

bermasyarakat, seperti sikap gotong royong antarindividu dalam masyarakat. 

Pada setiap tahapan-tahapan prosesi merariq tetangga dan keluarga akan 

berkumpul untuk kerja bersama-sama secara gotong royong mempersiapkan 

acara tersebut tanpa mengharapkan imbalan “pade setiep tahapan-tahapan prosesi 

merariq tetangge kance keluarge kumpul ji begawean bareng-bareng secare gotong 

royong ji siapan acare nu tanpa ngarapan imbalan”. (Maulana, 2017) 

5. Silaturrahim 

Silaturrahim adalah menjalin hubungan kekerabatan karena manusia 

sebagai makhluk sosial yang saling membutuhkan antar sesama. (Payasan, 2017) 

Berdasarkan hal ini bahwa setiap manusia terikat dengan berbagai bentuk ikatan 

dan hubungan seperti, hubungan emosional, sosial, ekonomi dan hubungan 

kemanusiaan lain sebagainya 

6. Memelihara martabat seorang wanita 

Pernikahan sebagai benteng perlindungan karena dengan pernikahan 

seorang perempuan akan mendapatkan hak-haknya dan ia akan memikul 

kewajibannya dengan secara jelas dalam kehidupan sehari-hari, maka ia akan 

mendapatkan martabat yang terhormat yang tidak dapat untuk dipermainkan 

oleh orang lain.  (Ishadi, 2017) Maka oleh karena itu, seorang perempuan yang 

dinikahi secara sah akan mendapatkan perlindungan. 

Perempuan yang terikat dalam pernikahan yang sah menjadi seorang 

isteri tidak dapat diperlakukan secara semena-mena. Hal ini bahwa seorang 

perempuan memiliki jaminan hukum yang jelas dan perlindungan sosial yang 

tegas. 

Nilai-Nilai Islam Dan Makna Simbol Dalam Perlengkapan Tahapan 

Sorong Serah Aji Krama 

Nilai-nilai sosial yang ada di dalam tahapan sorong serah aji krama melalui 

penggambaran-penggambaran. Bagi nenek moyang suku Sasak pengungkapan 

nilai-nilai filosofis dengan penggambaran-penggambaran melalui media, seperti 

matahari, bulan, gunung, dan lain sebagainya. Dalam hal ini bahwa media 

sebagai alternatif yang digunakan untuk pengungkapan makna yang tersirat 

dalam penggambaran tersebut. 

Dalam tahapan sorong serah aji krama tidak dapat terlepas dari nilai-nilai 

agama dan sosial yang diungkapkan dengan penggambaran-penggambaran, 

baik yang berbentuk benda maupun penggunaan bahasa. Bentuk penggambaran 

yang ada di dalam tahapan sorong serah aji krama ini menggunakan media benda-

benda yang memiliki makna filosofis yang sangat tinggi. Makna filosofis yang 

terkandung di dalam perlengkapan sorong serah aji krama sebagai berikut : 

1. Aji Krama 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

36  

Seperti yang telah dikemukakan bahwa aji krama merupakan nilai adat 

yang diberikan kepada masyarakat sebagai suatu bentuk penghargaan terhadap 

status sosial yang dimiliki. Dalam pembagian aji krama pada masyarakat suku 

Sasak berdasarkan dengan pembagian tingkat stratifikasi sosial masyarakat. 

Pembagian aji krama ini memiliki hubungan yang sangat erat dengan 

masuknya Islam di pulau Lombok. Besarnya nilai aji krama yang berdasarkan 

pada jumlah hitungan tasbih, yaitu 99, 66 dan 33. Pemberian aji krama dengan 

nilai seperti ini sebagai bentuk penghargaan kepada kelompok-kelompok 

masyarakat yang sesuai dengan fungsi di dalam masyarakat. 

Pada dasarnya manusia itu sama, tetapi setiap masing-masing orang 

memiliki fungsi dan tanggung jawab yang berbeda dalam masyarakat. 

Berdasarkan hal ini pembagian aji krama diberikan secara berbeda-beda bagi 

masing-masing kelompok masyarakat. 

Pada awalnya aji krama dalam masyarakat suku Sasak terbagi menjadi 

empat tingkatan sesuai dengan stratifikasi sosial masyarakat, yaitu tingkatan 

raden = 99 dase wisakti/status, tingkatan permenak = 66 sawidag sawidagsi/enem dase 

enem, tingkatan parawangsa = 33 katri dase katri/tigang dase tiga, dan tingkatan 

jajar karang = 10.400 selakse samas. (Payasan, 2017) Adapun perhitungan nilai 

Islam dari bentuk pembagian aji krama dapat dilihat pada tabel berikut : Tabel 4.1 

N

o 

Aji Krama Perhitu

ngan 

Jumlah 

1 99 9 x 9 = 

81 

8 + 1 = 9 

2 66 6 x 6 = 

36 

3 + 6 = 9 

3 33 3x 3 9 

 

Nilai Islam yang ada dalam perhitungan pembagian aji krama tersebut 

akan memiliki hasil akhir yang sama yaitu angka 9. Bagi masyarakat suku Sasak 

angka 9 adalah nilai kemanusiaan dan angka 10 adalah nilai kesempurnaan yang 

dimiliki oleh Allah. Hal ini pada dasarnya setiap manusia yang dilahirkan 

dibumi adalah sama sebagai makhluk Allah yang diutus menjadi seorang 

khalifah untuk mengatur kehidupan di atas dunia. 

Masing-masing kelompok masyarakat telah diberikan kemampuan yang 

berbeda-beda oleh Allah dalam pencapaian tingkat kemanusiaan, Lalu 

Payasan memberikan gambaran sebagai berikut : 

a. Dalam kehidupan sehari-hari kelompok masyarakat yang memiliki aji 

krama 33 hanya mengurus kehidupan diri sendiri dan keluarganya dan 

akan menerima semua kebijakan dan aturan-aturan dari pemimpin. 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 37 

b. Dalam kehidupan sehari-hari kelompok masyarakat yang memiliki aji 

krama 66 berfungsi sebagai pelaksanaan kebijakan dari pemimpin/raja. 

c. Dalam kehidupan sehari-hari kelompok masyarakat yang memiliki aji 

krama 99 mempunyai fungsi yang strategis sebagai penentu kebijakan dan 

peraturan yang akan menentukan nasib rakyatnya. 

Berdasarkan pembagian aji krama di atas, masyarakat Desa Padamara 

hanya mewarisi pembagian aji krama 33 dan 10.400. pembagian aji krama pada 

saat ini ditentukan pemakaiannya atas dasar kebijakan dan alasan-alasan yang 

sesuai dengan kepatutan masyarakat dan semata-mata untuk menjaga 

kemurnian warisan leluhur. 

Aji krama terdiri dari tiga bagian, yaitu : 

a. Sesirah 

Kata sesirah berasal dari kata sirah artinya kepala. Sesirah melambangkan 

jati diri dan nilai yang melekat pada pihak keluarga mempelai laki-laki secara 

turun menurun “kate sesirah asal lekan kate sirah artine otak. Sesirah ngelambang jati 

diri kance nilai sak melekat lek pihak keluarge mempelai mame secare turun menurun”. 

(Ihsan, 2017) Biasanya sesirah ditandai dengan benda, seperti emas, perak, 

perunggu dan logam mulia yang disesuaikan dengan status sosial pihak 

keluarga mempelai laki-laki. 

b. Napak lemah 

Napak lemah berasal dari dua kata, yaitu napak artinya kaki dan lemah 

artinya tanah. Nampak lemah berarti menginjakkan kaki di tanah, napak lemah 

merupakan simbol keberadaan manusia sebagai khalifah di muka bumi.( 

Kamaluddin, 2017) 

Manusia diciptakan oleh Allah di muka bumi tidak hanya mencari makan 

untuk bertahan hidup karena manusia satu-satunya makhluk yang memiliki 

akal, sebenarnya manusia membutuhkan lebih dari sekedar untuk bertahan 

hidup. Manusia juga membutuhkan kedamaian, perlindungan, penghargaan dan 

aktualisasi diri dari potensi-potensi yang dimiliki. 

Akan tetapi manusia dalam melaksanakan eksistensinya sebagai khalifah 

di muka bumi dianjurkan untuk selalu mengingat asal usulnya penciptaannya 

yaitu tanah. Dalam hal ini, masyarakat Desa Padamara juga dianjurkan untuk 

selalu mengingat kematian, sehingga tuntunan ini akan menjadi pegangan bagi 

masyarakat Desa Padamara dalam berbuat dan tingkah laku. Nilai filosofis yang 

terdapat dalam napak lemah merupakan implementasi dari tujuan agama. 

c. Olen-olen 

Kata olen-olen berasal dari kata len-len artinya berbeda. Olen-olen terdiri 

atas sejumlah kain yang diikat dengan selendang dan diletakkan pada sebuah 

peti. Makna dari olen-olen adalah bagi masyarakat suku Sasak yang mendiami 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

38  

pulau Lombok hidup secara berkelompok-kelompok dan status sosial yang 

bertingkat-tingkat. Akan tetapi masyarakat suku Sasak tetap berada dalam satu 

kesatuan dengan ikatan secara kekeluargaan.(Jamali, 2017)  

2. Gegawan 

Selain aji krama dalam pelaksanaan sorong serah aji krama dilengkapi 

dengan benda-benda yang disebut dengan gegawan. Gegawan memiliki makna 

sebagai barang-barang bawaan dan gegawan terdiri atas : 

a. Salin dede 

Kata salin dede berasal dari dua kata yaitu salin artinya mengganti dan 

dede artinya mengasuh. Jadi arti dari salin dede adalah mengganti untuk 

mengasuh. Makna dari salin dede dalam pelaksanaan sorong serah aji krama 

sebagai serah terima tanggung jawab dari pihak keluarga mempelai perempuan 

kepada suaminya karena sejak lahir hingga saat menikah adalah tanggung jawab 

orang tuanya dan setelah si gadis menikah maka menjadi tanggung jawab 

suaminya. (Jamali, 2017) 

Berdasarkan hal ini, konsep pola pikir ini sebagai pengejawantahan dari 

konsep Islam. Kita memahami konsep Islam yang mengajarkan bahwa jika 

seorang wanita sudah menikah akan menjadi tanggung jawab seorang suami 

untuk memberikan nafkah kepadanya. 

b. Pemecat sengkeng 

Bentuk benda yang digunakan dalam pemecat sengkeng adalah anting 

emas yang diletakkan di sebuah nampan kecil. (Nurhiatun, 2017) Bagi 

masyarakat suku Sasak seorang wanita yang telah menikah tidak boleh lagi 

untuk menggunakan anting sebagai perhiasannya. 

c. Penjaruman 

Selain benda pemecat sekeng yang digunakan dalam sorong serah aji krama 

terdapat juga benda penjaruman seperti jarum dan benang. 

d. Pelengkak 

Pelengkak merupakan denda yang dikenakan kepada pihak pengantin 

laki-laki yang telah menikahkan seorang gadis memiliki kakak yang belum 

menikah “pelengkak nu dende sak te bakatan jok pihak penganten mame sak wah 

nikahan nine bedoe kakak sak ndekman nikah”.(radiman, 2017) 

e. Babas kuta 

Babas kuta merupakan denda yang wajib untuk dibayar oleh pihak 

pengantin laki-laki karena kehadiran mereka dalam pelaksanaan sorong serah aji 

krama dan nyongkolan telah membuat keramaian dan kegaduhan “babas kuta nu 

dende sak wajib te bayar sik pihak penganten mame karne kehadiran ye pade dalem 

pelaksanaan sorong serah aji krama kance nyongkolan wah piyak ramai kance gaduh”. 

(Ihsan, 2017) 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 39 

f. Krama desa 

Krama desa merupakan kewajiban yang harus ditanggung oleh pihak 

pengantin laki-laki yang telah membawa lari seorang gadis dari desa untuk 

dijadikan seorang isterinya “krama desa nu kewajiban sak harus te tanggung sik pihak 

penganten mame sak wah jauk melaian nine lekan dese ji te jarian seninene”. (Ihsan, 

2017) 

g. Kor jiwa 

Sama seperti krama desa, kor jiwa merupakan kewajiban yang harus 

dibayar oleh pihak keluarga pengantin laki-laki sebagai bentuk ganti rugi kepada 

kampung yang telah kehilangan salah satu warganya karena perkawinan “kor 

jiwa nu kewajiban sak harus te bayar sik keluarge penganten mame jari bentuk ganti rugi 

jok kampung sak wah telang salah sekeq warge ne karne merariq”. (Radiman, 2017) 

h. Pecanangan 

Pecanangan merupakan tempat diletakkannya kapur, sirih, pinang, 

gambir dan tembakau. Makanan bagi masyarakat suku Sasak adalah sarana 

pembinaan solidaritas kelompok masyarakat yang sangat menonjol jika setiap 

orang yang datang untuk bertamu akan dijamu dengan pecanangan (Nurhiatun, 

2017) Hal ini sebagai sikap dan tingkah laku yang dibentuk oleh pandangan 

hidup dan sistem nilai yang ada di dalam masyarakat atas dasar persaudaraan 

dan kekeluargaan. 

i. Lanjaran 

Dalam pelaksanaan adat masyarakat suku Sasak, lajaran merupakan 

perlengkapan yang harus selalu ada. Biasanya lanjaran dalam acara adat adalah 

rokok yang terbuat dari tembakau yang dilapisi dengan daun jagung “lanjaran 

nu perlengkapan sak harus selalu arak. Biasene lanjaran dalam acare adat nu 

rokok sak te piyak lekan tembakau sak te lapis sik daun jagung”.(Maulana, 2017) 

j. Pemegat 

Pemegat adalah pemutus, Simbol pemegat adalah seikat uang bolong yang 

digunakan setelah pembicaraan semua selesai dengan kata sepakat. Makna dari 

pemegat merupakan perkawinan kedua mempelai sudah sah “pemegat nu pemetok. 

Simbol pemegat nu iketan kepeng bolong sak te gunaan jerak raosan selapuk ne selesai sik 

kate sepakat”. (Radiman, 2017) Ketika tali itu telah putus, maka segala persoalan 

tidak boleh untuk diganggu gugat lagi di kemudian hari. 

Pola Komunikasi Tokoh Agama Dalam Memasuki Nilai-Nilai Islam 

Pada Tradisi Merariq 

Budaya yang berkenaan dengan cara manusia hidup. Manusia belajar 

berfikir, merasa, mempercayai dan mengusahakan apa yang patut menurut 

budayanya, bahasa, persahabatan, kebiasaan makan, praktek komunikasi, 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

40  

tindakan-tindakan sosial, kegiatan-kegiatan ekonomi, politik, teknologi, dan lain 

sebagainya yang berdasarkan pada pola-pola budaya. 

Budaya sebagai suatu konsep yang membangkitkan minat. Budaya 

merupakan tatanan pengetahuan, pengalaman, kepercayaan, nilai, sikap, makna, 

hirarki agama, waktu, peranan, hubungan ruang konsep alam semesta, objek-

objek materi dan milik yang diperoleh sebagian besar kelompok orang dari 

generasi ke generasi melalui usaha individu dan kelompok. Dalam hal ini, 

budaya akan menampakkan diri dalam pola-pola bahasa, tindakan penyesuaian 

diri dan gaya komunikasi masyarakat yang tinggal disuatu lingkungan tertentu. 

Komunikasi dan budaya tidak bisa untuk dipisahkan karena budaya 

hanya akan menentukan siapa yang bicara dengan siapa, tentang apa yang 

dibicarakan, bagaimana orang untuk memberikan pesan, makna yang ia miliki 

untuk memberikan pesan, kondisi untuk mengirim pesan, memperhatikan dan 

menafsirkan pesan. Maka oleh karena itu, seluruh perilaku manusia sangat 

tergantung pada budaya yang ditempati dan budaya sebagai landasan 

komunikasi, jika budaya beraneka ragam, maka praktek komunikasi juga 

beraneka ragam. 

Komunikasi dan budaya mempunyai hubungan saling timbal balik antara 

keduanya, budaya menjadi bagian dari perilaku berkomunikasi dan komunikasi 

juga ikut serta dalam menentukan memelihara dan mengembangkan budaya. 

Hal ini bahwa komunikasi menggunakan budaya untuk tetap hidup dari masa 

ke masa dan budaya membantu untuk berkomunikasi lebih mudah dengan 

orang satu budaya. 

Pola Komunikasi Tokoh Agama Terhadap Masyarakat Desa Padamara 

Dalam Memasuki Nilai-Nilai Islam Pada Proses Tradisi Merariq 

Pola komunikasi sebagai bentuk atau model prosedur penyampaian 

pesan dan pertukaran informasi antara komunikator dengan komunikan melalui 

sistem lambang-lambang, tanda-tanda atau tingkah laku. Pola komunikasi juga 

bisa diartikan sebagai prosedur penyampaian pesan melalui kode verbal 

maupun nonverbal untuk mencapai suatu kebersamaan. Kode verbal dalam 

pemakaiannya menggunakan bahasa. Bahasa sebagai seperangkat kata yang 

telah disusun secara berrstruktur menjadi himpunan kalimat yang mengandung 

arti. Sedangkan kode nonverbal dalam pemakaiannya disebut bahasa isyarat 

atau bahasa diam (silent langunge). Berdasarkan hal ini bahwa pola komunikasi 

sebagai penyampaian pesan dan ide dengan cara tertentu yang memiliki tujuan 

untuk mengubah tingkah laku individu maupun kelompok. 

Tokoh agama sangat berpengaruh dalam membentuk perilaku individu 

dan masyarakat untuk mengikuti simbol-simbol yang dimunculkan pada tradisi 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 41 

merariq. Masyarakat Desa Padamara memiliki Pola pikir yang berbeda-beda 

karena berbagai kegiatan dan cara berkomunikasi yang dilakukan oleh tokoh 

agama. 

Menurut Bq. Nurhiatun, S. Pd. I. bahwa tokoh agama dalam memasukkan 

nilai-nilai Islam pada Tradisi merariq melalui organisai pemuda untuk 

memberikan pengetahuan tentang pentingnya nilai-nilai Islam untuk 

dipertahankan pada proses tradisi merariq terhadap pemuda sebagai generasi 

penerus. (Nurhiatun, 2017) Dalam hal ini tidak dapat untuk dilepakan peran 

tokoh agama sebagai tokoh sentral dalam memberikan sebuah pemahaman 

tentang hubungan agama dengan budaya terhadap masyarakat. 

Tokoh agama harus mampu untuk berkomunikasi dengan secara baik 

dalam memberikan pesan kepada masyarakat dengan tujuan agar pola pikir 

masyarakat bisa berubah. Hal ini bahwa tokoh agama sudah mampu 

membangun komunikasi dengan masyarakat. 

Masyarakatpun dapat membaca nilai pesan yang disimbolkan oleh tokoh 

agama sebagai bentuk untuk mengajak dan menyuruh pada perubahan yang 

lebih positif terhadap masyarakat. Menurut Bq. Nurhiatun, S. Pd. I. bahwa tokoh 

agama dalam mengajak masyarakat untuk membangun perilaku yang lebih baik 

sesuai dengan nilai-nilai Islam dalam tradisi merariq seperti tokoh agama 

mengajak masyarakat untuk gotong royong, menjaga tali silaturrahim, dan 

saling membantu tanpa mengharapkan imbalan, dan lain sebagainya. 

(Nurhiatun, 2017) Dalam hal ini bahwa tindakan yang dilakukan oleh tokoh 

agama ini telah dibuktikan melalui pendekatan secara individu maupun 

kelompok dengan menggunakan budaya dan organisasi pemuda sebagai 

medianya. Sehingga masyarakat dapat melaksanakan dengan baik yang 

disampaikan oleh tokoh agama dengan simbol dan pesan yang terkandung pada 

tradisi merariq. 

Di Desa Padamara ini mengalami perubahan yang sangat pesat saat 

tokoh agama mampu memberikan sebuah perubahan terhadap masyarakat, 

bahkan masyarakat sangat kental dengan keyakinan mereka. Tokoh agama 

dalam menampilkan kemampuannya telah membawa perubahan yang benar-

benar signifikan dalam memasukkan nilai-nilai Islam pada tradisi merariq yang 

ada di Desa Padamara. 

Menurut Maulana bahwa tindakan yang dilakukan oleh tokoh agama 

mendapatkan respon yang sangat positif dari masyarakat walaupun ada juga 

masyarakat yang tidak merespon hanya sebagian kecil saja “tindakan sak telakuan 

sik tokoh agame mauk respon sanget positif lekan masyarakat laguk arak endah 

masyarakat sak ndek ngerespon hanya sebagian kodek doang”. (Maulana, 2017) Dalam 

hal ini bahwa bagi tokoh agama dalam mengajak kebaikan adalah hal yang biasa 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

42  

saat ada masyarakat tidak merespon dam tidak membuat tokoh agama mundur 

untuk mengajak masyarakatnya agar selalu melestarikan budaya nenek moyang 

dan untuk mempertahankan nilai-niali Islam pada budaya. 

Perubahan dan perkembangan yang terjadi karena kemampuan 

masyarakat dalam mengartikan simbol yang tersirat pada pesan yang 

terkandung dalam proses tradisi merariq sebagai bentuk tindakan tokoh agama 

untuk merubah pola pikir masyarakat dalam meningkatkan dan 

mempertahankan nilai-nilai Islam pada tradisi merariq. 

Menurut Maulana peran tokoh agama di Desa Padamara adalah : 

“peran tokoh agama di Desa Padamara tidak hanya berperan pada 

kalangan orang tua saja, tapi tokoh agama ini juga menyuruh kepada anaknya 

agar masuk dalam kalangan pemuda untuk mendidik tentang kebudayaan dan 

nilai-nilai Islam karena dengan menyuruh anaknya bagi tokoh agama lebih 

gampang untuk mendekati para pemuda dan organisasi pemuda Desa 

Padamara, seperti gendang beleq pemuda Desa Padamara, pelatihan tembang, 

ikatan pemuda adat Desa Padamara, dll. Melalui organisasi ini menjadi suatu 

usaha tokoh agama untuk memasukkan nilai-nilai Islam dalam kebudayaan 

yang ada di Desa Padamara, seperti tradisi merariq salah satunya “Peran tokoh 

agame lek Dese Pademare ndek hanya berperan pade kalangan dengan toak doang, laguk 

tokoh agame ni nyuruk anakne agar tame dalem kalangan pemuda ji didik tentang 

kebudayaan kance nilai-nilai Islam karene ne nyuruk anakne ji tokoh agame lebih 

gampang untuk rapet pemuda kance organisasi pemuda, makruen gendang beleq pemuda 

Desa Pademara, pelatihan tembang, ikatan pemuda adat Desa Padamara, dll. Lekan 

organisasi ni jari suatu usahe tokoh agame ji tama nilai-nilai Islam dalem kebudayaan sak 

arak lek Dese Pademara, makruen tradisi merariq salah satune””. (Maulana, 2017) 

 

Dalam menentukan pola komunikasi yang tepat oleh tokoh agama 

merupakan suatu keharusan, pola komunikasi yang terjadi dapat dilihat dalam 

bentuk aktivitas tokoh agama dalam melakukan komunikasi, dimana pola 

komunikasi tokoh agama banyak dipengaruhi oleh jaringan komunikasi. 

Menurut Lalu M. Kamil Ishadi, S. Pd. I. bahwa : 

“pola komunikasi tokoh agama dalam memasuki nilai-nilai Islam pada 

tradisi merariq yang terjadi di Desa Padamara adalah Pertama. Tokoh agama 

melakukan komunikasi secara interpersonal untuk mengeluarkan pemikirannya 

agar bisa memberikan pengaruh kepada masyarakat. Kedua. Tokoh agama 

melakukan komunikasi secara publik sebagai proses komunikasi yang dilakukan 

oleh tokoh agama untuk memberikan pesan-pesan yang dismpaikannya kepada 

khalayak. Ketiga. Tokoh agama melakukan komunikasi secara organisasi yang 

dilakukan oleh tokoh agama dalam organisasi” (Ishadi, 2017) 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 43 

 

Tokoh agama dengan berbagai cara untuk mencapai tujuannya agar 

masyarakat dapat hidup dengan nilai-nilai Islam yang lebih baik dalam 

kebudayaan. Tokoh agama dapat diterima oleh masyarakat karena makna yang 

terkandung lebih mudah dipahami oleh masyarakat. 

Aktifitas Komunikasi Dalam Proses Tradisi Merariq Pada Masyarakat 

Desa Padamara 

a. Situasi Komunikatif 

Situasi komunikatif adalah pengambaran tempat pelaksanaan. Contohnya 

gereja, pengadilan, kantor, pasar, stasiun, jalan, atau sekolah. Situasi bisa tetap 

sama walaupun lokasinya berubah, seperti dalam kereta, bus, mobil, atau kelas. 

Namun situasi juga dapat berubah dalam lokasi yang sama apabila aktivitas-

aktivitas yang berbeda berlangsung di tempat itu pada saat yang berbeda. 

Menurut Lalu M. Kamil Ishadi, S. Pd. I. bahwa dalam proses tahapan 

tradisi merariq masyarakat yang ada di Desa Padamara mulai dari tahapan 

ngawinan, sorong serah aji krama, nobat, dan nyongkolan menciptakan situasi 

komunikatif yang sangat sakral, hukum adat yang ketat, kondusif, keakraban, 

dan kegembiraan. (Ishadi, 2017) 

b. Peristiwa komunikatif 

Peristiwa komunikatif atau keseluruhan perangkat komponen yang utuh 

dimulai dengan tujuan umum komunikasi, topik umum yang sama, dan 

melibatkan partisipasi yang secara umum menggunakan variasi bahasa yang 

sama, mempertahankan tone yang sama, dan kaidah-kaidah yang sama untuk 

interaksi, dalam setting yang sama. Sebuah partisipasi komunikatif dinyatakan 

berakhir ketika terjadi perubahan partisipasi, adanya priode hening atau 

perubahan posisi tubuh. 

Pada proses tahap awal, jika laki-laki dan perempuan ini sudah serius 

dan ingin menikah, maka dilakukanlah proses melaian yaitu laki-laki membawa 

lari si gadis dan lalu disembunyikan di tempat persembunyian. (Jamali, 2017) 

Dalam hal ini bahwa melaian memiliki makna sikap berani, kesatria, dan 

bertanggung jawab demi si gadis yang ingin dinikahinya. 

Setelah proses melaian berhasil selanjutnya adalah tahap mesejati bertujuan 

untuk memberikan permakluman kepada kepala desa tempat tinggal si gadis 

bahwa telah terjadi proses pelarian. Seiring dengan telah dilakukannya proses 

mesejati, proses tahap selanjutnya yang dilakukan adalah selabar, nuntut wali. 

(Jamali, 2017) Sebelum melakukan ngawinan secara agama, maka dilakukan 

proses nuntut wali untuk meminta wali nikah kepada orang tua si gadis. 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

44  

Setelah melakukan proses ngawinan dilanjutkan dengan proses bait janji 

adalah suatu perundingan untuk menentukan waktu acara begawe, sorong serah 

aji krama, nobat dan nyongkolan. Proses terakhir dari semua rangkaian yaitu balik 

lampak naen adalah kunjungan kedua mempelai kerumah kedua orang tua si 

perempuan dengan personil yang terbatas tanpa iring-iringan dan musik 

tradisional. (Jamali, 2017)  Kedatangan kedua mempelai kerumah orang tua si 

gadis semata-mata sebagai keluarga dan mempererat tali kekeluargaan. 

c. Tindak Komunikatif 

Tindak komunikatif adalah fungsi interaksi tunggal seperti pernyataan 

permohonan, perintah, ataupun perilaku nonverbal. Pada tradisi merariq di Desa 

Padamara bentuk interaksi simbolik menggambarkan bentuk komunikasi atau 

pemujaan kepada leluhur dan nenek moyang suku Sasak yang berperan sebagai 

saksi jalannya rangkaian upacara pernikahan dari tahap awal hingga akhir, 

Menurut Lalu Payasan bahwa : 

“simbol-simbol yang digunakan untuk berinteraksi dengan masyarakat 

Desa Padamara yang terlihat dalam tradisi merariq sebagai bentuk simbol yang 

maknanya telah disepakati secara bersama-sama. bentuk simbol-simbol yang 

digunakan pada proses tahapan tradisi merariq merupakan bentuk 

pengaplikasian tata cara adat pernikahan suku Sasak di Desa Padamara yang 

telah diatur oleh awiq-awiq (aturan) setempat” (Payasan, 2017) 

 

Simbol-simbol pada tradisi merariq di Desa Padamara terdapat pada 

peristiwa-peristiwa komunikatif yang terjadi. Menurut Lalu Payasan bahwa 

Simbol-simbol tersebut memiliki makna tersendiri yang dipahami secara 

bersama, simbol-simbol dalam tradisi merariq di Desa Padamara. Seperti merariq, 

pisuka dan gegawan, besantan tembang, kain putih, olen-olen, kain umbaq, keris, 

kepeng, nyongkolan, payung agung, gendang beleq, begibung, dan sungkeman. 

(Payasan, 2017) 

  

SIMPULAN  

Akulturasi antara Islam dan budaya lokal dalam banyak hal yang 

menjadi perhatian khusus terutama dikalangan masyarakat muslim. Sinkretis 

antara dua entitas tersebut yang terakomodasi dalam kearifan lokal ketika 

dikontekstualisasikan yang tentu akan memuat makna-makna secara universal, 

sehingga masih diakui dan dijalani oleh kelompok masyarakat. Maka oleh 

karena itu, studi ini mengenai tradisi merariq masyarakat suku Sasak di Desa 

Padamara dengan muatan nilai-nilai Islam di dalamnya melalui pola komunikasi 



Daeng Sani Firmansyah - Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi 
Merariq Masyarakat Suku Sasak, Lombok Timur, NTB 

 45 

tokoh agama untuk mengakulturasi nilai-nilai Islam pada tradisi merariq untuk 

membentuk tatanan sosial yang berdasarkan ajaran Islam.  

Dari penelitian ini disimpulkan bahwa bahwa proses akulturasi budaya 

Islam pada tradisi merariq melalui adanya pengaruh dari Hindu-Bali, adanya 

penghormatan kaum laki-laki terhadap kaum perempuan, sedangkan 

implementasi nilai-nilai Islam pada tradisi merariq melalui akidah, syari’at dan 

akhlak, sedangkan unsur-unsur Islam pada tradisi dari kedua mempelai yang 

menikah, wali nikah, saksi, akad nikah secara agama dan adat, dan mahar, dan 

sedangkan nilai-nilai Islam yang ada pada tradisi merariq antara lain perintah 

menikah, larangan berzina, sedekah, gotong royong, silaturrahim, memelihara 

martabat wanita, tanggung jawab suami, manusia sebagai khalifah dan 

membangun rasa kekeluargaan. Adapun pola komunikasi tokoh agama dalam 

memasukkan nilai-nilai Islam pada tradisi merariq menggunakan dua media 

yaitu budaya, organisasi pemuda dan masyarakat, sedangkan bentuk aktivitas 

tokoh agama dalam melakukan komunikasi melalui komunikasi secara 

interpersonal, publik dan organisasi, dan sedangkan aktivitas komunikasi pada 

tradisi merariq, yaitu situasi komunikatif, pristiwa komunikatif, tindakan 

komunikatif. 

REFERENCES  

(1)    Abdullah, Taufik. Agama dan Perubahan Sosial. Jakarta: PT. Rajawali, 

1983.  

(2)   Ardianto, Elvinaro, Lukiati Komala, dan Siti Karlinah, Komunikasi Massa 

Suatu Pengantar, Revisi. Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2007.  

(3)   Ariadi, Lalu Muhammad. Haji Sasak Sebuah Potret Dialektika Haji dan 

Kebudayaan Lokal. Jakarta: Impressa, 2013. 

(4)   Bartholemew John Ryan. Alif Lam Mim : Kearifan Masyarakat Sasak. 

Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001.  

(5)   Basriadi, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Perkawinan Beda Kelas 

Muslim Sasak Lombok, Maraji”, Vol. 1, No. 2, Maret, 2015.  

(6)   Basyir, Ahmad Azhar. Hukum Perkawinan Islam. Yogyakarta: UII Press, 

2004 

(7)   Gafur, Abdul. “Peran Imam Dalam Penyelesaian Sengketa Perkawinan 

Lari Di Makkasar”. Tesis-UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2010.  

(8)   Geertz, Cliffort. Abangan Santri dan Priyayi Dalam Masyarakat Jawa. 

Jakarta: Pustaka Jaya, 1983.  

(9)   Ghani, Ruslan Abdul. “Mengarifi Tradisi Memaling Dalam Praktik 

Merariq’ Masyarakat Sasak Lombok”, Schemata, Vol. 3, No. 2, Desember, 

2014. 

(10)   Haq, Hilman Syahrial, “Perkawinan Adat Merariq’ Dan Tradisi Selabar 

Di Masyarakat Suku Sasak”, Perspektif, Vol. XXI, No. 3, September, 2010. 



Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan 
Vol. 21 No.1, Juni  2019: h.17-46 

46  

(11)   Jouwe, Musa Yan, dkk. “Pengaruh Peran Tiga Tungku (Tokoh 

Pemerintah, Tokoh Adat, dan Tokoh Agama) Dalam Gaya 

Kepemimpinan Terhadap Kinerja Aparat Kampung Di Kota Jayapura”, 

Aplikasi Manajemen, Vol. 9, No. 1, Januari, 2011. 

(12)   Koentjaraningrat. Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: PT. Rineka Cipta, 

2015. 

(13)   Ridwan Thahir, A. M., & Haq, I. (2017).  نظرية المعرفة؛مكانتها وأهميتها في الفكرين

 ,KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan, 10(2) .الفلسفي والصوفي

121-132.  

(14)   Ritzer, George. Teori Sosiologi Modern. Jakarta; Prenada Media, 2005. 

(15)   Saladin, Bustami. “Tradisi Merariq’ Suku Sasak Di Lombok Dalam 

Perspektif Hukum Islam”, Al-Ihkam, Vol. 8, No. 1, Juni, 2013. 

 


