
Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam  
Vol.    3 No.1, November 2024: h.11-20 

 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 | ISSN 2985-8577(online)  
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/marital_hki/ 

 

MARITAL 
JURNAL HUKUM KELUARGA ISLAM 

Volume 3  No.1, November 2024 Halaman 11-20   
 

 
The Ripakawing Tradition of the Bugis Migrants in Tanete Riaja District, 

Barru Regency: A Legal Family Analysis in Islam 
 

Nuramila1 Budiman2 Wahidin3 
123Institut Agama Islam Negeri Parepare 

nuramila@gmail.com 
 

Abstrak:  

Penelitian ini mengeksplorasi tradisi penne anreang di Kecamatan Suppa, Kabupaten Pinrang, 
sebagai praktik budaya yang signifikan dalam pernikahan adat masyarakat Bugis yang sarat 
dengan nilai sosial dan filosofis. Penelitian ini mendeskripsikan proses pelaksanaan penne 
anreang, menganalisis makna filosofisnya, dan mengevaluasi kesesuaiannya dengan prinsip-
prinsip Islam untuk menilai relevansinya dalam masyarakat modern. Metode penelitian 
kualitatif dengan pendekatan filosofis dan normatif digunakan, dengan data primer yang 
dikumpulkan melalui observasi dan wawancara mendalam dengan tokoh masyarakat, tokoh 
adat, dan pelaksana tradisi. Data dianalisis secara sistematis melalui seleksi, reduksi, 
kategorisasi, dan interpretasi untuk memberikan gambaran yang komprehensif tentang 
tradisi ini. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penne anreang berfungsi sebagai simbol 
tanggung jawab pernikahan, menekankan nilai-nilai seperti kebersamaan, kerendahan hati, 
dan dukungan timbal balik. Tradisi ini dikategorikan sebagai ‘urf shahih dalam hukum Islam 
karena selaras dengan prinsip syariah. Meskipun demikian, terdapat pergeseran pemahaman 
pada generasi muda, yang seringkali memandang tradisi ini hanya sebagai formalitas, 
sehingga mengancam hilangnya nilai filosofisnya. Penelitian ini menyoroti bagaimana tradisi 
lokal seperti penne anreang dapat berintegrasi dengan hukum Islam untuk menjaga kohesi 
sosial. Dengan menerapkan teori ‘urf dan mashlahah mursalah, penelitian ini menunjukkan 
bagaimana adat dapat mendukung kemaslahatan sosial sekaligus mempertahankan nilai-
nilai budaya. Penelitian ini merekomendasikan edukasi berkelanjutan kepada generasi muda 
untuk menjaga keberlanjutan nilai-nilai filosofis yang terkandung dalam tradisi penne anreang, 
sehingga tetap relevan dalam konteks modern. Studi lanjutan disarankan untuk mengkaji 
keberlanjutan tradisi ini di komunitas Bugis lainnya serta mengeksplorasi strategi edukasi 
yang lebih efektif untuk mempertahankan nilai-nilai budaya dan agama dalam menghadapi 
modernisasi. 
 
Kata Kunci: Penne Anreang, Tradisi Pernikahan Bugis, ‘Urf Shahih, Mashlahah Mursalah, Kohesi 
Sosial, Hukum Islam. 

Abstract 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/marital_hki/


12 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  3 No.1, November 2024: h.11-20 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

This research explores the penne anreang tradition in Suppa District, Pinrang Regency, as a 
significant cultural practice within Bugis weddings, deeply rooted in social and philosophical 
values. The study describes the implementation process of penne anreang, analyzes its 
philosophical meanings, and evaluates its alignment with Islamic principles to assess its 
relevance in contemporary society. A qualitative methodology with philosophical and 
normative approaches was employed, gathering primary data through observations and in-
depth interviews with community leaders, cultural figures, and practitioners. The data were 
systematically analyzed through selection, reduction, categorization, and interpretation to 
provide a comprehensive depiction of the tradition.The findings reveal that penne anreang 
serves as a symbol of marital responsibility, emphasizing values such as unity, humility, and 
mutual support. This tradition is categorized as ‘urf shahih in Islamic law, reflecting its 
compatibility with syariah principles. Despite its importance, the study highlights a shift in 
understanding among younger generations, who often treat the tradition as a mere formality, 
risking the loss of its philosophical essence. Integrating local cultural traditions with Islamic 
jurisprudence, the study provides a unique perspective on the dynamic interaction between 
adat and syariah. By applying theories of ‘urf and mashlahah mursalah, it demonstrates how 
local practices can harmonize with Islamic values while maintaining social cohesion. The 
findings underscore the importance of sustaining the penne anreang tradition through 
educational efforts targeting younger generations. Such initiatives are vital to preserving the 
philosophical values embedded in the tradition, ensuring its relevance in modern contexts 
and strengthening its role in promoting cultural and religious harmony. Further research is 
recommended to explore the tradition's adaptability across other Bugis communities facing 
modernization. 
 
Keyword: penne anreang; marriage; Islamic law 
 
 
PENDAHULUAN 

Pernikahan dalam masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan tidak hanya menyatukan dua 
individu, tetapi juga menghubungkan dua keluarga besar serta menegaskan tradisi dan nilai-
nilai yang telah lama ada. Salah satu tradisi unik yang belum banyak diteliti adalah 
Ripakawing Paimeng, yaitu pengulangan akad nikah yang dilakukan ketika syarat-syarat sah 
pernikahan tidak terpenuhi. Tradisi ini menghadirkan pertanyaan mendalam mengenai 
pemahaman dan penerapannya dalam konteks hukum Islam serta dampaknya terhadap 
kehidupan masyarakat. 

Kekosongan penelitian terkait tradisi Ripakawing Paimeng menjadi tantangan yang 
perlu dijawab. Sebagian besar penelitian sebelumnya lebih berfokus pada aspek ritual atau 
simbolisme prosesi pernikahan Bugis. Misalnya, Fitriyani & Hendri (2024)  meneliti tradisi 
Mapparola sebagai bentuk penghormatan kepada orang tua dan keluarga pengantin 
perempuan, tetapi tidak menyinggung dinamika sosial yang mendorong pengulangan akad 
nikah. Hardianti (2016) mengkaji upacara adat perkawinan Bugis Bone yang terdiri atas 
beberapa tahap, tetapi tidak membahas praktik ini. (Haq, n.d.) meneliti makna adat Madduta 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  3 No.1, November 2024: h 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

13 

dan Mappacci dalam perkawinan masyarakat Bugis, namun tidak mengaitkan temuan dengan 
tradisi Ripakawing Paimeng. Hal ini menunjukkan bahwa aspek sosial dan hukum yang 
melatarbelakangi pengulangan akad nikah masih belum tersentuh oleh kajian ilmiah. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi pandangan masyarakat Bugis terhadap 
tradisi Ripakawing Paimeng dan faktor-faktor yang memengaruhi penerapannya. Dengan 
memahami perspektif masyarakat, penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan 
baru mengenai interaksi antara tradisi lokal dan hukum Islam, serta dampaknya terhadap 
kehidupan rumah tangga dan kesejahteraan sosial masyarakat Bugis. 

Hasil penelitian ini memiliki kontribusi teoretis dalam pengembangan ilmu 
pengetahuan, khususnya kajian hukum keluarga Islam dan budaya lokal. Secara praktis, 
penelitian ini bertujuan untuk memberikan informasi yang berguna bagi praktisi hukum, 
tokoh masyarakat, dan pembuat kebijakan dalam merumuskan kebijakan yang responsif 
terhadap nilai-nilai lokal. Selain itu, penelitian ini bertujuan untuk meningkatkan kesadaran 
masyarakat tentang pentingnya memenuhi syarat dan rukun pernikahan, sehingga dapat 
mencegah konsekuensi dari pernikahan yang tidak sah dan dampaknya terhadap keluarga 
serta keturunan di masa depan. 

Dalam tradisi masyarakat Bugis, pernikahan tidak hanya melibatkan penyatuan dua 
individu, tetapi juga dua keluarga besar yang terhubung melalui nilai-nilai adat dan budaya 
(Rahayu & Yudi, 2015). Salah satu aspek penting dalam pernikahan Bugis adalah Penne 
Anreang, yang merujuk pada pemberian sejumlah uang atau barang kepada keluarga 
mempelai perempuan sebagai simbol penghormatan. Tradisi ini tidak hanya memiliki 
dimensi materi, tetapi juga merepresentasikan status sosial dan nilai kekeluargaan yang 
dijunjung tinggi. Bentuk dan nilai Penne Anreang bersifat fleksibel, disesuaikan dengan 
kemampuan keluarga mempelai laki-laki, mencerminkan penghormatan sekaligus 
mempererat hubungan sosial antara dua keluarga yang disatukan oleh pernikahan. 

Tradisi pernikahan Bugis secara keseluruhan kaya akan simbolisme dan tahapan yang 
mencerminkan nilai adat dan spiritualitas. Prosesi seperti Mappettu Ada (kesepakatan awal), 
Madduta (penyampaian maksud), dan Mappacci (ritual pembersihan) memiliki makna yang 
mendalam dalam hubungan kekeluargaan dan kehormatan. Setiap tahapan memperlihatkan 
kombinasi nilai adat dan spiritual yang unik. Sebagai contoh, Mappacci adalah simbol 
kesucian yang dilakukan sebelum akad nikah untuk memastikan kesiapan batin kedua 
mempelai. Tradisi ini juga mencerminkan kohesi sosial masyarakat Bugis, di mana keluarga 
besar dan komunitas sekitar terlibat aktif dalam setiap tahapan pernikahan. 

Tradisi-tradisi tersebut dapat dikategorikan sebagai ‘Urf Shahih, yaitu tradisi yang 
diakui oleh syariah Islam karena tidak bertentangan dengan prinsip-prinsipnya. Tradisi 
seperti Madduta dan Mappacci tidak hanya memenuhi nilai adat, tetapi juga selaras dengan 
norma-norma agama. ‘Urf Shahih berfungsi sebagai medium yang mengintegrasikan tradisi 
lokal dengan hukum Islam, sehingga menjaga keseimbangan antara pelestarian budaya dan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  3 No.1, November 2024: h.11-20 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

kepatuhan terhadap ajaran agama. Tradisi ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai Islam 
dapat diterapkan tanpa menghilangkan karakteristik budaya lokal. 

Selain itu, konsep Mashlahah Mursalah juga relevan dalam tradisi pernikahan Bugis, 
terutama ketika ada kebutuhan untuk menyelesaikan persoalan yang tidak secara eksplisit 
diatur dalam Al-Qur'an atau Hadis. Tradisi seperti Ripakawing Paimeng, yang berupa 
pengulangan akad nikah untuk memperbaiki pernikahan yang tidak sah, dapat dilihat 
sebagai penerapan Mashlahah Mursalah. Tradisi ini memberikan solusi praktis untuk 
menjaga keharmonisan rumah tangga dan memastikan keabsahan pernikahan sesuai dengan 
hukum Islam. Dengan demikian, Mashlahah Mursalah berperan penting dalam memastikan 
bahwa tradisi adat tetap relevan dan memberikan manfaat nyata bagi masyarakat. 

Kohesi sosial juga menjadi elemen yang tidak terpisahkan dalam tradisi pernikahan 
Bugis. Tradisi ini tidak hanya melibatkan keluarga inti, tetapi juga komunitas yang lebih luas, 
menciptakan hubungan yang harmonis antarindividu dan kelompok (Al Humaidy et al., 
2020; Asriyanti Syarif et al., 2017; Saifuddin, 2019). Prosesi seperti Madduta, di mana keluarga 
laki-laki datang untuk menyampaikan maksud melamar, adalah contoh bagaimana tradisi 
Bugis menekankan pentingnya solidaritas dan hubungan kolektif. Kohesi sosial ini menjadi 
salah satu pilar utama dalam menjaga stabilitas masyarakat Bugis, di mana setiap anggota 
komunitas memiliki peran aktif dalam mendukung pelaksanaan adat pernikahan. 

Pernikahan dalam konteks masyarakat Bugis juga menunjukkan interaksi yang 
dinamis antara adat dan hukum Islam. Hukum Islam memberikan panduan yang jelas 
mengenai syarat dan rukun pernikahan, seperti adanya wali, mahar, dan saksi (Juwaini, 
2018). Tradisi seperti Ripakawing Paimeng adalah bentuk adaptasi hukum Islam dalam 
menyelesaikan permasalahan adat. Pengulangan akad nikah ini menunjukkan upaya 
masyarakat Bugis untuk memastikan keabsahan pernikahan sesuai dengan hukum Islam 
tanpa mengabaikan nilai-nilai lokal yang dianut secara turun-temurun. 

Tradisi dan hukum Islam dalam Pernikahan Bugis memperlihatkan harmoni antara 
nilai-nilai adat dan syariat (Hasliyawatih et al., 2024; Ibrahim, 2024). Kombinasi ini tidak 
hanya menjaga keberlanjutan tradisi, tetapi juga memperkuat legitimasi praktik adat dalam 
perspektif agama. Dengan memadukan elemen adat dan hukum Islam, masyarakat Bugis 
mampu menciptakan praktik pernikahan yang relevan dengan kebutuhan sosial, spiritual, 
dan hukum. Hal ini menunjukkan bagaimana tradisi Bugis mampu beradaptasi secara 
dinamis sambil tetap mempertahankan identitas budayanya. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan filosofis dan 
normatif untuk mengeksplorasi tradisi penne anreang secara mendalam. Data primer 
diperoleh dari tokoh masyarakat, tokoh adat, dan masyarakat pelaksana tradisi melalui 
teknik observasi dan wawancara. Data yang terkumpul dianalisis secara sistematis dengan 
melakukan seleksi, pengeditan, reduksi, dan pengelompokan ke dalam konsep dan kategori 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  3 No.1, November 2024: h 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

15 

tertentu, kemudian disusun berdasarkan isi dan struktur pembahasan untuk memberikan 
gambaran komprehensif mengenai tradisi penne anreang dalam pernikahan masyarakat 
Suppa, Kabupaten Pinrang. Selama proses penelitian, pertimbangan etis dijalankan dengan 
memastikan persetujuan partisipan, menjaga kerahasiaan data, dan menghormati nilai-nilai 
budaya lokal untuk menjaga integritas penelitian. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pelaksanaan Tradisi Penne Anreang dalam Perkawinan Adat Masyarakat Suppa 
Kabupaten Pinrang 

Pandangan masyarakat dalam melaksanakan ajaran Islam dapat dikategorikan 
menjadi tiga: pandangan yang mengutamakan syari’at, pandangan yang mengutamakan 
ilmu kalam, dan pandangan yang mengutamakan tasawuf. Ketiga pandangan ini 
memengaruhi berbagai aspek kehidupan masyarakat, termasuk tradisi yang berkaitan 
dengan pernikahan. Dalam tradisi masyarakat Kecamatan Suppa, Kabupaten Pinrang, 
terdapat prosesi unik berupa pemberian atau seserahan dari pihak pengantin laki-laki kepada 
pihak pengantin perempuan. Seserahan ini terbagi menjadi dua jenis: seserahan berupa 
sandang yang diberikan saat acara mappenre’ botting (dikenal dalam bahasa Bugis sebagai 
akkacu-acu), seperti mukena, sajadah, pakaian dalam, hingga alat hias, serta seserahan berupa 
pangan yang diberikan saat acara mappalora dalam bentuk piring makanan yang dikenal 
sebagai penne anreang. Tradisi ini menggambarkan simbol kesiapan pengantin laki-laki untuk 
memenuhi kebutuhan sandang dan pangan istrinya. 

Tradisi penne anreang merupakan simbol kesiapan calon suami untuk menafkahi istri, 
baik lahir maupun batin, yang dianggap penting dalam membangun rumah tangga yang 
harmonis. Kecantikan seorang istri dinilai bergantung pada perhatian suaminya, sementara 
kekuatan seorang suami bergantung pada pelayanan istrinya. Tradisi ini memperkuat 
pemahaman tentang hubungan timbal balik antara suami dan istri untuk menciptakan rumah 
tangga yang sakinah, mawaddah, warahmah. Di Kecamatan Suppa, masyarakat memahami 
penne anreang sebagai kewajiban adat yang telah diwariskan secara turun-temurun. Oleh 
karena itu, tidak melaksanakan prosesi ini sering kali dianggap melanggar adat, meskipun 
secara hukum dan agama pernikahan sudah dianggap sah. 

Dalam prosesi penne anreang, tradisi ini melibatkan anggota keluarga perempuan yang 
dituakan dari pihak pengantin laki-laki untuk membawa baki berisi seserahan ke pihak 
perempuan. Hal ini mencerminkan kesakralan penyerahan dan simbol tanggung jawab 
seorang suami kepada istrinya. Baki yang digunakan dalam prosesi tersebut tidak diambil 
dari alat rumah tangga sehari-hari, tetapi dipersiapkan secara khusus untuk menjaga nilai 
estetika dan simbolis. Penyerahan ini juga memiliki makna filosofis mendalam, seperti 
tanggung jawab istri untuk melayani suami dengan sepenuh hati dalam kehidupan rumah 
tangga. Istilah Bugis seperti “nullepa mattuliliwi dapurenge wakka pitu” atau "mengelilingi 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  3 No.1, November 2024: h.11-20 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

dapur sebanyak tujuh kali" menjadi metafora bahwa seorang istri harus mempersiapkan diri, 
baik lahiriah maupun batiniah, sebelum memasuki pernikahan. 

Rumah tangga, lebih dari sekadar institusi formal, adalah tempat berinteraksinya dua 
individu, dua keluarga, bahkan dua budaya yang mungkin berbeda(Sayuti, 2015). Dalam 
masyarakat Bugis, kehidupan rumah tangga diatur oleh prinsip pangngaderreng yang 
mengintegrasikan adat (adeq) dan syariat Islam (saraq). Sejarah menunjukkan bahwa setelah 
diterimanya Islam di Bugis, adat dan syariat menemukan keseimbangan dalam mengatur 
kehidupan Masyarakat (Yunus, 2018). Prinsip ini berlaku pula dalam tradisi pernikahan, di 
mana adat yang tidak bertentangan dengan syariat terus dilestarikan. Sebagai contoh, penne 
anreang tetap dipraktikkan karena sesuai dengan prinsip hukum Islam yang menghormati 
tradisi lokal (‘urf) selama tidak bertentangan dengan Al-Quran dan Sunnah (Hasanuddin, 
2020). 

Syariat Islam secara akomodatif memberikan ruang bagi tradisi lokal, seperti ‘urf 
shahih, yang tidak bertentangan dengan prinsip Islam. Kaidah fiqih seperti “al-Adatu 
Muhakkamah” (kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum) memperkuat relevansi adat-istiadat 
dalam pembentukan hukum Islam (Setiyawan, 2012). Tradisi yang telah menjadi kebutuhan 
sosial dianggap sah jika memenuhi syarat, seperti tidak mengandung kemudaratan dan 
sejalan dengan nilai-nilai syariah. Sebaliknya, adat yang bertentangan, seperti ‘urf fasid, tidak 
dapat dijadikan dasar hukum (Sucipto, 2015). Dalam konteks Bugis, penne anreang adalah ‘urf 
shahih yang mencerminkan kearifan lokal dan tetap dilestarikan karena relevan dengan 
prinsip syariat. Tradisi ini menunjukkan bagaimana adat dan syariat saling melengkapi 
dalam membentuk identitas masyarakat Bugis. 

Filosofis dari Penne Anreang dalam Tradisi Perkawinan Adat Masyarakat Suppa 
Kabupaten Pinrang  

Tradisi penne anreang di Kecamatan Suppa, Kabupaten Pinrang, merupakan salah satu 
tradisi pernikahan adat masyarakat Bugis yang diwariskan secara turun-temurun. Tradisi ini 
sarat dengan nilai-nilai filosofis yang berfungsi sebagai pengingat tanggung jawab dan 
harapan moral bagi pasangan yang menikah. Ungkapan seperti "Íyya ana tau bangngoma’ 
de’kuwissengi mabbicara de’to ku wissengngi mappakatajang” (Lihatlah apa yang aku kerjakan jika 
ingin mengetahui isi hatiku) menunjukkan bagaimana leluhur masyarakat Bugis 
menyampaikan pesan-pesan moral melalui simbol-simbol dalam tradisi ini. 

Tradisi ini melibatkan penggunaan alat dan bahan yang memiliki makna simbolis. 
Salah satu alat utama adalah piring, yang melambangkan keutuhan dan tanggung jawab 
dalam rumah tangga. Filosofi ini relevan dengan ajaran Islam, seperti yang tercantum dalam 
Q.S. Al-Anfal: 27, yang menegaskan pentingnya menjaga amanah. Piring besar 
melambangkan tanggung jawab suami sebagai kepala rumah tangga, sementara piring kecil 
melambangkan dukungan istri dalam menjalankan tugas-tugas rumah tangga. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  3 No.1, November 2024: h 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

17 

Bahan-bahan yang digunakan dalam tradisi ini, seperti telur, beras, kacang hijau, 
asam, garam, kunyit, kopi, dan gula, masing-masing memiliki filosofi mendalam. Misalnya, 
telur melambangkan kehidupan baru yang harus dijaga dengan hati-hati, sementara beras 
mengajarkan kerendahan hati dan kebersamaan. Filosofi ini sejalan dengan kaidah “Al-Adatu 
Muhakkamah” yang menyatakan bahwa adat kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum selama 
tidak bertentangan dengan syariat (Aritonang & Purba, 2023; Putra, 2024; Samad & 
Munawwarah, 2020). 

Prosesi penne anreang dilakukan pada acara mammatua, di mana keluarga mempelai 
laki-laki menyerahkan seserahan kepada keluarga mempelai perempuan. Penyerahan ini 
merupakan simbol tanggung jawab suami kepada istrinya. Filosofi bahan seperti garam, yang 
melambangkan manis-pahitnya kehidupan, mengajarkan pasangan untuk menerima 
dinamika pernikahan dengan sabar. Dalam Islam, nilai ini mencerminkan pentingnya 
musyawarah, seperti yang diajarkan dalam Q.S. Ali-Imran: 159. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat Kecamatan Suppa memahami penne 
anreang sebagai tradisi penting yang tidak hanya relevan secara adat, tetapi juga secara 
agama. Simbol-simbol yang terkandung dalam tradisi ini berfungsi sebagai alat pendidikan 
moral bagi pasangan, membantu mereka memahami peran dan tanggung jawab dalam 
membangun rumah tangga yang harmonis. 

Dalam perspektif hukum Islam, tradisi ini dikategorikan sebagai ‘urf shahih, yaitu adat 
yang diterima karena tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat (Daryanti & 
Nurjannah, 2021). Sebagaimana dijelaskan dalam teori ‘urf, adat yang sesuai dengan ajaran 
Islam dapat diterima sebagai dasar hukum, sehingga tradisi penne anreang memiliki legitimasi 
dalam hukum Islam. Simbolisasi dalam tradisi ini juga mencerminkan konsep mashlahah 
mursalah, yang menilai manfaat sosial dan spiritual suatu praktik yang tidak secara eksplisit 
diatur dalam nash. Tradisi ini memberikan kemaslahatan bagi pasangan dengan memperkuat 
fondasi rumah tangga, menjadikannya sesuai dengan tujuan hukum Islam. Makna filosofis 
dari bahan-bahan yang digunakan dalam tradisi ini sangat dihargai oleh masyarakat Suppa. 
Misalnya, kacang hijau melambangkan harapan akan rejeki dan keturunan, yang menjadi 
tujuan utama dalam pernikahan. Filosofi ini juga mendukung ajaran Islam yang mendorong 
umat untuk memperbanyak keturunan, sebagaimana disebutkan dalam hadits Rasulullah. 

Penyerahan penne anreang tidak hanya menjadi simbol tanggung jawab suami tetapi 
juga menciptakan hubungan harmonis antara keluarga mempelai laki-laki dan perempuan. 
Dalam konteks teori pangngaderreng, tradisi ini mencerminkan harmoni antara adat (adeq) dan 
syariat (saraq) yang saling melengkapi dalam masyarakat Bugis. Penelitian ini juga 
menemukan adanya pergeseran dalam pelaksanaan tradisi ini. Sebagian generasi muda 
melaksanakan tradisi ini hanya sebagai formalitas tanpa memahami makna filosofisnya. 
Pergeseran ini mencerminkan tantangan yang dihadapi masyarakat dalam menjaga relevansi 
tradisi di tengah modernisasi (Lasaiba et al., 2024). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  3 No.1, November 2024: h.11-20 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

Meski demikian, masyarakat Suppa tetap berupaya mempertahankan tradisi ini 
dengan memberikan edukasi tentang makna simbolik yang terkandung di dalamnya. Peran 
keluarga, tokoh adat, dan pemuka agama menjadi kunci dalam menjaga kelangsungan tradisi 
ini sesuai dengan nilai-nilai Islam. Hal ini sejalan dengan penelitian yang dilakukan oleh 
Darmawan (2017), yang menunjukkan bahwa tradisi mappacci dalam adat Bugis tetap 
terpelihara karena adanya peran aktif keluarga dan tokoh adat dalam memberikan edukasi 
tentang nilai-nilai simbolis dan keislaman yang terkandung di dalamnya. Penelitian tersebut 
menekankan bahwa keberlanjutan tradisi adat tidak hanya bergantung pada praktik ritual, 
tetapi juga pada pemahaman mendalam masyarakat terhadap nilai-nilai moral dan religius 
yang diwariskan melalui tradisi tersebut. Temuan ini diperkuat oleh studi Sari (2022), yang 
mengungkap bahwa peran tokoh agama sangat penting dalam menghubungkan tradisi lokal 
dengan prinsip-prinsip hukum Islam, sehingga tradisi seperti mappacci tetap relevan di 
tengah perubahan sosial. Selain itu, penelitian oleh Febrianti et al. (2020) juga menunjukkan 
bahwa tradisi mapparola dalam pernikahan adat Bugis dipertahankan melalui kolaborasi 
antara tokoh adat dan pemuka agama, yang secara aktif mengedukasi masyarakat tentang 
pentingnya menjaga harmoni antara adat dan syariat. Penelitian ini menyoroti bahwa tradisi 
adat dapat berfungsi sebagai media pendidikan moral yang efektif ketika masyarakat 
memahami simbolisme yang terkandung di dalamnya. Dengan demikian, tradisi penne 
anreang di Suppa juga mendapat relevansi yang sama, di mana edukasi menjadi elemen kunci 
untuk menjaga kesinambungan tradisi tersebut. 

Tradisi ini juga berfungsi sebagai alat kohesi sosial yang mempererat hubungan antar 
keluarga. Prosesi mammatua menjadi momen penting untuk memperkuat hubungan 
kekeluargaan dan menciptakan landasan yang kokoh bagi hubungan antara kedua keluarga 
besar. Dalam perspektif hukum Islam, tradisi ini berfungsi sebagai pengingat akan tanggung 
jawab pasangan dalam pernikahan. Konsep maqashid syariah, yang menekankan pentingnya 
menjaga keberlangsungan keturunan dan membangun rumah tangga yang harmonis, 
mendukung pelaksanaan tradisi ini (Febrianti et al., 2020; Sari, 2022). 

Teori ‘urf dan mashlahah mursalah menunjukkan bahwa tradisi penne anreang tidak 
hanya selaras dengan adat lokal tetapi juga dengan prinsip-prinsip syariat Islam. Tradisi ini 
mencerminkan bagaimana hukum Islam mampu beradaptasi dengan kearifan lokal tanpa 
kehilangan esensinya, menjadikannya relevan di masyarakat modern. 

Secara keseluruhan, tradisi penne anreang di Kecamatan Suppa merupakan perpaduan 
antara adat dan agama yang saling melengkapi. Dengan mempertahankan tradisi ini, 
masyarakat Bugis tidak hanya menjaga identitas budaya mereka tetapi juga 
mengintegrasikannya dengan nilai-nilai Islam. Penelitian ini merekomendasikan perlunya 
upaya edukasi yang berkelanjutan untuk memperkuat pemahaman generasi muda tentang 
makna filosofis tradisi ini agar tetap relevan dan dipertahankan dalam kehidupan modern. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  3 No.1, November 2024: h 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

19 

SIMPULAN  

Tradisi penne anreang di Kecamatan Suppa, Kabupaten Pinrang, merupakan adat 
istiadat yang sangat dihormati, terutama dalam pernikahan adat masyarakat Bugis. Tradisi 
ini memiliki nilai sosial dan filosofis yang mendalam, mencerminkan tanggung jawab suami 
untuk memenuhi kebutuhan keluarganya. Simbol-simbol seperti piring, beras, dan kacang 
hijau melambangkan nilai-nilai seperti kebersamaan, kerendahan hati, dan harapan akan 
keturunan yang sejalan dengan ajaran Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi ini 
diterima sebagai ‘urf shahih dalam hukum Islam karena selaras dengan syariat, memperkuat 
hubungan sosial, dan mendidik pasangan tentang tanggung jawab rumah tangga. Penelitian 
ini memberikan kontribusi signifikan dalam mengungkap bagaimana tradisi lokal seperti 
penne anreang dapat dipadukan dengan prinsip hukum Islam. Dengan menggunakan teori ‘urf 
dan mashlahah mursalah, penelitian ini menunjukkan bagaimana adat istiadat dapat berfungsi 
sebagai sarana mendukung kemaslahatan sosial. Penelitian ini juga menyoroti bahwa simbol-
simbol dalam tradisi ini memiliki peran pedagogis, membantu pasangan memahami nilai-
nilai tanggung jawab dalam pernikahan. Penggunaan pendekatan kualitatif dengan 
wawancara langsung memungkinkan pengumpulan data yang kaya dan autentik, 
menggambarkan bagaimana masyarakat Suppa menjaga relevansi tradisi ini di tengah 
modernisasi. Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan dalam cakupan wilayah dan 
populasi yang diteliti, yaitu terbatas pada masyarakat Kecamatan Suppa. Pendekatan 
kualitatif juga memberikan hasil yang mendalam, tetapi kurang memungkinkan untuk 
generalisasi ke masyarakat Bugis secara keseluruhan. Selain itu, generasi muda yang 
cenderung melaksanakan tradisi ini secara formalitas tanpa memahami makna filosofisnya 
membutuhkan kajian lebih lanjut. Studi lanjutan yang lebih luas diperlukan untuk 
mengeksplorasi pengaruh modernisasi terhadap keberlangsungan tradisi ini di wilayah lain 
serta bagaimana edukasi dapat lebih efektif untuk mempertahankan makna filosofisnya di 
generasi mendatang. 
 

DAFTAR PUSTAKA  

Al Humaidy, M. A., Ishomudin, M. S., & Nurjaman, A. (2020). Etnis Tionghoa Di Madura 
(Interaksi Sosial Etnis Tionghoa Dengan Etnis Madura Di Sumenep Madura). Jakad Media 
Publishing. 

Aritonang, S. A., & Purba, Z. A. (2023). Putusan Hatobangon Tentang Sanksi Ingkar Janji 
untuk Menikah Perspektif ‘Urf (Studi Kasus di Desa Pasar Simundol Kec. Dolok 
Sigompulon). UNES Law Review, 6(1), 3022–3034. 

Asriyanti Syarif, S. P., Zainuddin, M., Hut, S., & Hut, M. (2017). Inti sari sosiologi pertanian 
(Vol. 1). Penerbit CV. INTI MEDIATAMA. 

Daryanti, U., & Nurjannah, S. (2021). Analisis ‘Urf terhadap Tradisi Janur Kuning Dalam 
Adat Pernikahan Jawa Di Kabupaten Luwu Timur. Shautuna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 
Perbandingan Mazhab. 

Febrianti, F., Dedi, S., & Elkhairati, E. (2020). Tradisi Denda Nikah Hamil Di Desa Sungai Lisai 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  3 No.1, November 2024: h.11-20 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

Kabupaten Lebong Dalam Perspektif ‘Urf. IAIN Curup. 
Fitriyani, F., & Hendri, H. (2024). Mapparola dalam Pernikahan Adat Suku Bugis di 

Sulawesi Selatan Perspektif Sosiologi Hukum Islam. Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil 
Penelitian, 27–34. 

Haq, W. A. C. (n.d.). Madduta Dan Mappacci Dalam Perkawinan Adat Masyarakat Bugis Lontara. 
Hasliyawatih, T., Basri, R., Sudirman, L., & Muchsin, A. (2024). Implikasi Tradisi 

Mappasiewa Ada’terhadap Harmonisasi Rumah Tangga dalam Perkawinan 
Masyarakat Bugis di Segeri Kabupaten Pangkajene dan Kepulauan. Al-Mizan (e-
Journal), 20(2), 351–376. 

Ibrahim, A. (2024). Social Practice And The Meaning Of The Erang-Erang Tradition In The 
Context Of Bugis Community Weddings From The Perspective Of Maslahah. 
MARITAL_HKI, 131–148. 

Juwaini, M. (2018). Nilai-Nilai Moral Dalam Ritual Adat Pernikahan Masyarakat Bugis Dan 
Relevansinya Dengan Nilai-Nilai Pendidikan Islam (Studi Di Kecamatan Panca Rijang 
Kabupaten Sidrap). Fakultas Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga. 

Lasaiba, M. A., Touwe, S., & Riry, R. B. (2024). Tradisi Pesta Laut Kago Ago di Buton: 
Menggali Nilai Religiusitas dan Kearifan Lokal. Lani: Jurnal Kajian Ilmu Sejarah Dan 
Budaya, 5(2), 117–133. 

Putra, A. I. (2024). Kedudukan Uang Japuik Dalam Adat Istiadat Pariaman Pasca Perceraian (Studi 
Di Kecamatan Pariaman Utara). UIN Ar-Raniry Fakultas Syariah dan Hukum. 

Rahayu, S., & Yudi, Y. (2015). Uang Nai’: Antara Cinta dan Gengsi. Jurnal Akuntansi 
Multiparadigma, 6(2), 224–236. 

Saifuddin, L. H. (2019). Moderasi beragama. Jakarta: Badan Litbang Dan Diklat Kementerian 
Agama RI. 

Samad, S. A. A., & Munawwarah, M. (2020). Adat Pernikahan dan Nilai-Nilai Islami dalam 
Masyarakat Aceh Menurut Hukum Islam. El-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga, 3(2), 289–
302. 

Sari, D. P. (2022). Kedudukan Mashalih Al-Mursalah Dan Istishlah. Ushul Fiqih Dan Kaedah 
Ekonomi Syariah, 112. 

Sayuti, N. (2015). al-Kafa’ah fi al-Nikah. Kafaah: Journal Of Gender Studies, 5(2), 179–201. 
Setiyawan, A. (2012). Budaya Lokal Dalam Perspektif Agama: Legitimasi Hukum Adat 

(‘Urf) Dalam Islam. Esensia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 13(2), 203–222. 
Sucipto, S. (2015). ‘Urf Sebagai Metode Dan Sumber Penemuan Hukum Islam. ASAS: Jurnal 

Hukum Ekonomi Syariah, 7(1). 
Yunus, Y. (2018). Pendidikan Agama Islam Berbasis Kearifan Lokal Dan Dampak Terhadap 

Pendidikan Karakter. AT-Ta’DIB: Jurnal Kependidikan Dan Keagamaan, 2(1), 153–169. 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	PENDAHULUAN
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	Pelaksanaan Tradisi Penne Anreang dalam Perkawinan Adat Masyarakat Suppa Kabupaten Pinrang
	Filosofis dari Penne Anreang dalam Tradisi Perkawinan Adat Masyarakat Suppa Kabupaten Pinrang

	SIMPULAN
	DAFTAR PUSTAKA

