
Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam  

Vol.    3 No.1, November 2024: h.1-10 

 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 | ISSN 2985-8577(online)  

https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/marital_hki/ 

 

MARITAL 

JURNAL HUKUM KELUARGA ISLAM 

Volume 3  No.3, November 2024 Halaman 1-10   

 

Tradisi  Penne Anreang dalam Perkawinan Adat Masyarakat Suppa 

Kabupaten Pinrang: Perspektif Hukum Keluarga 

The Tradition of Penne Anreang in Traditional Wedding Ceremonies of the 

Suppa Community, Pinrang Regency:  
 

Andi Ishaka Manggabarani, Yasin Soumena, Rahmawati Rahmawati, Fatjri Nur 

Tajuddin 

 
123Institut Agama Islam Negeri Parepare, 4University Amsterdam 

andiishaka@gmail.com  

 

Abstrak 

Penelitian ini menelaah tradisi penne anreang dalam perkawinan adat masyarakat Bugis di 

Kecamatan Suppa, Kabupaten Pinrang, dengan fokus pada relevansi filosofis dan 

kesesuaiannya dengan hukum Islam. Tujuan utama penelitian ini adalah mendeskripsikan 

proses pelaksanaan penne anreang, mengungkap makna simbolik dan filosofisnya, serta 

menilai posisinya dalam kerangka ‘urf shahih dan mashlahah mursalah. Metode kualitatif 

digunakan melalui observasi partisipan dan wawancara mendalam dengan tokoh adat, 

pemuka agama, dan pelaksana tradisi, yang kemudian dianalisis secara tematik untuk 

mengidentifikasi nilai sosial dan keagamaan yang terkandung. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa penne anreang berfungsi sebagai simbol tanggung jawab perkawinan, memperkuat 

nilai kebersamaan, kerendahan hati, dan dukungan timbal balik. Tradisi ini dapat 

dikategorikan sebagai ‘urf shahih karena sejalan dengan prinsip syariah, sekaligus berperan 

dalam memperkuat kohesi sosial. Namun, generasi muda cenderung memandangnya 

sekadar formalitas, sehingga makna filosofisnya terancam hilang. Studi ini berkontribusi 

pada diskursus hukum Islam dan pluralisme hukum dengan menunjukkan bagaimana adat 

lokal dapat berintegrasi dengan syariat tanpa kehilangan esensi budaya. Temuan ini 

menegaskan pentingnya upaya edukasi lintas generasi untuk menjaga keberlanjutan nilai 

filosofis tradisi lokal dalam menghadapi modernisasi. 

Kata Kunci: Penne Anreang, Bugis Wedding Tradition, ‘Urf Shahih, Mashlahah Mursalah, Social 

Cohesion, Islamic Law 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/marital_hki/


2 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 

 Vol.  3 No.1, November 2024: h.1-10 

 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

Abstract 

This study examines the penne anreang tradition in Bugis wedding ceremonies in Suppa 

District, Pinrang Regency, focusing on its philosophical significance and compatibility with 

Islamic law. The research aims to describe the implementation of penne anreang, analyze its 

symbolic and philosophical meanings, and assess its position within the frameworks of ‘urf 

shahih and mashlahah mursalah. A qualitative methodology was employed through participant 

observation and in-depth interviews with cultural leaders, religious figures, and practitioners, 

followed by thematic analysis to identify embedded social and religious values. The findings 

reveal that penne anreang functions as a symbol of marital responsibility, reinforcing values 

such as unity, humility, and mutual support. It qualifies as ‘urf shahih because it aligns with 

Islamic legal principles while simultaneously strengthening social cohesion. However, 

younger generations increasingly perceive the practice as mere formality, threatening the loss 

of its philosophical essence. This study contributes to broader debates on Islamic law and legal 

pluralism by demonstrating how local customs can be integrated with Sharia without eroding 

cultural identity. The findings underscore the importance of intergenerational education to 

sustain the philosophical values of local traditions in the face of modernization. 

Keyword: Ipalai Tapi' Tradition; marriage; Islamic law 

 

PENDAHULUAN 

 Tradisi penne anreang di Suppa mencerminkan adat istiadat yang sudah mengakar 

dalam masyarakat dan menjadi bagian penting dalam acara pernikahan. Bagi masyarakat 

Suppa, tradisi penne anreang memiliki nilai sosial yang tinggi dan dianggap sebagai bagian 

yang wajib dalam pernikahan. Jika tradisi ini tidak dilakukan, meskipun pernikahan tersebut 

sah secara hukum dan agama, masyarakat tetap menganggapnya tidak sah secara adat. 

Kegagalan melaksanakan penne anreang seringkali berujung pada sanksi sosial, seperti 

gunjingan dan cemooh dari tetangga maupun masyarakat sekitar. Tradisi ini melibatkan 

rangkaian acara, termasuk prosesi di rumah mempelai pria setelah keluarga mempelai wanita 

menyelesaikan prosesi mapparola. Oleh karena itu, penne anreang tidak hanya menjadi 

praktik budaya tetapi juga kewajiban sosial dalam masyarakat Suppa. 

Hubungan antara kepercayaan agama dan adat lokal membentuk tradisi penne anreang 

yang khas. Dalam hukum Islam, tradisi atau ‘urf diakui sebagai praktik kebiasaan yang 

dilakukan oleh suatu kelompok masyarakat selama tidak bertentangan dengan syariat. Penne 

anreang merupakan tradisi yang hanya ditemukan dalam budaya suku Bugis dan 

mencerminkan perpaduan adat serta nilai-nilai agama. Dalam prosesi penne anreang, tujuh 

piring berisi bahan seperti beras, garam, asam cuka, kunyit, dan merica disiapkan, 

melambangkan makna sakral bagi masyarakat Suppa. Dalam literatur Islam, ‘urf 

membenarkan tradisi ini selama mendukung kemaslahatan dan tidak melanggar hukum 

agama (Febrianti et al., 2020). Dengan demikian, penne anreang mencerminkan bagaimana 

masyarakat Bugis memadukan adat istiadat dengan norma agama untuk menjaga harmoni 

sosial. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 

 Vol.  3 No.1, November 2024: h 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

3 

Tradisi pernikahan dalam masyarakat Bugis, seperti mappacci, mapparola, dan 

mappanre temme, telah banyak diteliti dalam konteks makna simbolis dan relevansinya 

dengan hukum Islam. Misalnya, penelitian oleh Juwaini (2018)membahas pandangan hukum 

Islam terhadap budaya mappacci dalam adat perkawinan Bugis, menekankan bahwa tradisi 

ini mengandung nilai-nilai keislaman dan tidak bertentangan dengan syariat . Demikian pula, 

studi Ahmad & Fikri (2023) mengevaluasi tradisi maccelleng-celleng menggunakan teori 'urf 

dan mashlahah mursalah, menunjukkan bahwa praktik ini mendukung kemaslahatan sosial 

dan sesuai dengan prinsip-prinsip syariat.Selain itu, penelitian oleh Fitriyani & Hendri, (2024) 

mengkaji tradisi mapparola dalam pernikahan adat Bugis dari perspektif sosiologi hukum 

Islam, menyoroti bagaimana tradisi ini mencerminkan hubungan antara adat dan agama 

dalam masyarakat Bugis. Namun, tradisi penne anreang di Suppa belum banyak mendapat 

perhatian akademis yang mendalam. Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kekosongan 

tersebut dengan mendeskripsikan proses pelaksanaan tradisi penne anreang dalam 

perkawinan adat masyarakat Suppa, mengeksplorasi makna filosofis yang terkandung di 

dalamnya, dan meninjau keselarasan tradisi ini dengan hukum Islam. Dengan demikian, 

studi ini akan memberikan wawasan baru tentang bagaimana tradisi penne anreang 

memadukan adat lokal dengan prinsip-prinsip hukum Islam, serta perannya dalam menjaga 

harmoni sosial dalam masyarakat Suppa. 

Memahami makna filosofis penne anreang membantu mengungkap relevansi budaya 

ini dalam kehidupan masyarakat Suppa. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan 

proses pelaksanaan tradisi penne anreang dalam perkawinan adat masyarakat Suppa dan 

mengeksplorasi makna filosofis yang terkandung di dalamnya. Selain itu, penelitian ini juga 

mengkaji apakah tradisi ini masih dipertahankan karena makna mendalam yang dimilikinya 

atau hanya sekadar kebiasaan yang diwariskan secara turun-temurun. Penelitian ini juga 

meninjau keselarasan tradisi penne anreang dengan hukum Islam untuk memastikan apakah 

tradisi ini sesuai dengan syariat. Dengan pendekatan ini, penelitian ini memberikan wawasan 

tentang hubungan antara adat lokal dan prinsip-prinsip hukum Islam. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengetahui apakah penne anreang tetap memiliki nilai filosofis yang relevan 

dalam masyarakat atau sekadar tradisi rutin. 

Kerangka teori menjadi landasan untuk menganalisis kesesuaian tradisi penne anreang 

dengan nilai-nilai budaya dan agama. Penelitian ini menggunakan teori ‘urf, yang 

mendukung tradisi yang telah diterima masyarakat selama mendukung kemaslahatan dan 

tidak bertentangan dengan syariat (Hakim, 2017; Setiyawan, 2012; Sirajuddin, 2015). Selain 

itu, teori mashlahah mursalah digunakan untuk menilai tradisi berdasarkan manfaat yang 

dihasilkan, meskipun tidak secara eksplisit disebutkan dalam nash agama. Asy-Syatibi 

menjelaskan bahwa mashlahah mursalah adalah manfaat yang ditemukan dalam kasus-kasus 

baru, selama sesuai dengan prinsip-prinsip syariat (Sari, 2022). Tradisi penne anreang 

mencerminkan kedua teori ini karena tetap mempertahankan budaya lokal yang tidak 

bertentangan dengan norma agama dan mendukung kohesi sosial. Dengan demikian, teori 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 

 Vol.  3 No.1, November 2024: h.1-10 

 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

‘urf dan mashlahah mursalah memberikan kerangka yang kuat untuk mengevaluasi tradisi 

penne anreang dalam konteks budaya dan agama masyarakat Suppa. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan filosofis dan 

normatif untuk mengeksplorasi tradisi penne anreang secara mendalam. Data primer 

diperoleh dari tokoh masyarakat, tokoh adat, dan masyarakat pelaksana tradisi melalui 

teknik observasi dan wawancara. Data yang terkumpul dianalisis secara sistematis dengan 

melakukan seleksi, pengeditan, reduksi, dan pengelompokan ke dalam konsep dan kategori 

tertentu, kemudian disusun berdasarkan isi dan struktur pembahasan untuk memberikan 

gambaran komprehensif mengenai tradisi penne anreang dalam pernikahan masyarakat 

Suppa, Kabupaten Pinrang. Selama proses penelitian, pertimbangan etis dijalankan dengan 

memastikan persetujuan partisipan, menjaga kerahasiaan data, dan menghormati nilai-nilai 

budaya lokal untuk menjaga integritas penelitian. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pelaksanaan Tradisi Penne Anreang dalam Perkawinan Adat Masyarakat Suppa 

Kabupaten Pinrang 

Pandangan masyarakat dalam melaksanakan ajaran Islam dapat dikategorikan 

menjadi tiga: pandangan yang mengutamakan syari’at, pandangan yang mengutamakan 

ilmu kalam, dan pandangan yang mengutamakan tasawuf. Ketiga pandangan ini 

memengaruhi berbagai aspek kehidupan masyarakat, termasuk tradisi yang berkaitan 

dengan pernikahan. Dalam tradisi masyarakat Kecamatan Suppa, Kabupaten Pinrang, 

terdapat prosesi unik berupa pemberian atau seserahan dari pihak pengantin laki-laki kepada 

pihak pengantin perempuan. Seserahan ini terbagi menjadi dua jenis: seserahan berupa 

sandang yang diberikan saat acara mappenre’ botting (dikenal dalam bahasa Bugis sebagai 

akkacu-acu), seperti mukena, sajadah, pakaian dalam, hingga alat hias, serta seserahan berupa 

pangan yang diberikan saat acara mappalora dalam bentuk piring makanan yang dikenal 

sebagai penne anreang. Tradisi ini menggambarkan simbol kesiapan pengantin laki-laki untuk 

memenuhi kebutuhan sandang dan pangan istrinya. 

Tradisi penne anreang merupakan simbol kesiapan calon suami untuk menafkahi istri, 

baik lahir maupun batin, yang dianggap penting dalam membangun rumah tangga yang 

harmonis. Kecantikan seorang istri dinilai bergantung pada perhatian suaminya, sementara 

kekuatan seorang suami bergantung pada pelayanan istrinya. Tradisi ini memperkuat 

pemahaman tentang hubungan timbal balik antara suami dan istri untuk menciptakan rumah 

tangga yang sakinah, mawaddah, warahmah. Di Kecamatan Suppa, masyarakat memahami 

penne anreang sebagai kewajiban adat yang telah diwariskan secara turun-temurun. Oleh 

karena itu, tidak melaksanakan prosesi ini sering kali dianggap melanggar adat, meskipun 

secara hukum dan agama pernikahan sudah dianggap sah. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 

 Vol.  3 No.1, November 2024: h 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

5 

Dalam prosesi penne anreang, tradisi ini melibatkan anggota keluarga perempuan yang 

dituakan dari pihak pengantin laki-laki untuk membawa baki berisi seserahan ke pihak 

perempuan. Hal ini mencerminkan kesakralan penyerahan dan simbol tanggung jawab 

seorang suami kepada istrinya. Baki yang digunakan dalam prosesi tersebut tidak diambil 

dari alat rumah tangga sehari-hari, tetapi dipersiapkan secara khusus untuk menjaga nilai 

estetika dan simbolis. Penyerahan ini juga memiliki makna filosofis mendalam, seperti 

tanggung jawab istri untuk melayani suami dengan sepenuh hati dalam kehidupan rumah 

tangga. Istilah Bugis seperti “nullepa mattuliliwi dapurenge wakka pitu” atau "mengelilingi 

dapur sebanyak tujuh kali" menjadi metafora bahwa seorang istri harus mempersiapkan diri, 

baik lahiriah maupun batiniah, sebelum memasuki pernikahan. 

Rumah tangga, lebih dari sekadar institusi formal, adalah tempat berinteraksinya dua 

individu, dua keluarga, bahkan dua budaya yang mungkin berbeda(Sayuti, 2015). Dalam 

masyarakat Bugis, kehidupan rumah tangga diatur oleh prinsip pangngaderreng yang 

mengintegrasikan adat (adeq) dan syariat Islam (saraq). Sejarah menunjukkan bahwa setelah 

diterimanya Islam di Bugis, adat dan syariat menemukan keseimbangan dalam mengatur 

kehidupan Masyarakat (Yunus, 2018). Prinsip ini berlaku pula dalam tradisi pernikahan, di 

mana adat yang tidak bertentangan dengan syariat terus dilestarikan. Sebagai contoh, penne 

anreang tetap dipraktikkan karena sesuai dengan prinsip hukum Islam yang menghormati 

tradisi lokal (‘urf) selama tidak bertentangan dengan Al-Quran dan Sunnah (Hasanuddin, 

2020). 

Syariat Islam secara akomodatif memberikan ruang bagi tradisi lokal, seperti ‘urf 

shahih, yang tidak bertentangan dengan prinsip Islam. Kaidah fiqih seperti “al-Adatu 

Muhakkamah” (kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum) memperkuat relevansi adat-istiadat 

dalam pembentukan hukum Islam (Setiyawan, 2012). Tradisi yang telah menjadi kebutuhan 

sosial dianggap sah jika memenuhi syarat, seperti tidak mengandung kemudaratan dan 

sejalan dengan nilai-nilai syariah. Sebaliknya, adat yang bertentangan, seperti ‘urf fasid, tidak 

dapat dijadikan dasar hukum (Sucipto, 2015). Dalam konteks Bugis, penne anreang adalah ‘urf 

shahih yang mencerminkan kearifan lokal dan tetap dilestarikan karena relevan dengan 

prinsip syariat. Tradisi ini menunjukkan bagaimana adat dan syariat saling melengkapi 

dalam membentuk identitas masyarakat Bugis. 

Filosofis dari Penne Anreang dalam Tradisi Perkawinan Adat Masyarakat Suppa 

Kabupaten Pinrang  

Tradisi penne anreang di Kecamatan Suppa, Kabupaten Pinrang, merupakan salah satu 

tradisi pernikahan adat masyarakat Bugis yang diwariskan secara turun-temurun. Tradisi ini 

sarat dengan nilai-nilai filosofis yang berfungsi sebagai pengingat tanggung jawab dan 

harapan moral bagi pasangan yang menikah. Ungkapan seperti "Íyya ana tau bangngoma’ 

de’kuwissengi mabbicara de’to ku wissengngi mappakatajang” (Lihatlah apa yang aku kerjakan jika 

ingin mengetahui isi hatiku) menunjukkan bagaimana leluhur masyarakat Bugis 

menyampaikan pesan-pesan moral melalui simbol-simbol dalam tradisi ini. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 

 Vol.  3 No.1, November 2024: h.1-10 

 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

Tradisi ini melibatkan penggunaan alat dan bahan yang memiliki makna simbolis. 

Salah satu alat utama adalah piring, yang melambangkan keutuhan dan tanggung jawab 

dalam rumah tangga. Filosofi ini relevan dengan ajaran Islam, seperti yang tercantum dalam 

Q.S. Al-Anfal: 27, yang menegaskan pentingnya menjaga amanah. Piring besar 

melambangkan tanggung jawab suami sebagai kepala rumah tangga, sementara piring kecil 

melambangkan dukungan istri dalam menjalankan tugas-tugas rumah tangga. 

Bahan-bahan yang digunakan dalam tradisi ini, seperti telur, beras, kacang hijau, 

asam, garam, kunyit, kopi, dan gula, masing-masing memiliki filosofi mendalam. Misalnya, 

telur melambangkan kehidupan baru yang harus dijaga dengan hati-hati, sementara beras 

mengajarkan kerendahan hati dan kebersamaan. Filosofi ini sejalan dengan kaidah “Al-Adatu 

Muhakkamah” yang menyatakan bahwa adat kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum selama 

tidak bertentangan dengan syariat (Aritonang & Purba, 2023; Putra, 2024; Samad & 

Munawwarah, 2020). 

Prosesi penne anreang dilakukan pada acara mammatua, di mana keluarga mempelai 

laki-laki menyerahkan seserahan kepada keluarga mempelai perempuan. Penyerahan ini 

merupakan simbol tanggung jawab suami kepada istrinya. Filosofi bahan seperti garam, yang 

melambangkan manis-pahitnya kehidupan, mengajarkan pasangan untuk menerima 

dinamika pernikahan dengan sabar. Dalam Islam, nilai ini mencerminkan pentingnya 

musyawarah, seperti yang diajarkan dalam Q.S. Ali-Imran: 159. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat Kecamatan Suppa memahami penne 

anreang sebagai tradisi penting yang tidak hanya relevan secara adat, tetapi juga secara 

agama. Simbol-simbol yang terkandung dalam tradisi ini berfungsi sebagai alat pendidikan 

moral bagi pasangan, membantu mereka memahami peran dan tanggung jawab dalam 

membangun rumah tangga yang harmonis. 

Dalam perspektif hukum Islam, tradisi ini dikategorikan sebagai ‘urf shahih, yaitu adat 

yang diterima karena tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat (Daryanti & 

Nurjannah, 2021). Sebagaimana dijelaskan dalam teori ‘urf, adat yang sesuai dengan ajaran 

Islam dapat diterima sebagai dasar hukum, sehingga tradisi penne anreang memiliki legitimasi 

dalam hukum Islam. 

Simbolisasi dalam tradisi ini juga mencerminkan konsep mashlahah mursalah, yang 

menilai manfaat sosial dan spiritual suatu praktik yang tidak secara eksplisit diatur dalam 

nash. Tradisi ini memberikan kemaslahatan bagi pasangan dengan memperkuat fondasi 

rumah tangga, menjadikannya sesuai dengan tujuan hukum Islam. Makna filosofis dari 

bahan-bahan yang digunakan dalam tradisi ini sangat dihargai oleh masyarakat Suppa. 

Misalnya, kacang hijau melambangkan harapan akan rejeki dan keturunan, yang menjadi 

tujuan utama dalam pernikahan. Filosofi ini juga mendukung ajaran Islam yang mendorong 

umat untuk memperbanyak keturunan, sebagaimana disebutkan dalam hadits Rasulullah. 

Penyerahan penne anreang tidak hanya menjadi simbol tanggung jawab suami tetapi 

juga menciptakan hubungan harmonis antara keluarga mempelai laki-laki dan perempuan. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 

 Vol.  3 No.1, November 2024: h 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

7 

Dalam konteks teori pangngaderreng, tradisi ini mencerminkan harmoni antara adat (adeq) dan 

syariat (saraq) yang saling melengkapi dalam masyarakat Bugis. Penelitian ini juga 

menemukan adanya pergeseran dalam pelaksanaan tradisi ini. Sebagian generasi muda 

melaksanakan tradisi ini hanya sebagai formalitas tanpa memahami makna filosofisnya. 

Pergeseran ini mencerminkan tantangan yang dihadapi masyarakat dalam menjaga relevansi 

tradisi di tengah modernisasi (Lasaiba et al., 2024). 

Meski demikian, masyarakat Suppa tetap berupaya mempertahankan tradisi ini 

dengan memberikan edukasi tentang makna simbolik yang terkandung di dalamnya. Peran 

keluarga, tokoh adat, dan pemuka agama menjadi kunci dalam menjaga kelangsungan tradisi 

ini sesuai dengan nilai-nilai Islam. Hal ini sejalan dengan penelitian yang dilakukan oleh 

Darmawan (2017), yang menunjukkan bahwa tradisi mappacci dalam adat Bugis tetap 

terpelihara karena adanya peran aktif keluarga dan tokoh adat dalam memberikan edukasi 

tentang nilai-nilai simbolis dan keislaman yang terkandung di dalamnya. Penelitian tersebut 

menekankan bahwa keberlanjutan tradisi adat tidak hanya bergantung pada praktik ritual, 

tetapi juga pada pemahaman mendalam masyarakat terhadap nilai-nilai moral dan religius 

yang diwariskan melalui tradisi tersebut. Temuan ini diperkuat oleh studi Sari (2022), yang 

mengungkap bahwa peran tokoh agama sangat penting dalam menghubungkan tradisi lokal 

dengan prinsip-prinsip hukum Islam, sehingga tradisi seperti mappacci tetap relevan di 

tengah perubahan sosial. Selain itu, penelitian oleh Febrianti et al. (2020) juga menunjukkan 

bahwa tradisi mapparola dalam pernikahan adat Bugis dipertahankan melalui kolaborasi 

antara tokoh adat dan pemuka agama, yang secara aktif mengedukasi masyarakat tentang 

pentingnya menjaga harmoni antara adat dan syariat. Penelitian ini menyoroti bahwa tradisi 

adat dapat berfungsi sebagai media pendidikan moral yang efektif ketika masyarakat 

memahami simbolisme yang terkandung di dalamnya. Dengan demikian, tradisi penne 

anreang di Suppa juga mendapat relevansi yang sama, di mana edukasi menjadi elemen kunci 

untuk menjaga kesinambungan tradisi tersebut. 

Tradisi ini juga berfungsi sebagai alat kohesi sosial yang mempererat hubungan antar 

keluarga. Prosesi mammatua menjadi momen penting untuk memperkuat hubungan 

kekeluargaan dan menciptakan landasan yang kokoh bagi hubungan antara kedua keluarga 

besar. Dalam perspektif hukum Islam, tradisi ini berfungsi sebagai pengingat akan tanggung 

jawab pasangan dalam pernikahan. Konsep maqashid syariah, yang menekankan pentingnya 

menjaga keberlangsungan keturunan dan membangun rumah tangga yang harmonis, 

mendukung pelaksanaan tradisi ini (Febrianti et al., 2020; Sari, 2022). 

Teori ‘urf dan mashlahah mursalah menunjukkan bahwa tradisi penne anreang tidak 

hanya selaras dengan adat lokal tetapi juga dengan prinsip-prinsip syariat Islam. Tradisi ini 

mencerminkan bagaimana hukum Islam mampu beradaptasi dengan kearifan lokal tanpa 

kehilangan esensinya, menjadikannya relevan di masyarakat modern. 

Secara keseluruhan, tradisi penne anreang di Kecamatan Suppa merupakan perpaduan 

antara adat dan agama yang saling melengkapi. Dengan mempertahankan tradisi ini, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 

 Vol.  3 No.1, November 2024: h.1-10 

 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

masyarakat Bugis tidak hanya menjaga identitas budaya mereka tetapi juga 

mengintegrasikannya dengan nilai-nilai Islam. Penelitian ini merekomendasikan perlunya 

upaya edukasi yang berkelanjutan untuk memperkuat pemahaman generasi muda tentang 

makna filosofis tradisi ini agar tetap relevan dan dipertahankan dalam kehidupan modern. 

 

SIMPULAN  

Tradisi penne anreang di masyarakat Bugis Suppa bukan sekadar prosesi adat, tetapi 

sarana simbolik yang merefleksikan tanggung jawab perkawinan, kohesi sosial, dan integrasi 

antara adat lokal dengan hukum Islam. Penelitian ini menunjukkan bahwa penne anreang 

dapat dikategorikan sebagai ‘urf shahih karena sejalan dengan prinsip syariah, sekaligus 

berfungsi memperkuat nilai kebersamaan, kerendahan hati, dan dukungan timbal balik 

dalam rumah tangga. Kontribusi utama studi ini terletak pada penjelasan bagaimana hukum 

Islam, melalui teori ‘urf dan mashlahah mursalah, mampu mengakomodasi kearifan lokal tanpa 

kehilangan legitimasi syariah. Hal ini memperkaya wacana tentang pluralisme hukum dan 

living Islamic law, sekaligus memberi bukti empiris bahwa tradisi lokal dapat menjadi 

instrumen pendidikan moral dan sosial. Namun, pergeseran persepsi generasi muda yang 

memandang tradisi ini sekadar formalitas menimbulkan tantangan bagi keberlanjutannya. 

Oleh karena itu, diperlukan strategi edukasi lintas generasi untuk menjaga relevansi filosofis 

tradisi ini di tengah arus modernisasi. Penelitian lanjutan disarankan untuk memperluas 

cakupan komparatif dengan tradisi serupa di komunitas Muslim lain, sehingga dapat 

memperdalam pemahaman global mengenai interaksi adat dan syariah dalam membangun 

harmoni sosial. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Ahmad, S., & Fikri, F. (2023). Islamic Legal Perspective on the’Macelleng-Celleng’Tradition 

in the Marriage Process. Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 2(1), 41–57. 

Aritonang, S. A., & Purba, Z. A. (2023). Putusan Hatobangon Tentang Sanksi Ingkar Janji 

untuk Menikah Perspektif ‘Urf (Studi Kasus di Desa Pasar Simundol Kec. Dolok 

Sigompulon). UNES Law Review, 6(1), 3022–3034. 

Daryanti, U., & Nurjannah, S. (2021). Analisis ‘Urf terhadap Tradisi Janur Kuning Dalam 

Adat Pernikahan Jawa Di Kabupaten Luwu Timur. Shautuna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 

Perbandingan Mazhab. 

Febrianti, F., Dedi, S., & Elkhairati, E. (2020). Tradisi Denda Nikah Hamil Di Desa Sungai Lisai 

Kabupaten Lebong Dalam Perspektif ‘Urf. IAIN Curup. 

Fitriyani, F., & Hendri, H. (2024). Mapparola dalam Pernikahan Adat Suku Bugis di 

Sulawesi Selatan Perspektif Sosiologi Hukum Islam. Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil 

Penelitian, 27–34. 

Hakim, N. (2017). Konflik Antara Al-‘Urf (Hukum Adat) dan Hukum Islam Di Indonesia. 

EduTech: Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Ilmu Sosial, 3(2). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 

 Vol.  3 No.1, November 2024: h 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

9 

Juwaini, M. (2018). Nilai-Nilai Moral Dalam Ritual Adat Pernikahan Masyarakat Bugis Dan 

Relevansinya Dengan Nilai-Nilai Pendidikan Islam (Studi Di Kecamatan Panca Rijang 

Kabupaten Sidrap). Fakultas Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga. 

Lasaiba, M. A., Touwe, S., & Riry, R. B. (2024). Tradisi Pesta Laut Kago Ago di Buton: 

Menggali Nilai Religiusitas dan Kearifan Lokal. Lani: Jurnal Kajian Ilmu Sejarah Dan 

Budaya, 5(2), 117–133. 

Putra, A. I. (2024). Kedudukan Uang Japuik Dalam Adat Istiadat Pariaman Pasca Perceraian (Studi 

Di Kecamatan Pariaman Utara). UIN Ar-Raniry Fakultas Syariah dan Hukum. 

Samad, S. A. A., & Munawwarah, M. (2020). Adat Pernikahan dan Nilai-Nilai Islami dalam 

Masyarakat Aceh Menurut Hukum Islam. El-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga, 3(2), 289–

302. 

Sari, D. P. (2022). Kedudukan Mashalih Al-Mursalah Dan Istishlah. Ushul Fiqih Dan Kaedah 

Ekonomi Syariah, 112. 

Sayuti, N. (2015). al-Kafa’ah fi al-Nikah. Kafaah: Journal Of Gender Studies, 5(2), 179–201. 

Setiyawan, A. (2012). Budaya Lokal Dalam Perspektif Agama: Legitimasi Hukum Adat 

(‘Urf) Dalam Islam. Esensia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 13(2), 203–222. 

Sirajuddin, M. M. (2015). Eksistensi ‘Urf sebagai Sumber Pelembagaan Hukum Nasional. 

Madania: Jurnal Kajian Keislaman, 19(1). 

Sucipto, S. (2015). ‘Urf Sebagai Metode Dan Sumber Penemuan Hukum Islam. ASAS: Jurnal 

Hukum Ekonomi Syariah, 7(1). 

Yunus, Y. (2018). Pendidikan Agama Islam Berbasis Kearifan Lokal Dan Dampak Terhadap 

Pendidikan Karakter. AT-Ta’DIB: Jurnal Kependidikan Dan Keagamaan, 2(1), 153–169. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

