
115 
Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam  
Vol. 2 No.2, Mei 2024: h.115-130 

 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 | ISSN 2985-8577(online)  
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/marital_hki/ 

 

MARITAL 
JURNAL HUKUM KELUARGA ISLAM 

Volume 2  No.2, Mei  2024 Halaman 115-130   
 

Metodologi Istinbat dalam Fatwa MUI, NU, dan Muhammadiyah: Analisis 
Prinsip-Prinsip Klasik dan Adaptasi Kontemporer 

 
Istinbat Methodology in MUI, NU, and Muhammadiyah Fatwas: An Analysis 

of Classical Principles and Contemporary Adaptations 
 

 

Abstrak:  

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengkaji sistem Istinbat Majelis Ulama Indonesia (MUI), 
Nahdlatul Ulama (NU), dan Muhammadiyah. Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif 
yang termasuk dalam kategori penelitian kepustakaan. Metode pengumpulan data yang 
digunakan adalah studi literatur. Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode Istinbat 
Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) mengacu pada Al-Qur’an, Hadis, Ijmak, Qiyas, 
dan dalil-dalil hukum lainnya. Dalam fatwanya, MUI juga mempertimbangkan dalil-dalil 
hukum lain yang tidak diperdebatkan oleh ulama, seperti Istihsan, Istishab, Sad al-Dzari'ah, 
dan dalil-dalil lainnya yang masih diperselisihkan oleh ulama. Metode Istinbat Lembaga 
Bahtsul Masail Nahdlatul Ulama (NU) menjalankan konsep bahwa Istinbat tidak diambil 
langsung dari sumber aslinya, yaitu Al-Qur’an dan Hadis. Sebaliknya, penggalian hukum 
dilakukan dengan menyelaraskan secara dinamis teks-teks dalam kitab klasik dengan 
konteks permasalahan yang dicari hukumnya. Sementara itu, metode Istinbat Majelis Tarjih 
dan Tajdid Muhammadiyah mengacu pada kemaslahatan sebagai prioritas utama tanpa 
mengabaikan aspek sosiologis dan antropologis. Selain itu, dalam beristinbat, mereka tidak 
terikat pada satu mazhab fiqh tertentu. Berdasarkan temuan ini, penelitian 
merekomendasikan agar metode Istinbat yang beragam yang digunakan oleh ketiga 
organisasi ini tetap dipertahankan dan dikembangkan lebih lanjut. Hal ini untuk memastikan 
bahwa penalaran hukum Islam tetap relevan dan adaptif terhadap isu-isu kontemporer, 
memberikan pendekatan yang seimbang yang mengintegrasikan yurisprudensi klasik 
dengan pertimbangan modern. 
Kata Kunci: istinbat; MUI; NU;Muhammadiyah 

Abstract 

The purpose of this study is to examine the Istinbat system of the Indonesian Ulema Council 
(MUI), Nahdlatul Ulama (NU), and Muhammadiyah. This research is a qualitative study 
categorized as library research. The data collection method used is a literature review. The 
results show that the Istinbat method of the Fatwa Commission of the Indonesian Ulema 
Council (MUI) refers to the Qur'an, Hadith, Ijmak, Qiyas, and other legal arguments. In its 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/marital_hki/


116 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h. 115-130 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

fatwas, MUI also considers other legal arguments that are not debated by scholars, such as 
Istihsan, Istishab, Sad al-Dzari'ah, and other arguments that are still disputed by scholars. The 
Istinbat method of the Nahdatul Ulama Bahtsul Masail Institute implements the concept that 
Istinbat is not taken directly from the original source, namely the Qur'an and Hadith. Instead, 
the extraction of the law is done by dynamically harmonizing the texts expressed in classical 
books within the context of the problem for which the law is sought. Meanwhile, the Istinbat 
method of the Tarjih and Tajdid Assembly refers to benefit as a priority benchmark without 
ignoring sociological and anthropological aspects. Furthermore, in Istinbat, they are not 
bound to a particular school of fiqh. 
 
Keyword: istinbat; MUI; NU;Muhammadiyah 

PENDAHULUAN 

Islam sering kali gagal dipahami dalam kedudukannya sebagai agama dan hukum 
oleh pihak luar maupun internal Islam. Kesalahpahaman ini adalah realitas di Indonesia, 
negara dengan mayoritas muslim. Beberapa penyebab utama dari kesalahpahaman ini 
termasuk salah paham terhadap cakupan ajaran Islam, penjelasan yang keliru tentang 
kerangka dasar ajaran Islam, dan penggunaan metode studi Islam yang tidak sesuai prosedur 
(Mulasi et al., 2021). Kesalahpahaman ini dapat dimaklumi mengingat perbedaan konteks 
zaman hidup Nabi saw. dan masa sesudahnya. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan 
sistematis dalam memahami dan mengamalkan ajaran Islam, termasuk hukum Islam. 

Al-Qur’an dan hadis adalah rujukan utama bagi umat Islam dalam menangani 
masalah hukum(Ridwan et al., 2021). Jumlah dalil naqli yang terbatas sering kali berbenturan 
dengan masalah hukum yang terus berkembang. Akibatnya, umat Islam diberikan legitimasi 
untuk berijtihad, yang berfungsi untuk mengatasi masalah yang tidak dijelaskan secara 
eksplisit dalam Al-Qur’an dan hadis. Kontribusi fatwa yang dikumpulkan oleh para ulama 
sebagai bagian penting dari ijtihad sangat signifikan untuk kemajuan hukum Islam dalam 
masyarakat plural(Asmar et al., 2023). 

Dalam konteks Indonesia, keberadaan lembaga-lembaga fatwa memainkan peran 
vital dalam mengatasi berbagai permasalahan hukum yang muncul. Majelis Ulama Indonesia 
(MUI) didirikan oleh para cendekiawan muslim Indonesia untuk menangani dan menjawab 
masalah yang muncul di Indonesia. Khususnya, Komisi Fatwa MUI memainkan peran 
penting dalam konteks ini. Selain MUI, ada lembaga-lembaga fatwa lain yang berafiliasi 
dengan organisasi Islam, seperti Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul Ulama dan Majelis Tarjih 
dan Tajdid Muhammadiyah.  

MUI memiliki metode istinbat yang mengacu pada Al-Qur’an, Hadis, Ijmak, Qiyas, 
dan dalil-dalil hukum lainnya(Riyandini, 2024). Metode ini melibatkan pertimbangan 
terhadap pendapat ulama klasik dan penggunaan berbagai metode penalaran hukum, 
termasuk istihsan, istishab, dan sad al-dzari'ah, yang memungkinkan adaptasi terhadap 
konteks kontemporer. Lembaga Bahtsul Masail NU, di sisi lain, menerapkan konsep istinbat 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h.115-130 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

117 

dengan menyelaraskan teks-teks klasik dalam konteks permasalahan hukum modern, 
menggunakan metode qauliy, ilhaqi, dan manhajiy. Sementara itu, Majelis Tarjih dan Tajdid 
Muhammadiyah mengutamakan kemaslahatan, dengan pendekatan bayani, ta'lili, dan 
istislahi, serta mempertimbangkan aspek sosiologis dan antropologis(Ridwan et al., 2021). 

Studi ini bertujuan untuk mencegah kesalahpahaman tentang fatwa dan metodenya 
dengan memberikan tinjauan mendetail tentang sistem Istinbat MUI, NU, dan 
Muhammadiyah. Dengan memahami metode-metode ini, diharapkan kesenjangan antara 
teori dan praktik dalam hukum Islam dapat dijembatani, serta memberikan kontribusi yang 
signifikan bagi pengembangan hukum Islam yang adaptif dan relevan dengan kebutuhan 
zaman. 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang termasuk dalam kategori 
penelitian kepustakaan. Metode pengumpulan data yang digunakan adalah studi literatur. 
Ini melibatkan pemeriksaan sistematis terhadap literatur yang ada untuk memahami metode 
Istinbat MUI, NU, dan Muhammadiyah. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Salah satu makna dari sistem adalah metode. Oleh karena itu, dalam menganalisis sistem 
istinbat Majelis Ulama Indonesia (MUI), Nahdlatul Ulama (NU), dan Muhammadiyah, 
diperlukan analisis terhadap metode yang digunakan(Daud et al., 2022). Mengkaji metode 
istinbat MUI, NU, dan Muhammadiyah berarti menelaah metode penetapan fatwa yang 
diterapkan oleh lembaga-lembaga fatwa tersebut. 

Metode Istinbat Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

Dasar-dasar yang dijadikan acuan dalam menghasilkan fatwa adalah al-Quran, hadits, 
ijmak, qiyas dan dalil-dalil hukum lainnya. Dasar acuan MUI dalam melahirkan sebuah fatwa 
di atas adalah ijmâk  ulama.(Zakirman, 2016, p. 164)  

MUI dalam fatwanya juga tidak menampik dalil-dalil hukum selain yang tidak 
diperdebatkan para Ulama, seperti: istihsan, istishab, sad al-dzari’ah dan dalil-dalil lain yang 
masih diperselisihkan oleh para ulama. Lebih lanjut MUI dalam mengulas masalah terlebih 
dahulu memperhatikan dan mempertimbangkan pendapat para imam mazhab dan fuqaha 
masa lampau.(Zakirman, 2016) 

Dasar-dasar penetapan fatwa atau disebut dengan metode istinbaṭ hukum yang 
dipakai oleh MUI tidak jauh berbeda dengan metode istinbaṭ hukum yang dipakai oleh para 
ulama salaf(Thoat Stiawan, 2024). Sikap akomodatif yang dipakai dalam penetapan fatwa 
MUI adalah butuhnya memikirkan kemaslahatan umat pada saat penetapan fatwa, di 
samping itu juga butuh memperhatikan pendapat para ulama mazhab fikih, baik pendapat 
yang pro maupun yang kontra, sehingga diharapkan apa yang menjadi keputusan tersebut 
tidak condong pada kedua ekstrimitas, tetapi lebih mencari jalan tengah/moderat antara dua 
pendapat yang berlawanan tersebut(Andziri, 2018). Jalan keluar yang cemerlang disuguhkan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h. 115-130 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

oleh MUI dalam menetapkan fatwa adalah perlunya mengetahui pendapat para pakar pada 
bidang keilmuan tertentu sebagai bahan pertimbangan dalam menetapkan fatwanya.(Majelis 
Ulama Indonesia Provinsi DKI Jakarta, n.d.) 

Dari hasil sidang Pleno yang diadakan oleh Majelis Ulama Indonesia pada tanggal 18 
Januari 1986 bahwa panduan atau patokan komisi fatwa Majelis Ulama Indonesia dalam 
istinbat, yaitu Al-Qur’an, hadis, ijmak, dan kias(Faisal, 2016). Selain itu, konten kasus terikat 
dengan pertimbangan patokan dasar yang telah disebutkan sebelumnya, pendapat para 
imam mazhab, dan ulama populer lainnya yang dihasilkan dari riset terhadap ayat-ayat Al-
Qur’an yang telah ditafsirkan. Akan tetapi, jika kasus belum terselesaikan status hukumnya 
melalui pendapat para ulama, maka langkah berikutnya yang ditempuh adalah ijtihad. 
Wewenang fatwa Majelis Ulama Indonesia tingkat pusat dan tingkat daerah, yaitu kasus atau 
peristiwa hukum yang relevan pemberlakuannya dalam skala nasional atau pada daerah-
daerah yang ada di Indonesia. Adapun Majelis Ulama Indonesia tingkat daerah berwenang 
untuk menetapkan hukum berdasarkan kasus atau peristiwa hukum yang relevan 
pemberlakuannya dalam skala daerah atau lokal. Keputusan hukum yang ditetapkan 
pemberlakuannya oleh Majelis Ulama Indonesia tingkat daerah harus dikoordinasikan 
dengan pihak Majelis Ulama Indonesia tingkat pusat dan komisi Fatwa Majelis Ulama 
Indonesia.(Bakar, 2010, pp. 132–133) 

Penetapan hukum dalam fatwa yang diputuskan oleh Majelis Ulama Indonesia 
mengacu kepada dua sumber. Pertama yaitu sumber hukum Islam yang disepakati, terdiri 
dari Al-Qur’an, hadis, ijmak, dan kias. Selanjutnya kedua, yaitu sumber hukum Islam yang 
tidak disepakati penggunaannya, terdiri dari Syar’u man qablana, pendapat sahabat, ‘urf, 
istihsan, istishab, istihsan, maslahah mursalah, sad al-Zari’ah, dan lain sejenisnya. Sumber 
hukum Islam yang tidak disepakati diistilahkan sebagai sumber-sumber hukum Islam yang 
tidak disebutkan nasnya dalam Al-Qur’an dan hadis.(Bakar, 2010) 

Kontradiksi dalil pada ranah mazhab fikih dapat terjadi dalam ijtihad dan selanjutnya 
komisi fatwa Majelis Ulama Indonesia menangangi hal tersebut melalui;  

a. Al-Jam‘u wa al-taufīq, yaitu mengumpulkan atau menghimpun dan 
mengkompromikan dalil-dalil yang terlihat kontradiktif satu sama lain. Menggeser 
pemaknaan dalam setiap dalil sampai menemui titik temu. Langkah yang ditempuh dalam 
mengumpulkan dan mengkompromikan dua dalil yang terilhat kontradiktif satu sama lain 
dengan cara takhsis dan takwil salah satu dalil dari kedua dalil yang terlihat memunculkan 
atau terdampak oleh kontradiksi dalil.(Bakar, 2010) 

b. Menyeleksi melalui tarjīḥ  dengan menempuh langkah perbandingan mazhab. 
c. Penggunaan ilḥāq 
Persoalan yang tidak didapatkan pendapat hukumnya di kalangan mazhab, yang 

menjadi indikator makna bahwa salah satu metode fatwa MUI adalah memakai ilḥāq, Ilḥāqi 
yaitu pendapat hukum yang terdapat di kalangan mazhab, dengan cara menyamakan sesuatu 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h.115-130 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

119 

persoalan yang terjadi dengan masalah yang ada hukumnya dalam al-kutub al-
mu‘tabarah.(Bakar, 2010) 

d. Melaksanakan ijtihad secara kolektif atau gabungan 
Tahapan berikutnya adalah berijtihad secara kolektif, yakni: 
1) Metode bayāni yaitu ijtihad berbekal atau berbasis pengkajian lafal dari dalil atau 

pendekatan kaidah-kaidah kebahasaan pada dalil, meliputi: dilālah lafẓiyah (petunjuk dalam 
bentuk kata), mafhūm al-mukhālafah (pemahaman terbalik), dilālah nāṣ (petunjuk lafal) yang 
jelas, dilālah nāṣ (petunjuk lafal) yang kurang jelas, lafal musytarak (memiliki lebih dari satu 
makna), lafal ‘ām (memiliki makna secara umum) dan lafal khāṣ (memiliki makna secara 
khusus). 

2) Metode ta‘līli berbekal nalar, terdiri dari qiyāsi, istiḥsāni, ilḥāqi. Qiyāsi adalah 
sistem analogi  kasus atau peristiwa hukum yang baru terjadi dengan regulasi atau dalil 
peristiwa hukum atau kasus yang telah lama terjadi dengan terikat pada kesamaan ilat satu 
sama lain. Adapun Istiḥsāni adalah menetapkan hukum berdasar atau mengacu kepada kias 
yang samar-samar tanpa berpedoman kepada kias yang jelas. Selain itu model pelaksanaan 
Istiḥsāni juga berlaku apabila penetapan hukum berangkat dari pelaksanaan hukum 
pengecualian tanpa berdasar pada pelaksanaan hukum secara keseluruhan atau umum dan 
divalidasi oleh dalil aqli,(Bakar, 2010) atau penjajakan opsi ideal diantara dua dalil.(Hasan, 
2005, p. 71) Ilḥāqi yaitu istinbat hukum yang berangkat dari ‘ibarah yang diambil dari buah 
pemikiran para ulama atau regulasi yang disahkan dan mengatur kasus atau peristiwa 
hukum secara umum yang legalisasinya tergantung dengan keberadaan  regulasi yang 
mengatur mayoritas kasus atau peristiwa hukum secara parsial atau tertentu.. 

3) Metode Istiṣlāḥi yaitu cara khusus yang bertujuan untuk menelusuri asas manfaat 
dan mudarat pada suatu perkara hukum atau dengan istilah populer, yaitu maṣlaḥah 
mursalah.(Bakar, 2010) 

e. Sadd al-żarī‘ah  
Sadd al-żarī‘ah yaitu langkah preventif untuk mencegah sampai kepada perkara yang 

diharamkan atau dilarang dalam syariat, melalui langkah antisipasi segala hal yang bisa 
menjadi titik akses untuk sampai kepada perantara yang menghubungkan kepada perkara 
terlarang tersebut. 

f. Kemaslahatan publik 
Majelis Ulama Indonesia dalam perjalanannya melahirkan fatwa yang 

memprioritaskan kemaslahatan kolektif atau bersifat umum.(Bakar, 2010) Komisi fatwa 
Majelis Ulama Indonesia dalam menjalankan tugasnya yaitu menerapkan pendekatan Naṣ 
Qaṭ’i, Qauli dan Manhaji dalam istinbat atas kasus atau peristiwa hukum. Al-Qur’an dan 
hadis menjadi patokan atau acuan dalam menetukan hukum suatu kasus atau peristiwa 
hukum secara tersurat atau eksplisit, mekanisme penetapan hukum jenis ini disebut sebagai 
pendekatan Naṣ Qaṭ’i. Alternatif atau opsi  pendekatan lain jika dalil-dalil secara tersurat atau 
ekspilisit dalam Al-Qur’an atau hadis pada penetapan hukum suatu kasus atau peristiwa 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h. 115-130 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

hukum, maka ditempuhlah penetapan hukum berbasis pendekatan Qauli dan 
Manhaji.(Mukhlishin et al., 2018) 

Pendekatan Qauli yaitu pendekatan yang digunakan dalam istinbat yang berbasis 
atau beracuan pada buah pemikiran para imam mazhab dalam literatur-literatur fikih 
populer (al-kutub al-mu’tabarah). Pendekatan Qauli berfungsi jika hanya satu pendapat yang 
bersumber dari literatur-literatur fikih yang populer diangggap memadai, mudah dijalankan 
berdasarkan kondisi zaman, dan illat yang paten(Ridwan et al., 2021). Jika hal-hal tersebut 
tidak terpenuhi maka wajib untuk mengkaji atau meninjau kembali proses yang telah 
dijalankan, mekanisme tersebut, yaitu peninjauan kembali telah dijalankan atau dilaksanakan 
oleh ulama tempo dulu.(Mukhlishin et al., 2018) Selanjutnya apabila pendekatan Qauli tidak 
memungkinkan untuk dijalankan dalam istinbat, maka ditempuhlah pendekatan manhaji 
dalam proses penetapan hukum terhadap kasus atau peristiwa hukum.(Mukhlishin et al., 
2018) Pendekatan manhaji yaitu pendekatan yang dijalankan dalam istinbat terhadap kasus 
atau peristiwa hukum dengan mengacu pada patron yang telah dikembangkan oleh imam 
mazhab berupa kaidah-kaidah pokok dan metodologi dalam istinbat. Pendekatan manhaji 
ditempuh melalui ijtihad yang dijalankan secara kolektif. Metode yang digunakan dalam hal 
ini adalah  al-Jam’u wat taufiq, tarjih, ilhaqi, dan istinbati(Mukhlishin et al., 2018).  

Perbedaan pendapat para imam mazhab terhadap status hukum suatu kasus atau 
peristiwa hukum maka diselesaikan melalui metode al-Jam’u wa al-Taufiq.(Mukhlishin et al., 
2018). Metode tarjihi kemudian ditempuh setelah metode sebelumnya, yaitu al-Jam’u wa al-
Taufiq tidak memungkinkan untuk dijalankan, metode tarjihi ditempuh dengan memakai 
metode perbandingan mazhab (muqaran al-madzahib) dan dengan memakai kaedah-kaedah 
uṣul fiqh perbandingan.(Mukhlishin et al., 2018) 

Ketika satu persoalan atau satu masalah belum dijelaskan oleh pendapat manapun 
secara persis dalam kitab fikih masa lampau (al-kutub al-mu’tabarah) namun tercantum 
padanannya dari persoalan tersebut, maka penjawabannya dilaksanakan melalui metode 
ilhaqi, yaitu menyamakan suatu persoalan yang terjadi dengan masalah yang semisalnya 
dalam al-kutub al-mu’tabarah.(Mukhlishin et al., 2018) 

Sementara itu, metode Istinbathi dijalankan apabila tidak dapat dilaksanakan dengan 
metode ilhaqi karena tidak ada pendapat yang sepadan(mulhaq bih) dalam al-kutub al- 
mu’tabarah. Metode istinbaṭi dijalankan dengan menerapkan metode qiyasi, istishlahi, 
istihsani dan sadd al-dzari’ah. Secara umum ditetapkannya fatwa di MUI yang selalu menjadi 
perhatian juga adalah kemaslahatan umum (maṣāliḥ ‘ammah) dan intisari ajaran agama 
(māqaṣhid al- syari’ah). Sehingga fatwa yang dihasilkan atau dilahirkan oleh MUI betul-betul 
dapat memberikan jawaban atas persoalan yang dihadapi umat dan benar-benar dapat 
menjadi pilihan alternatif umat untuk dipedomani dalam menjalankan 
kehidupannya.(Mukhlishin et al., 2018) 

Metode penetapan fatwa sesuai yang tercantum dalam Bab III Pedoman dan Prosedur 
Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia yang dirumuskan oleh Komisi Fatwa MUI, yaitu: 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h.115-130 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

121 

1. Hendaklah ditinjau terlebih dahulu pendapat para imam mazhab tentang masalah 
yang akan difatwakan tersebut secara seksama berikut dalil-dalilnya, sebelum fatwa 
ditetapkan. 

2. Hendaklah masalah yang telah jelas hukumnya (al-aḥkām al-qaṭ’iyyah) 
disampaikan sebagaimana adanya. 

3. Dalam masalah yang terjadi perbedaan pendapat di kalangan mazhab, maka: 
a. Fatwa ditetapkan berdasarkan pada hasil usaha penemuan titik temu di antara 

pendapat-pendapat mazhab lewat metode al-jam’u wa al-taufīq. 
b. Jika usaha penemuan titik temu gagal dilakukan, maka fatwa ditetapkan 

berdasarkan pada hasil tarjih melalui metode muqāranah al-mażāhib dengan memakai 
kaidah-kaidah uṣūl fiqh muqāran. 

4. Dalam masalah yang tidak didapatkan pendapat hukumnya di kalangan 
mazhab, maka fatwa ditetapkan berdasarkan pada hasil Ijtihād jamā’ī (kolektif) 
melalui metode bayānī, ta’līlī (qiyāsī, istiḥṣānī, ilḥāqī), istiṣlāḥī dan sad-al- żarī’ah. 

5. Senantiasa memperhatikan kemaslahatan umum (masāliḥ al‘āmmah) dan 
maqāṣid al-syarī’ah dalam penetapan fatwa.(Rahmat, 2016, pp. 7–8) 

Metode Istinbat Lembaga Bahsul Masail Nahdatul Ulama 

Pengertian istimbath hukum (menggali dan menetapkan hukum) di kalangan 
Nahdliyin bukan mengambil hukum secara langsung dari sumber aslinya yaitu Al-Qur’an 
dan hadis(Kurniawan & Maheswari, 2021). Akan tetapi penggalian hukum dilakukan dengan 
mentatbiqkan (menyelaraskan) secara dinamis teks-teks yang tersurat dalam kitab dalam 
konteks permasalahan yang dicari hukumnya. Istimbath langsung dari sumber aslinya, yaitu 
Al-Qur’an dan Hadis yang cenderung pada pengertian ijtihad, bagi Ulama Nahdlatul Ulama 
pada awalnya masih sangat sulit dilakukan karena keterbatasan ilmu terutama di bidang 
ilmu-ilmu penunjang dan pelengkap yang harus dikuasai oleh para mujtahid.(Mahfudh, 
1994, pp. 45–46) 

Lembaga Bahtsul Masail Nahdatul Ulama menjalankan proses ijtihad dengan 
menggunakan atau menerapkan metode sebagai berikut. 

a. Istinbat terhadap status hukum suatu kasus atau peristiwa hukum yang ditempuh 
dengan penelaahan atau pendalaman pada suatu kasus atau peristiwa hukum dan 
menelusuri status hukum persoalan tersebut yang tercantum secara eksplisit atau tersurat 
pada literatur-literatur fikih empat mazhab, proses ini disebut metode Qauliy.(Zahro, 2004, p. 
118) 

b. Metode Ilhaqi (analogi) adalah metode yang ditempuh dalam istinbat terhadap 
status hukum suatu kasus atau peristiwa hukum berbasis analogi. Kasus atau peristiwa 
hukum yang belum ditentukan status hukumnya dikiaskan dengan kasus atau peristiwa 
hukum yang telah ditetapkan status hukumnya pada literatur-literatur fikih.(Masyhuri, 2004, 
p. 89) 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h. 115-130 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

c. Metode Manhajiy (bermazhab) adalah metode yang ditempuh dalam istinbat 
terhadap status hukum suatu kasus atau peristiwa hukum berbasis konsep istinbat yang telah 
dirumuskan oleh imam mazhab.(Zahro, 2004) 

Sebagai penjelasan umum dalam rangka memahami beberapa istilah dalah proses 
pengambilan istinbath hukum dalam Lembaga Bahts al-Masail NU dapat dijelaskan sebagai 
berikut: 

a. Literatur-literatur berupa kitab-kitab yang mengatur persoalan syariat dan sejalan 
dengan aqidah aqidah Ahlussunnah wal Jama'ah disebut kutub al-mu’tabarah ala al-mazahib 
al-arba'ah. 

b. Bertaqlid kepada pandangan terhadap aturan atau dalil secara paten oleh salah satu 
dari empat mazhab fikih, model bermazhab tersebut diistilahkan dengan  bermazhab secara 
qauliy. 

c. Bermazhab secara manhajiy adalah bermazhab dengan mengacu atau berpatokan 
kepada konsep istinbat yang telah dirumuskan oleh imam dalam empat mazhab fikih. 

d. Istinbat yang berbasis kaidah-kaidah pokok secara gabungan atau kolektif disebut 
istinbat jama'iy. 

e. Pendapat atau pandangan imam al-Syafi’i dalam literatur-literatur mazhab al-Syafi’i 
disebut qawl. 

f. Pendapat atau pandangan dari kalangan ulama mazhab al-Syafi’i disebut wajh. 
g. Penetapan salah satu qaul/wajh yang dilakukan secara kolektif atau gabungan 

disebut taqrir jama'iy. 
h. Kasus atau peristiwa hukum yang belum ditentukan status hukumnya dikiaskan 

dengan kasus atau peristiwa hukum yang telah ditetapkan status hukumnya pada literatur-
literatur fikih disebut ilhaq (ilhaq al-masail bi nazhairiha).(Daud et al., 2022, pp. 17–18) 

Sistem Pengambilan Keputusan Hukum dalam lembaga Bahsul Masail Nahdatul 
Ulama sebagai berikut. 

a. Outline Analisa Masalah 
Direkomendasikan mengikuti konsep pengkajian suatu kasus atau peristiwa hukum 

sebagai sistem dalam menyelesaikan dan menyikapi  suatu kasus atau perisriwa hukum, 
adalah sebagai berikut: 

1) Analisa masalah (sebab mengapa terjadi kasus) ditinjau dari berbagai faktor 
antaranya: ekonomi, politik, budaya, sosial dan lainnya. 

2) Analisa dampak (dampak positif dan negatif yang ditimbulkan oleh suatu kasus 
yang sedang dicari hukumnya) ditinjau dari berbagai aspek, antara lain: sosial ekonomi, sosial 
budaya, sosial politik dan lainnya. 

3) Analisa hukum (keputusan Lembaga Baḥts al-Masâil tentang suatu kasus setelah 
mempertimbangkan latar belakang dan dampaknya di segala bidang), disamping 
mempertimbangkan hukum Islam, keputusan ini juga memperhatikan hukum yuridis 
formal.(Daud et al., 2022) 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h.115-130 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

123 

b. Mekanisme penjawaban 
Lembaga Lembaga Baḥts al-Masâil Nahdatul Ulama menetapkan suatu hukum 

terhadap suatu kasus atau peristiwa hukum dalam skala internal berpatokan kepada konsep 
bermazhab dari salah satu mazhab diantara empat mazhab fikih dengan mendahulukan 
konsep bermazhab secara qauliy. Berangkat dari hal tersebut, maka mekanisme penanggapan 
melalui jawaban terhadap suatu kasus atau peristiwa hukum yang diajukan, yaitu: 

Apabila status hukum suatu kasus atau peristiwa hukum dianggap telah terpenuhi 
atau terjawab dengan ibarat yang terdapat pada literatur empat mazhab fikih yang memuat 
hanya satu pendapat, maka secara otomatis pendapat tersebutlah yang terpilih. 

2) Apabila status hukum suatu kasus atau peristiwa hukum dianggap telah terpenuhi 
atau terjawab dengan ibarat yang terdapat pada literatur empat mazhab fikih yang memuat 
lebih dari satu pendapat, maka pendapat-pendapat tersebut dipilih melalui taqrir jamaiy 
untuk selanjutnya digunakan. Mekanisme penyeleksian pendapat-pendapat, yaitu: 

a) Pendapat diseleksi berdasarkan tingkat tertinggi dari aspek kemaslahatan dan 
kehujjahan atau kekuatan dari segi pendalilan. 

b) Mengacu kepada ketetapan yang telah diputuskan pada muktamar I yang 
diselenggarakan pada tahun 1926 bahwa secara khusus perbedaan pendapat yang terjadi 
dalam mazhab Syafi'i dirampungkan melalui sistem seleksi sebagai berikut. 

(1) Pandangan atau Pendapat yang disetujui oleh al-Syaikhani (al-Nawawi dan al-
Rafi'i) 

(2) Pendapat yang dipegangi oleh al-Nawawi. 
(3) Pendapat yang dipegangi oleh al-Rafi'i. 
(4) Pendapat yang didukung oleh mayoritas ulama'. 
(5) Pendapat ulama' yang terpandai. 
(6) Pendapat ulama' yang paling wara'. 
c) Untuk mazhab selain Syafi'i berlaku ketentuan-ketentuan menurut mazhab yang 

bersangkutan. Pada kasus tidak ada pendapat yang memberikan penyelesaian, maka 
dilakukan prosedur ilhaq al-masail bi nazhairiha secara jama'iy oleh para ahlinya. Ilhaq 
dilakukan dengan memperhatikan mulhaq, mulhaq bih dan wajh ilhaq oleh mulhiq yang 
ahli.(Daud et al., 2022) 

Pada kasus tidak mungkin dilakukan ilhaq, maka dilakukan istinbath jama'iy dengan 
prosedur bermadzhab secara manhaji oleh para ahlinya, yaitu dengan mempraktekkan 
qawa'id ushuliyyah oleh ahlinya. Perubahan ini menurut analisa Johnson, disebabkan dari 
perubahan sosial yang mengakibatkan orang mempertanyakan segala produk pemikiran 
ataupun asumsi-asumsi lama yang dianggap tidak lagi menyediakan jawaban untuk 
persoalan dan tuntutan di masa sekarang.(Zulaeha & Busro, 2020, p. 210)  

Penggunaan metode Qauliy dalam Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul Ulama 
menunjukkan komitmen terhadap otoritas teks klasik. Metode ini menekankan pada 
penelaahan literatur yang telah diakui oleh empat mazhab utama dalam Islam: Hanafi, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h. 115-130 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

Maliki, Syafi'i, dan Hanbali. Dalam konteks ini, ulama NU mencari jawaban hukum yang 
telah dirumuskan dalam kitab-kitab klasik dan berusaha untuk menerapkan solusi tersebut 
pada masalah kontemporer dengan penafsiran yang relevan. 

Metode Ilhaqi atau analogi sangat penting dalam istinbat hukum di NU karena 
memungkinkan ulama untuk menghubungkan masalah baru dengan kasus-kasus yang 
sudah memiliki preseden hukum. Dengan menggunakan analogi, para ulama dapat membuat 
keputusan yang konsisten dengan prinsip-prinsip hukum Islam yang telah mapan. Ini juga 
memberikan fleksibilitas dalam menghadapi tantangan baru tanpa harus menyimpang dari 
tradisi hukum Islam. 

Pendekatan Manhajiy yang digunakan oleh NU menunjukkan kedalaman 
pemahaman mereka terhadap metode istinbat yang telah dirumuskan oleh imam-imam 
mazhab(Anansyah, 2020). Ini tidak hanya melibatkan pemahaman teks, tetapi juga konteks 
sosial dan sejarah di mana hukum tersebut diterapkan. Dengan pendekatan ini, NU 
memastikan bahwa keputusan hukum yang diambil tidak hanya sah secara teoretis tetapi 
juga relevan secara praktis. 

Lembaga Bahtsul Masail NU juga menggunakan metode istinbat jama'iy atau kolektif 
dalam membuat keputusan hukum. Pendekatan ini melibatkan diskusi dan musyawarah di 
antara ulama untuk mencapai konsensus. Ini mencerminkan prinsip syura (konsultasi) dalam 
Islam dan memastikan bahwa keputusan yang diambil mencerminkan pandangan yang lebih 
komprehensif dan inklusif. Pendekatan ini juga menghindari subjektivitas yang mungkin 
muncul dalam ijtihad individu(Anwar, 2023). 

Dalam proses istinbat, NU sering kali mengacu pada pendapat-pendapat ulama 
terkemuka seperti al-Syaikhani (al-Nawawi dan al-Rafi'i) dalam mazhab Syafi'i. Pendapat ini 
diutamakan karena mereka dianggap memiliki keilmuan dan integritas yang tinggi. Selain 
itu, pendapat mayoritas ulama dan ulama terpandai juga menjadi pertimbangan penting 
dalam pengambilan keputusan hukum. Ini menunjukkan penghargaan terhadap otoritas 
ilmiah dan tradisi keilmuan dalam Islam(Fauzi, 2018). 

Metode istinbat NU juga memperhatikan aspek kemaslahatan umum (public interest). 
Dalam konteks ini, keputusan hukum yang diambil harus mempertimbangkan manfaat dan 
kemaslahatan bagi masyarakat luas. Hal ini sesuai dengan prinsip maqasid al-shariah, yang 
menekankan pada tujuan-tujuan utama syariat Islam, yaitu melindungi agama, jiwa, akal, 
keturunan, dan harta (Sumarta et al., 2024). Dengan demikian, keputusan hukum tidak hanya 
berfokus pada legalitas tetapi juga pada kesejahteraan umat. 

Prosedur ilhaq al-masail bi nazhairiha yang digunakan NU menunjukkan pendekatan 
pragmatis dalam menghadapi masalah-masalah baru. Prosedur ini memungkinkan ulama 
untuk menggunakan analogi secara kreatif dalam menetapkan hukum(Rifani, 2023). Dengan 
demikian, NU dapat menjawab tantangan-tantangan kontemporer dengan cara yang sesuai 
dengan prinsip-prinsip dasar hukum Islam, tanpa harus meninggalkan warisan intelektual 
yang kaya dari masa lalu. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h.115-130 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

125 

 
Akhirnya, perubahan sosial yang cepat mempengaruhi metode istinbat yang 

digunakan oleh NU. Analisa Johnson menunjukkan bahwa perubahan sosial mengakibatkan 
masyarakat mempertanyakan produk pemikiran atau asumsi lama yang dianggap tidak lagi 
menyediakan jawaban yang memadai(Nashori et al., 2020). Oleh karena itu, metode istinbat 
NU terus berkembang dan beradaptasi dengan konteks sosial yang berubah. Ini 
menunjukkan dinamisme dan responsivitas NU dalam menjaga relevansi hukum Islam di 
tengah perubahan zaman. 

Metode Istinbat Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah  

Metode Ijtihad yang dijalankan dalam persyarikatan Muhammadiyah adalah metode 
khusus yang dijalankan  oleh mujtahid atau orang yang cakap dari segi aplikasi dan teori 
dalam ijtihad dengan maksud mencari status hukum syarak yang belum paten atau bersifat 
zanni terhadap suatu kasus atau peristiwa hukum  dengan mengerahkan seluruh kekuatan 
secara nalar(Sofiana, 2022). Ijtihad berfungsi sebagai teknik atau metode yang digunakan 
untuk menetapkan status hukum suatu kasus atau peristiwa hukum yang belum tertuang 
dalam Al-Qur’an dan hadis, karena kedudukan ijtihad bukan sebagai sumber hukum Islam, 
akan tetapi sebagai teknik atau metode penetapan hukum Islam(Mahfudin, 2021). 
Persyarikatan Muhammadiyah dalam menetapkan status hukum suatu kasus atau peristiwa 
hukum secara tersendiri melingkupi dua bidang atau wilayah ijtihad, yaitu kasus atau 
peristiwa hukum yang telah diatur oleh dalil-dalil yang tidak bersifat paten dan kasus atau 
peristiwa hukum yang tidak tersurat atau tidak bersifat eskplisit status hukumnya dalam Al-
Qur’an dan hadis.(Metodologi Istinbath Hukum Dalam Muhammadiyah - IMM UIN Sunan 
Ampel Surabaya, n.d.) 

Selain itu, Majelis Tarjih dan Tajdid Persyarikatan Muhammadiyah melakukan 
penetapan hukum terhadap suatu kasus atau peristiwa hukum dengan menggunakan metode 
sebagai berikut, yakni: 

a. Istinbat berbasis aspek kebahasaan, yaitu metode penetapan hukum melalui segi 
kebahasaan berdasarkan pemahaman atas dalil yang dipilih sebagai landasan hukum pada 
permasalahan tersebut, metode tersebut diistilahkan dengan nama Bayani (semantik).   

b. Istinbat berbasis aspek kias, yaitu metode penetapan hukum melalui segi kias atau 
analogi, yaitu mempersamakan antara kasus atau peristiwa hukum yang belum diatur status 
hukumnya dalam dalil naqli dan kasus atau peristiwa hukum yang telah diatur status 
hukumnya dalam dalil naqli berdasarkan atau mengacu kepada kesamaan ilat. berdasarkan 
pemahaman atas dalil yang dipilih sebagai landasan hukum pada permasalahan tersebut, 
metode tersebut diistilahkan dengan nama ijtihad qiyasi atau dengan sebutan Ta’lili 
(rasionalistik). 

c. Istinbat berbasis aspek kemaslahatan, yaitu metode penetapan hukum melalui segi 
kemaslahatan, yaitu menetapkan status hukum suatu kasus atau peristiwa hukum yang 
belum diatur status hukumnya dalam dalil naqli dengan beracuan atau berpatokan kepada 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h. 115-130 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

kemaslahatan yang akan diwujudkan, metode tersebut diistilahkan dengan nama Istishlahi 
(filosofis).(Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah UIN Sunan Ampel Surabaya, n.d.) 

Majelis Tarjih dan Tajdid Persyarikatan Muhammadiyah melakukan istinbat terhadap 
suatu kasus atau peristiwa hukum melalui pendekatan hermeunetik, historik (kesejarahan), 
sosiologi, dan antropologi. Persyarikatan Muhammadiyah melakukan istinbat dengan teknik 
sebagai berikut: 

a. Ijmak 
Pasca masa atau era sahabat ijmak, kuantitas umat Islam semakin melimpah, sehingga 

ijmak terlihat mustahil untuk terwujud atau tercapai. Berangkat dari ha tersebut Majelis Tarjih  
dan Tajdid Persyarikatan Muhammadiyah menetapkan bahwa ijmak yang diakui atau 
disetujui yang digunakan dalam istinbat adalah ijmak pada masa atau era Sahabat Nabi 
(Ijmak Shahaby). 

b. Qiyas 
Qiyas diperbolehkan dalam istinbat oleh Persyarikatan Muhammadiyah pada ranah 

selain ibadah mahdah dengan mengacu kepada keberadaan ilat yang sama antara dua 
masalah yang dikiaskan. 

c. ‘Urf 
 Secara istilah ‘Urf adalah perbuatan atau perkataan yang menjadi adat atau kebiasaan 

yang telah terintegrasi dengan keseharian masyarakat setempat. Jika terjadi kontradiksi dalil 
dalam istinbat, maka Majelis Tarjih dan Tajdid Persyarikatan Muhammadiyah 
menyelesaikannya dengan teknik atau metode sebagai berikut: 

a. Al-jam'u wa al-taufiq, yaitu dalil-dalil yang kontradiktif secara lahiriah diakomodir, 
akan tetapi pelaksanaan atau pengaplikasiannya tidak ada ketentuan yang mengikat 
sehingga berhak untuk memilih dalil yang akan diamalkan. 

b. Al-tarjih, yaitu menyeleksi dan mengamalkan dalil berdasarkan kekuatan atau 
kehujjahan dalil tersebut. 

c. Al-naskh, yaitu penyeleksian dan pelaksanaan dalil berdasarkan urutan paling 
akhir. 

d. Al-tawaqquf, yakni menutup proses penelaahan terhadap dalil yang dijajaki dan 
memulai penelitian terhadap kasus atau peristiwa hukum tersebut dengan menggunakan 
dalil baru.(Metodologi Istinbath Hukum Dalam Muhammadiyah - IMM UIN Sunan Ampel 
Surabaya, n.d.) 

Persyarikatan Muhammadiyah melalui Majelis Tarjih dan Tajdid melakukan 
penetapan status hukum suatu kasus atau peristiwa hukum dengan mengacu kepada 
kemaslahatan sebagai patokan yang bersifat prioritas tanpa mengabaikan aspek sosiologis 
dan antropologis. Masyarakat tidak merasa didikte dengan pemberlakuan hukum yang 
didasarkan oleh aspek kehidupan masyarakat tersebut. Persyarikatan Muhammadiyah 
memperkenalkan diri sebagai organisasi Islam yang tidak berpatokan secara khusus kepada 
mazhab fikih tertentu dalam melakukan atau menjalankan istinbat terhadap suatu kasus atau 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h.115-130 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

127 

peristiwa hukum.(Metodologi Istinbath Hukum Dalam Muhammadiyah - IMM UIN Sunan 
Ampel Surabaya, n.d.) 

Persyarikatan Muhammadiyah melalui Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah 
menetapkan hukum suatu kasus atau peristiwa hukum berbekal beberapa asas metode dalam 
ijtihad dan istinbat, yakni: 

a. Titik start dalam menetapkan hukum suatu kasus atau peristiwa hukum yaitu al-
Qur`an dan hadis sahih sebagai pijakan dasar dan utama. Apabila hukum suatu kasus atau 
peristiwa hukum tidak ditemui secara tersurat atau eksplisit dalam Al-Qur’an dan hadis 
sahih, maka ditempuhlah kias atau analogi terhadap kasus atau peristiwa hukum yang tidak 
tersurat dalam Al-Qur’an dan hadis sahih, yaitu mengkiaskan atau menganalogikan antara 
kasus atau peristiwa hukum yang tidak diatur secara tersurat dalam Al-Qur’an dan hadis 
sahih dengan kasus atau peristiwa hukum yang telah diatur secara tersurat  Al-Qur’an dan 
hadis sahih dengan memperhatikan persamaan ilat diantara keduanya. Kias atau analogi 
dalam persyarikatan Muhammadiyah hanya diperbolehkan dalam ranah ibadah ghairu 
mahdah. 

b. Penetapan hukum suatu kasus atau peristwa hukum ditempuh secara kolektif 
melalui rapat atau pertemuan musyawarah. Maka pendapat secara individu tidak 
dilegitimasi. 

c. Penetapan hukum suatu kasus atau peristiwa hukum tidak terikat atau melekat 
secara khusus kepada satu mazhab fikih tertentu. Penggunaan mazhab fikih dilegitimasi 
berdasarkan hasil validasi oleh Al-Qur’an dan hadis. Serta hukum-hukum Islam  yang 
memiliki kehujjahan yang tidak lemah. 

d. Bersikap moderat dan menerima koreksi dari pihak manapun, selama koreksi 
tersebut dapat divalidasi, sehingga persyarikatan Muhammadiyah tidak mengklaim diri 
sebagai pihak yang paling benar. 

e. Masalah akidah satu-satunya ranah bagi penggunaan dalil-dalil yang bersifat 
mutawatir. 

f.  Menerima konsensus para sahabat dalam istinbat. 
g. Mengumpulkan dan mengkompromikan dalil-dalil yang kontradiktif secara 

lahiriah, jika langkah tersebut tidak memungkinkan dalam penyelesaian kontradiksi dalil, 
maka ditempuhlah tarjih atau penyeleksian dalil yang paling kuat. 

h. Saddu al-dzara’i sebagai langkah preventif dalam menghindari kemudaratan. 
i. Kandungan dalil-dalil Al-Qur’an dan hadis dipahami melalui metode ta’lili yang 

terikat dengan kesesuaian dengan maqasid al-Syariah. Artinya penggunaan metode ta’lili 
tidak diperbolehkan jika tidak sejalan dengan maqasid al-Syariah. Pengecualian dalam 
penggunaan kaidah “al-Hukmu yadûru ma’a illatihi wujûdan wa ‘adaman”  tidak berlaku 
secara umum atau dalam seluruh ranah. 

j. Penetapan hukum suatu kasus atau peristiwa hukum dengan dalil-dalil secara 
komprehensif, dan paripurna, bukan parsial. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h. 115-130 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

k. Ranah akidah dikecualikan dalam pembolehan penggunaan hadis ahad terhadap  
dalil-dalil yang bersifat umum dalam al-Qur`an. 

l. Prinsip memudahkan menjadi pendoman dalam beragama. 
m. Bernalar dalam mengkaji hukum dalam Al-Qur’an dan hadis diperbolehkan 

dengan berdasar atau mengacu kepada asbabul nuzul dan asbabul wurud atau latar belakang 
dan tujuan pensyariatan hukum tersebut. Secara realitas tidak dinafikan bahwa akal atau 
nalar bersifat relatif kebenarannya, sehingga dalil naqli tetap menjadi prioritas daripada dalil 
aqli, asas ini dinamis dalam praktiknya untuk menghadapi perubahan keadaan. 

n. Penalaran sebagai fungsi yang sangat dibutuhkan dalam perkara-perkara untuk 
mewujudkan kemaslahatan publik atau umat. 

o. Pendapat para sahabat dipergunakan dalam memahami dalil yang mengandung 
lebih dari satu makna. 

p. Pemaknaan secara lahiriah menjadi prioritas dalam pengkajian hukum pada ranah 
akidah. Adapun takwil dari pendapat para sahabat tidak mutlak digunakan, meskipun 
pemaknaan lahiriah tidak memungkinkan pelaksanaannya. (Metodologi Ijtihad & Istinbath 
Muhammadiyah LEMBAGA AL-ISLAM DAN KEMUHAMMADIYAHAN, n.d.) 

Metode istinbat Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah adalah hasil dari evolusi 
pemikiran hukum Islam yang responsif terhadap perubahan sosial dan budaya(Huda, 2014). 
Pendekatan ini mencerminkan komitmen Muhammadiyah untuk menjaga relevansi hukum 
Islam dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar syariat. Dengan mengintegrasikan 
berbagai metode dan pendekatan, Muhammadiyah berhasil menciptakan kerangka hukum 
yang dinamis dan inklusif, yang mampu menjawab tantangan hukum di era modern. 

SIMPULAN  

Metode Istinbat MUI, NU, dan Muhammadiyah menunjukkan perpaduan antara 
prinsip-prinsip hukum klasik dan pertimbangan kontemporer. MUI fokus pada tinjauan 
hukum komprehensif dan ijtihad kolektif, NU menekankan harmonisasi dinamis teks-teks 
klasik, dan Muhammadiyah memprioritaskan kemaslahatan umum serta faktor sosiologis. 
Metode-metode ini mencerminkan pendekatan yang beragam dalam yurisprudensi Islam di 
Indonesia, masing-masing memberikan kontribusi unik terhadap lanskap hukum.Penelitian 
ini memberikan wawasan yang mendalam mengenai metode istinbat yang digunakan oleh 
tiga lembaga fatwa utama di Indonesia. Dengan memahami perbedaan dan persamaan dalam 
pendekatan mereka, penelitian ini dapat membantu para cendekiawan, praktisi hukum, dan 
mahasiswa dalam memahami bagaimana hukum Islam diimplementasikan dalam konteks 
masyarakat Indonesia yang plural. Selain itu, penelitian ini juga dapat menjadi acuan bagi 
pengembangan metode istinbat yang lebih adaptif dan responsif terhadap perubahan zaman, 
serta meningkatkan pemahaman tentang bagaimana prinsip-prinsip hukum klasik dapat 
diterapkan dalam konteks kontemporer.Meskipun penelitian ini memberikan gambaran yang 
komprehensif mengenai metode istinbat MUI, NU, dan Muhammadiyah, ada beberapa 
batasan yang perlu diperhatikan. Pertama, penelitian ini terbatas pada analisis literatur tanpa 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h.115-130 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

129 

verifikasi empiris atau studi lapangan yang lebih mendalam. Hal ini mungkin mengurangi 
validitas temuan dalam konteks praktis. Kedua, penelitian ini tidak mengkaji secara 
mendetail bagaimana fatwa yang dihasilkan oleh masing-masing lembaga diterima dan 
diterapkan dalam masyarakat. Oleh karena itu, diperlukan penelitian lebih lanjut untuk 
mengkaji efektivitas dan dampak dari fatwa-fatwa tersebut dalam kehidupan nyata.Dengan 
mempertimbangkan kontribusi dan batasan ini, diharapkan penelitian ini dapat menjadi 
pijakan bagi studi-studi lanjutan yang lebih mendalam dan komprehensif, serta memberikan 
manfaat bagi pengembangan hukum Islam di Indonesia yang lebih adaptif dan relevan. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Anansyah, Z. Q. F. (2020). Pandangan Tokoh Nahdlatul ulama (NU) Kecamatan Mlarak 
Kabupaten Ponorogo Terhadap Praktik Pemasangan Susuk Sebagai Pengobatan. IAIN 
Ponorogo. 

Andziri, Q. (2018). Akad Pengalihan Utang Berdasarkan Fatwa Dewan Syariah Nasional 
(DSN) MUI Dan Resolusi Majelis Penasihat Syariah (MPS) Malaysia. Jakarta: Fakultas 
Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah. 

Anwar, K. (2023). Moderasi Beragama: Sebuah Diskursus Dinamika Keagamaan di Era 
Kontemporer. K-Media. 

Asmar, A., Kasman, S., & Muhammad, F. (2023). FATWA ONLINE DAN OTORITAS 
ISLAM KAJIAN DAMPAK MEDIA BARU TERHADAP ATURAN AGAMA. Jurnal 
Riset Mahasiswa Dakwah Dan Komunikasi, 5(2), 179–192. 

Bakar, A. (2010). Metode Fatwa Organisasi Sosial Keagamaan Islam di Indonesia. Comdes 
Kalimantan. 

Daud, F. K., Al, I., Tuban, H., & Hambali, M. R. (2022). METODE ISTINBATH 
NAHDLATUL ULAMA (NU):  Kajian atas Strategi Fatwa dalam Tradisi Bahts al-
Masail di Indonesia. Millennial: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 2(1), 1–22. 
https://doi.org/10.34556/MILLENNIAL.V2I2.182 

Faisal, M. R. R. (2016). Aliran Gafatar dan Fatwa sesat MUI “analisis Fatwa Majelis 
Ulama Indonesia no. 06 Tahun 2016 tentang aliran Gerakan Fajar Nusantara 
(GAFATAR).” Jakarta: Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah. 

Fauzi, M. (2018). Problematika penentuan fatwa hukum halal Di indonesia. Jurnal Ilmiah 
Ekonomi Islam, 4(01), 51–62. 

Hasan, M. T. (2005). Ahlussunnah wal-jama’ah dalam persepsi dan tradisi NU (3rd ed.). 
Lantabora Press. 

Huda, A. (2014). MAQÂSHID SYARÎ’AH DALAM FATWA DEWAN HISBAH PERSIS. 
De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah, 6(1). 

Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah UIN Sunan Ampel Surabaya. (n.d.). Metodologi Istinbath 
Hukum Dalam Muhammadiyah - IMM UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Kurniawan, D., & Maheswari, A. A. (2021). Method of Determination of Law in Bahtsul 
Masail. Jurnal Scientia Indonesia, 7(1), 61–78. 

Mahfudh, M. S. (1994). Sahal. In Nuansa Fikih Sosial. LkiS. 
Mahfudin, A. (2021). Metodologi Istinbath Hukum Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul 

Ulama. Jurnal Hukum Keluarga Islam, 6(1), 1–17. 
Majelis Ulama Indonesia Provinsi DKI Jakarta. (n.d.). Bagaimana Metode Penetapan Fatwa 

MUI? | Majelis Ulama Indonesia Provinsi DKI Jakarta. Majelis Ulama Indonesia 
Provinsi DKI Jakarta. 

Masyhuri, K. H. A. A. (2004). Masalah Keagamaan Jilid 2. PPRMI dan QultumMedia. 
Metodologi Ijtihad & Istinbath Muhammadiyah | LEMBAGA AL-ISLAM DAN 

KEMUHAMMADIYAHAN. (n.d.). 
Metodologi Istinbath Hukum Dalam Muhammadiyah - IMM UIN Sunan Ampel Surabaya. 

(n.d.). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 

Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 
 Vol.  2 No.2, Mei 2024: h. 115-130 
 

Licensed under  a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

Mukhlishin, A., Suhendri, A., & Dimyati, M. (2018). Metode Penetapan Hukum dalam 
Berfatwa. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 3(2), 167–184. 

Mulasi, S., Hidayati, Z., Pd, M. A., Khaidir, M. A., Musradinur, M. S. I., Muhammady, A., 
MLS, M., Nadiah, M. P. I., Muflihin, A., & Hilman, C. (2021). Metodologi Studi Islam. 
Yayasan Penerbit Muhammad Zaini. 

Nashori, F., Wijaya, H. E., Afifi, S., Pradita, I., Dhona, H. R., Ashshiddiqi, A. M., & Ashadi, 
W. (2020). Ilmu Sosial Humaniora dalam Perspektif Islam. Sevenbooks. 

Rahmat, R. (2016). Metode Ijtihad Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia. 
NUKHBATUL’ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam, 2(1), 159–166. 

Ridwan, M., Umar, M. H., & Ghafar, A. (2021). Sumber-sumber hukum Islam dan 
Implementasinya. Borneo: Journal of Islamic Studies, 1(2), 28–41. 

Rifani, R. (2023). Konsep Ilhaq Al-Masail Bi Nazhairiha Dan Metode Penerapannya Pada 
Kasus Kontemporer. Jurnal Al-Nadhair, 2(1), 15–34. 

Riyandini, A. S. (2024). Hukum istinbath dalam fatwa MUI. Maliki Interdisciplinary 
Journal, 2(3), 110–116. 

Sofiana, N. E. (2022). Relasi Ijtihad NU, Muhammadiyah, dan MUI. Al-Syakhsiyyah: 
Journal of Law & Family Studies, 4(2), 141. 

Sumarta, S., Burhanudin, B., & Budiyanto, T. (2024). Maqasid Al-Syariah Mendorong 
Keadilan Dan Keseimbangan Dalam Hukum Islam. Khulasah: Islamic Studies Journal, 
6(1), 16–31. 

Thoat Stiawan, S. H. I. (2024). Hukum Istisnā’dalam Ṣīgāt Talaq Menurut Imam Mazhab. 
Pena Cendekia Pustaka. 

Zahro, A. (2004). Lajnah bahtsul masa’il 1926-1999 tradisi intelektual NU. LKis. 
Zakirman, A. F. (2016). Metodologi Fatwa Majelis Ulama Indonesia. Jurnal Al-Hikmah: 

Jurnal Dakwah, 10(2). https://doi.org/10.24260/AL-HIKMAH.V10I2.615 
Zulaeha, E., & Busro, B. (2020). Tradisi Bahts Al-Masail Nahdhatul Ulama (NU): 

Pematangan Pemikiran Fikih Adil Gender Husein Muhammad. Jurnal Musawa, 19(2), 
1–22. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	PENDAHULUAN
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	Salah satu makna dari sistem adalah metode. Oleh karena itu, dalam menganalisis sistem istinbat Majelis Ulama Indonesia (MUI), Nahdlatul Ulama (NU), dan Muhammadiyah, diperlukan analisis terhadap metode yang digunakan(Daud et al., 2022). Mengkaji meto...
	Metode Istinbat Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI)
	Metode Istinbat Lembaga Bahsul Masail Nahdatul Ulama
	Metode Istinbat Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah
	SIMPULAN
	DAFTAR PUSTAKA

