
 
Sighat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 3 Issue 2, 2025 

E-ISSN: 2985-7279 

 
   

This is an open access article under the 
CC–BY-SA license. 

60 
 

Integrasi Filsafat Hukum Islam dengan Prinsip Hukum Ekonomi 

Syariah dalam Perekonomian Modern 
 

Abdul Rahim*1, Ahmad Musyahid2, Lomba Sultan3 

123 Program Pascasarjana, UIN Alauddin Makassar, Indonesia. 

 

*E-mail Korespondensi: Abdulrahim0203912@gmail.com, achmad.musyahid@uin-alauddin.ac.id, 

lombasultan456@gmail.com  
 

Naskah dikirim: 

 

Naskah diterima: 

 

Naskah dipublikasi: 

 

 

Abstract 

The global economy faces significant challenges due to the dominance of free-market 

capitalism, which prioritizes efficiency and profit, often disregarding social and 

environmental impacts. In contrast, Islamic economics offers an alternative emphasizing 

social justice, balance, and sustainability. This research aims to explore the integration of 

Islamic legal philosophy with the principles of Islamic economic law within the context of the 

modern economy. Adopting a qualitative approach with theoretical and normative analysis, 

this study examines how the values of Maqashid Sharia, such as justice, welfare, and 

sustainable resource management, can be applied in the globally capitalist economic system. 

The findings suggest that the application of Islamic economic principles can create a fairer 

economy, reduce social inequality, and support environmental sustainability. Thus, the 

integration of Islamic legal philosophy in Islamic economics could offer a solution to global 

economic disparities and improve the global economic system. 

Keywords: Islamic Economics, Islamic Legal Philosophy, Maqashid Sharia, Economic 

Justice 

Abstrak 

Perekonomian global menghadapi tantangan besar akibat dominasi kapitalisme pasar bebas 

yang lebih mengutamakan efisiensi dan keuntungan tanpa memperhatikan dampak sosial dan 

lingkungan. Di sisi lain, ekonomi syariah menawarkan alternatif yang menekankan pada 

keadilan sosial, keseimbangan, dan keberlanjutan. Penelitian ini bertujuan untuk menggali 

integrasi filsafat hukum Islam dengan prinsip hukum ekonomi syariah dalam konteks 

perekonomian modern. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan analisis teoritis dan 

normatif, penelitian ini memeriksa bagaimana nilai-nilai Maqashid Syariah, seperti keadilan, 

kesejahteraan, dan pengelolaan sumber daya alam yang berkelanjutan, dapat diterapkan 

dalam sistem ekonomi global yang terpengaruh kapitalisme. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa penerapan prinsip ekonomi syariah dapat menciptakan ekonomi yang lebih adil, 

mengurangi kesenjangan sosial, serta mendukung keberlanjutan lingkungan. Dengan 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Abdulrahim0203912@gmail.com
mailto:achmad.musyahid@uin-alauddin.ac.id


Sighat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 

61 
 

demikian, integrasi filsafat hukum Islam dalam ekonomi syariah berpotensi menjadi solusi 

dalam mengatasi ketimpangan ekonomi global dan memperbaiki sistem perekonomian dunia. 

 

Kata Kunci: Ekonomi Syariah, Filsafat Hukum Islam, Maqashid Syariah, Keadilan 

Ekonomi 
 

Pendahuluan 

Perekonomian dunia terus berkembang, dengan pergeseran paradigma yang terus 

berlangsung menuju ekonomi global yang semakin kompleks dan penuh tantangan. Salah satu 

aspek yang paling menonjol dalam perekonomian modern adalah dominasi kapitalisme pasar 

bebas yang menekankan pada efisiensi dan keuntungan sebagai tujuan utama, sering kali tanpa 

memperhatikan dampak sosial dan lingkungan(Arfah & Arif, 2022). Namun, pada saat yang 

sama, semakin banyak yang mencari sistem ekonomi alternatif yang lebih memperhatikan 

keadilan sosial, keseimbangan, dan kesejahteraan umat manusia. Salah satu sistem yang 

relevan dalam konteks ini adalah sistem ekonomi syariah, yang didasarkan pada prinsip-prinsip 

hukum Islam yang memandang ekonomi sebagai suatu aktivitas yang tidak terlepas dari 

dimensi moral dan sosial(Suyanto, 2013). 

Filsafat hukum Islam dan prinsip hukum ekonomi syariah memiliki landasan yang 

sangat kuat dalam konteks penciptaan keadilan dan keberlanjutan dalam ekonomi(Helmi, 

2015). Filsafat hukum Islam tidak hanya mengatur hubungan antara individu dengan Tuhan, 

tetapi juga dengan sesama manusia dan alam semesta. Prinsip-prinsip dasar dalam filsafat 

hukum Islam, seperti keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan bersama, merupakan bagian 

integral dari hukum ekonomi syariah, yang mengatur seluruh aktivitas ekonomi umat Islam 

dengan menekankan pada transaksi yang adil, transparan, dan bebas dari unsur ketidakpastian 

(gharar) serta riba (bunga) yang dianggap merugikan(Husni, 2020). 

Tantangan utama dalam mengintegrasikan filsafat hukum Islam dengan hukum 

ekonomi syariah dalam perekonomian modern adalah adanya ketimpangan yang signifikan 

antara prinsip-prinsip yang diajarkan oleh Islam dan kenyataan perekonomian dunia yang 

sangat terpengaruh oleh prinsip kapitalisme dan globalisasi(Dinamika & Syariah, 2023). 

Sebagai contoh, pasar finansial modern sering kali dipenuhi dengan instrumen keuangan yang 

mengandung unsur riba, seperti pinjaman berbunga, obligasi yang berorientasi pada bunga, dan 

produk derivatif yang tidak memenuhi syarat dalam ekonomi syariah. Selain itu, model bisnis 

yang mementingkan keuntungan pribadi tanpa mempertimbangkan dampak sosial dan 

lingkungan semakin mendominasi sektor ekonomi global(Chalid, 2014). Praktik ini sering kali 

menciptakan ketidakadilan dalam distribusi kekayaan dan memperburuk kesenjangan sosial, 



E-ISSN: 2985-7279 

62 

 

yang bertentangan dengan ajaran Islam yang menekankan pada distribusi kekayaan yang adil 

dan keberlanjutan. 

Di Indonesia, meskipun perekonomian syariah telah mengalami pertumbuhan yang 

signifikan, masih banyak tantangan yang dihadapi dalam penerapan prinsip ekonomi syariah. 

Fakta menunjukkan bahwa meskipun sektor perbankan syariah di Indonesia telah berkembang 

pesat, tetapi pangsa pasarnya masih relatif kecil dibandingkan dengan perbankan 

konvensional(Miko, 2023). Hal ini disebabkan oleh kurangnya pemahaman dan implementasi 

yang komprehensif tentang hukum ekonomi syariah dalam praktik ekonomi sehari-hari. Selain 

itu, regulasi yang ada masih terfragmentasi, dan tidak sepenuhnya mendukung pengembangan 

ekonomi syariah secara menyeluruh. Ini memperlihatkan adanya kesenjangan antara teori dan 

praktik dalam penerapan ekonomi syariah di Indonesia. 

Selain itu, ada fenomena global yang semakin memperlihatkan kesenjangan dalam 

sistem ekonomi kapitalis, seperti krisis finansial, meningkatnya angka kemiskinan, dan 

ketidaksetaraan ekonomi yang semakin lebar. Menurut laporan Oxfam pada tahun 2021, 

delapan orang terkaya di dunia memiliki kekayaan yang sama dengan setengah dari populasi 

dunia(Ayu & Maulana Syarifuddin Hidayat, 2021). Hal ini menunjukkan ketidakadilan 

ekonomi yang semakin parah dan bertentangan dengan prinsip-prinsip ekonomi syariah yang 

menekankan pada keadilan dan pemerataan kekayaan. Bahkan, banyak negara berkembang 

yang semakin terjebak dalam hutang yang tinggi, yang mayoritasnya berjenis riba, yang 

memperburuk ketergantungan mereka terhadap ekonomi global. 

Selain itu, isu-isu terkait ketidakberlanjutan lingkungan juga semakin mendapat 

perhatian di tingkat global. Kerusakan lingkungan, perubahan iklim, dan pemanfaatan sumber 

daya alam secara berlebihan adalah contoh nyata dari sistem ekonomi yang mengabaikan 

keseimbangan antara kebutuhan ekonomi dan kelestarian alam. Dalam konteks ini, ekonomi 

syariah yang berprinsip pada keberlanjutan dan keseimbangan alam dapat menawarkan 

alternatif yang lebih adil dan berkelanjutan(Putri karina et al., 2023). 

Tantangan terbesar yang dihadapi dalam mengintegrasikan filsafat hukum Islam 

dengan prinsip hukum ekonomi syariah dalam perekonomian modern adalah bagaimana 

menerjemahkan nilai-nilai etika Islam, yang mengutamakan keadilan, kebersamaan, dan 

keberlanjutan, ke dalam sistem ekonomi global yang sudah sangat dipengaruhi oleh prinsip-

prinsip kapitalis(Dhuhaa Rohmawan & Riyadlul Badi’ah, 2022). Misalnya, dalam konteks 

pasar saham yang sarat dengan spekulasi dan ketidakpastian, hukum ekonomi syariah melarang 

praktik seperti short selling dan derivatif yang tidak jelas, yang seringkali dipandang sebagai 

bagian dari pasar bebas yang sah. 



Sighat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 

63 
 

Oleh karena itu, diperlukan sebuah pemahaman yang lebih mendalam dan 

komprehensif tentang bagaimana filsafat hukum Islam dapat diintegrasikan dalam sistem 

ekonomi yang ada. Penerapan prinsip-prinsip ekonomi syariah tidak hanya mencakup sektor 

perbankan syariah, tetapi juga melibatkan sektor-sektor lain seperti asuransi syariah, investasi 

halal, dan pengelolaan sumber daya alam yang berkelanjutan. Dengan demikian, integrasi 

antara filsafat hukum Islam dan hukum ekonomi syariah sangat relevan dalam menjawab 

tantangan ekonomi modern, termasuk ketidaksetaraan sosial, kerusakan lingkungan, dan 

ketidakstabilan finansial yang semakin meresahkan dunia. 

 

METODE  

Penelitian ini dirancang untuk menggali secara mendalam integrasi filsafat hukum 

Islam dengan prinsip hukum ekonomi syariah dalam perekonomian modern, dengan fokus pada 

analisis teori dan implementasi prinsip-prinsip hukum ekonomi syariah dalam konteks 

kontemporer(Rifa’i, 2023). Guna mencapai tujuan tersebut, penelitian ini menggunakan 

pendekatan penelitian kualitatif. Pemilihan jenis penelitian kualitatif didasarkan pada 

kompleksitas dan kedalaman isu yang diteliti, yang memerlukan pemahaman kontekstual serta 

interpretasi terhadap konsep-konsep abstrak seperti filsafat hukum Islam dan penerapan prinsip 

hukum ekonomi syariah dalam perekonomian global yang berkembang pesat(Kaelan, 2010). 

Fokus utama penelitian ini adalah menggali informasi secara mendalam untuk membangun 

pemahaman holistik dan komprehensif mengenai hubungan antara filsafat hukum Islam dan 

prinsip hukum ekonomi syariah, bukan hanya sekadar mengukur variabel secara kuantitatif. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan filosofis-

normatif(Kaelan, 2005). Pendekatan ini sangat relevan untuk menganalisis landasan teoretis 

filsafat hukum Islam dalam konteks penerapan hukum ekonomi syariah. Penelitian ini 

bertujuan untuk melihat bagaimana prinsip-prinsip tersebut dapat diintegrasikan dengan sistem 

perekonomian modern yang sarat dengan tantangan seperti ketimpangan ekonomi, riba, dan 

ketidakberlanjutan. Sumber data dalam penelitian ini akan berfokus pada data sekunder, yang 

akan menjadi dasar analisis filosofis-normatif. Data sekunder ini mencakup literatur dari 

berbagai sumber yang relevan, termasuk buku, jurnal ilmiah, artikel, disertasi, dan tesis yang 

berkaitan dengan filsafat hukum Islam, hukum ekonomi syariah, serta kajian tentang Maqashid 

Syariah. Fokus utama penelitian ini adalah dokumen-dokumen primer dari pendekatan 

kontemporer terhadap penerapan prinsip-prinsip ekonomi syariah dalam dunia modern(Fadli, 



E-ISSN: 2985-7279 

64 

 

2021). Selain itu, referensi klasik mengenai Maqashid Syariah dari ulama terdahulu juga akan 

digunakan untuk memberikan perspektif historis dan membandingkan pandangan yang ada. 

Teknik pengumpulan data untuk data sekunder akan dilakukan melalui studi 

dokumentasi dan kepustakaan. Peneliti akan secara sistematis mengidentifikasi, 

mengumpulkan, membaca, dan menganalisis literatur yang relevan untuk membangun 

kerangka teoretis yang mendukung analisis filosofis-normatif(Ali, 2022). Setelah data 

sekunder terkumpul, analisis data akan dilakukan secara deskriptif-kualitatif. Proses pertama 

adalah reduksi data, yaitu memilih dan menyederhanakan informasi yang relevan dari berbagai 

literatur dan dokumen. Selanjutnya, data yang telah direduksi akan disajikan dalam bentuk 

narasi yang terstruktur untuk memudahkan pemahaman mengenai teori, konsep, dan argumen 

filosofis yang relevan(Ahmad & Bekker, 1990). Tahap akhir adalah verifikasi data melalui 

triangulasi antar-sumber literatur, yaitu dengan membandingkan dan menginterpretasikan 

informasi dari berbagai teks dan penulis untuk memastikan konsistensi dan kedalaman 

pemahaman terhadap integrasi filsafat hukum Islam dengan prinsip hukum ekonomi syariah 

dalam perekonomian modern. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Peran Maqashid Syariah dalam Mewujudkan Keadilan Ekonomi dalam Perekonomian 

Modern 

Maqashid Syariah merupakan prinsip dasar yang sangat penting dalam ekonomi Islam. 

Secara harfiah, Maqashid Syariah berarti tujuan atau maksud dari hukum syariah yang tidak 

hanya mengatur aspek spiritual, tetapi juga kehidupan sosial dan ekonomi umat manusia(Oni 

Sahroni dan Adiwarman A. Karim, 2019). Maqashid Syariah berupaya mewujudkan 

kesejahteraan bagi umat Islam dengan menjaga lima aspek penting kehidupan manusia, yaitu 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Prinsip-prinsip ini tidak hanya relevan dalam konteks 

kehidupan individual, tetapi juga memberikan panduan dalam menciptakan sistem ekonomi 

yang adil dan berkeadilan(Kamal & Rahmati, 2020). Di dalam perekonomian modern, 

Maqashid Syariah sangat penting karena dapat memberikan solusi terhadap ketidaksetaraan 

ekonomi yang terjadi dalam banyak sistem ekonomi konvensional. Ekonomi kapitalis, 

misalnya, cenderung menciptakan kesenjangan antara yang kaya dan miskin, dan tidak jarang 

merugikan banyak pihak. Oleh karena itu, Maqashid Syariah mendorong distribusi kekayaan 

yang lebih adil, mendorong kesejahteraan sosial, serta menjaga keberlanjutan ekonomi melalui 

prinsip-prinsip yang berfokus pada keseimbangan. 



Sighat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 

65 
 

Maqashid Syariah terdiri dari lima tujuan utama, yang dikenal dengan istilah daruriyat, 

hajiyat, dan tahsiniyat. Kebutuhan dasar yang harus dijaga dalam ekonomi Islam adalah 

menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta(Nur Ali, 2019). Prinsip menjaga agama 

berkaitan dengan penerapan etika yang tinggi dalam berbisnis, sehingga aktivitas ekonomi 

tidak hanya berfokus pada keuntungan materi semata, tetapi juga bertujuan untuk kebaikan 

bersama, dengan memperhatikan nilai-nilai moral dan keagamaan. Menjaga jiwa dalam 

konteks ekonomi Islam berarti memberikan hak hidup yang layak bagi setiap individu. Hal ini 

tercermin dalam kebijakan ekonomi yang mengutamakan kesejahteraan masyarakat, seperti 

melalui pemerataan akses terhadap pendidikan, kesehatan, dan peluang ekonomi. Prinsip 

menjaga akal menekankan pentingnya pendidikan dan pengembangan kapasitas intelektual 

untuk mendukung peran individu dalam perekonomian. Dalam hal ini, pendidikan menjadi 

kunci dalam pemberdayaan masyarakat untuk berpartisipasi secara aktif dalam 

perekonomian(Sulistiani, 2019). 

Prinsip menjaga keturunan berhubungan dengan keberlanjutan generasi mendatang, 

yang berarti ekonomi tidak boleh merusak sumber daya alam atau lingkungan. Ekonomi yang 

berorientasi pada keberlanjutan harus memastikan bahwa generasi mendatang dapat menikmati 

kualitas hidup yang layak dan memiliki sumber daya yang cukup untuk berkembang(Fauziah, 

2016). Sedangkan menjaga harta dalam Maqashid Syariah berkaitan dengan pengelolaan 

kekayaan yang adil, dimana kekayaan harus didistribusikan secara merata, menghindari 

penumpukan kekayaan pada segelintir orang dan memastikan bahwa semua pihak memiliki 

akses terhadap sumber daya ekonomi. Dalam konteks ekonomi modern, penerapan Maqashid 

Syariah memberikan kontribusi besar terhadap perekonomian yang lebih inklusif. Salah satu 

implementasi yang paling terlihat adalah adanya sistem perbankan syariah. Berbeda dengan 

perbankan konvensional yang mengandalkan bunga sebagai sumber keuntungan, bank syariah 

beroperasi dengan prinsip bagi hasil yang lebih adil(Putra et al., 2022).  

Dalam sistem perbankan syariah, baik bank maupun nasabah sama-sama berbagi risiko 

dan keuntungan, sehingga mengurangi ketimpangan yang sering terjadi dalam sistem 

bunga(Kusnan et al., 2022). Sistem ini menciptakan kondisi yang lebih berkeadilan karena 

nasabah tidak hanya mengandalkan utang yang dikenakan bunga tinggi, melainkan dapat 

memperoleh pembiayaan dengan cara yang lebih menguntungkan bagi kedua belah pihak. 

Selain itu, mekanisme zakat dan wakaf merupakan cara lain untuk mengimplementasikan 

Maqashid Syariah dalam perekonomian. Zakat sebagai kewajiban bagi umat Islam yang 

mampu, bertujuan untuk mendistribusikan kekayaan kepada yang membutuhkan, sehingga 

mengurangi kesenjangan sosial dan ekonomi(Hamzah, 2022). Wakaf, di sisi lain, berfungsi 



E-ISSN: 2985-7279 

66 

 

sebagai sumber daya jangka panjang yang dapat dimanfaatkan untuk kepentingan umat, seperti 

membangun rumah sakit, sekolah, atau fasilitas umum lainnya. Melalui zakat dan wakaf, 

distribusi kekayaan menjadi lebih merata, yang membantu mewujudkan perekonomian yang 

lebih adil dan sejahtera. 

Selain distribusi kekayaan, Maqashid Syariah juga berperan dalam menjaga 

keberlanjutan lingkungan hidup. Dalam sistem ekonomi yang mengutamakan pertumbuhan 

tanpa memperhatikan dampak lingkungan, seringkali terjadi eksploitasi sumber daya alam 

yang merusak ekosistem(Rusmini et al., 2022). Dalam ekonomi Islam, menjaga lingkungan 

hidup adalah bagian dari prinsip menjaga keturunan, karena generasi mendatang harus 

memiliki akses terhadap sumber daya alam yang cukup. Oleh karena itu, investasi yang 

berbasis syariah cenderung menghindari sektor-sektor yang merusak lingkungan dan lebih 

memfokuskan pada sektor-sektor yang mendukung keberlanjutan, seperti energi terbarukan, 

pertanian organik, dan industri ramah lingkungan. 

Penerapan Maqashid Syariah dalam ekonomi juga berfokus pada pemberdayaan 

ekonomi masyarakat melalui pengembangan usaha mikro, kecil, dan menengah (UMKM). 

Dalam banyak kasus, UMKM merupakan pendorong utama pertumbuhan ekonomi lokal dan 

penyedia lapangan kerja bagi banyak orang. Sistem ekonomi yang berbasis pada prinsip syariah 

memberikan dukungan bagi pengusaha kecil untuk mengakses pembiayaan tanpa bunga, yang 

sering kali menjadi beban berat dalam ekonomi konvensional. Hal ini memungkinkan 

pengusaha untuk tumbuh dan berkembang, memberikan kontribusi bagi perekonomian secara 

lebih merata(Habib Ismail et al., 2022).  

Teori Maqashid Syariah dalam konteks ekonomi mengutamakan keseimbangan antara 

pertumbuhan ekonomi dan distribusi yang adil. Maqashid Syariah mengajarkan bahwa 

kesejahteraan ekonomi tidak hanya ditentukan oleh seberapa banyak kekayaan yang 

dihasilkan, tetapi juga oleh bagaimana kekayaan itu didistribusikan di masyarakat. Dalam hal 

ini, hifz al-mal (melindungi harta) merupakan salah satu tujuan utama yang bertujuan untuk 

memastikan distribusi yang adil dari kekayaan dan meminimalisir penumpukan harta pada 

segelintir individu atau kelompok(Rufaida, 2021). Abdul Azim Islahi, seorang ahli ekonomi 

Islam lainnya, mengungkapkan bahwa untuk mencapai keadilan ekonomi, prinsip daruriyat 

(kebutuhan dasar) dalam Maqashid Syariah perlu dijalankan dengan sebaik-baiknya. Dalam 

hal ini, negara memiliki peran penting untuk memastikan hak-hak dasar warga negara 

terlindungi, termasuk hak atas pendidikan, kesehatan, dan akses terhadap sumber daya 

ekonomi. Ini menjadi dasar bagi penerapan sistem ekonomi yang lebih adil dan inklusif, yang 

berfokus pada pengurangan kemiskinan dan ketimpangan sosial(Alatas et al., 2023). 



Sighat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 

67 
 

Maqashid Syariah memberikan solusi terhadap banyak permasalahan ekonomi yang 

dihadapi masyarakat modern, seperti ketidaksetaraan ekonomi, eksploitasi sumber daya alam, 

dan ketidakberdayaan masyarakat miskin. Dengan pendekatan yang mengutamakan keadilan, 

keberlanjutan, dan distribusi kekayaan yang merata, Maqashid Syariah berpotensi untuk 

mewujudkan perekonomian yang lebih berkeadilan dan memberikan manfaat bagi seluruh 

umat manusia. Penerapan prinsip-prinsip ini dalam kehidupan ekonomi sehari-hari bukan 

hanya akan mendatangkan kesejahteraan, tetapi juga menciptakan masyarakat yang lebih adil, 

sejahtera, dan berkelanjutan. 

 

Integrasi Nilai Etika Islam dalam Pengaturan Ekonomi Syariah di Pasar Global 

Dalam beberapa tahun terakhir, pengaturan ekonomi syariah semakin menarik 

perhatian di pasar global. Munculnya sistem ekonomi yang lebih berorientasi pada keadilan 

sosial, transparansi, dan keberlanjutan menjadi landasan bagi penerapan nilai-nilai etika Islam 

dalam sektor ekonomi. Islam mengajarkan bahwa kegiatan ekonomi harus didasarkan pada 

prinsip keadilan dan tidak merugikan pihak manapun(Halim, 2023). Dalam konteks ini, nilai 

etika Islam memiliki peran penting dalam mengatur ekonomi syariah, yang kini mulai diterima 

dalam skala internasional. Salah satu prinsip yang paling mendasar dalam ekonomi syariah 

adalah larangan terhadap riba (bunga), yang dianggap sebagai suatu bentuk ketidakadilan. 

Riba, dalam pandangan Islam, akan membawa pada ketidaksetaraan dalam transaksi ekonomi, 

karena salah satu pihak akan mendapat keuntungan yang tidak adil, sedangkan pihak lain 

dirugikan. Oleh karena itu, dalam ekonomi syariah, transaksi tidak boleh mengandung unsur 

ketidakpastian atau spekulasi yang berlebihan, yang dalam istilah Islam dikenal sebagai 

maysir(Syukur, 2018). Prinsip ini mengajarkan bahwa setiap transaksi ekonomi harus jelas dan 

transparan, serta menghindari segala bentuk perjudian atau spekulasi yang dapat merugikan 

pihak-pihak yang terlibat. 

Ekonomi syariah juga mengedepankan prinsip berbagi risiko. Dalam dunia bisnis, 

pengusaha atau investor akan berbagi risiko bersama dengan pihak yang menerima investasi 

atau pembiayaan. Hal ini mendorong agar keuntungan yang diperoleh adalah hasil dari kerja 

keras bersama, bukan hasil dari eksploitasi satu pihak terhadap pihak lainnya(Yanti, 2022). 

Dengan demikian, nilai etika Islam mengutamakan keadilan dan kesejahteraan bagi seluruh 

pihak yang terlibat dalam suatu transaksi. Seiring dengan meningkatnya kesadaran akan 

pentingnya prinsip-prinsip etika dalam ekonomi, sektor ekonomi syariah mulai mendapatkan 

perhatian lebih. Salah satu contohnya adalah pertumbuhan pasar keuangan syariah yang pesat 

di seluruh dunia(Abu Bakar, 2022). Laporan Global Islamic Finance Report (GIFR) 2023 



E-ISSN: 2985-7279 

68 

 

memperkirakan bahwa pasar keuangan syariah global akan mencapai USD 4,5 triliun pada 

tahun 2025. Hal ini menunjukkan bahwa ekonomi syariah semakin diterima di pasar 

internasional dan mulai diperhitungkan sebagai bagian dari sistem keuangan global. Negara-

negara besar, termasuk Inggris, Jepang, dan Amerika Serikat, mulai membuka pasar sukuk dan 

instrumen keuangan syariah lainnya. Bahkan, Indonesia, sebagai negara dengan populasi 

Muslim terbesar, telah menunjukkan perkembangan signifikan dalam sektor perbankan 

syariah. Pada tahun 2021, total aset perbankan syariah Indonesia mencapai Rp 1.500 triliun, 

dengan sektor ini memberikan kontribusi sekitar 6% terhadap total aset perbankan di Indonesia. 

Angka ini menunjukkan potensi besar ekonomi syariah di pasar global(Nurdiansyah & Andani, 

2022). 

Muhammad Al-Naqib al-Attas, seorang pemikir Islam kontemporer, menyatakan 

bahwa nilai-nilai Islam dalam ekonomi lebih menekankan pada keadilan sosial dan 

kesejahteraan umat manusia, bukan semata-mata mengejar keuntungan material. Al-Attas 

berpendapat bahwa ekonomi syariah bisa menjadi alternatif yang lebih adil dan berkelanjutan 

dibandingkan dengan sistem ekonomi kapitalis yang berfokus pada akumulasi kekayaan 

individu. Sedangkan, Zeti Akhtar Aziz, mantan Gubernur Bank Negara Malaysia, menekankan 

bahwa ekonomi syariah dapat berperan dalam menciptakan pembangunan ekonomi yang 

inklusif dan berkelanjutan. Menurutnya, ekonomi syariah tidak hanya menawarkan keadilan 

bagi umat Islam, tetapi juga bagi seluruh umat manusia(Selasi, 2018). 

Implikasi dari penerapan nilai etika Islam dalam ekonomi syariah sangat besar, 

terutama dalam menciptakan sistem ekonomi yang lebih adil dan berkelanjutan. Salah satunya 

adalah terciptanya ekonomi yang lebih inklusif, di mana kesenjangan ekonomi dapat ditekan 

melalui prinsip zakat, yang mendorong redistribusi kekayaan dari yang lebih mampu ke yang 

kurang mampu. Selain itu, dengan menghindari transaksi berbasis riba dan spekulasi, ekonomi 

syariah menciptakan sistem yang lebih stabil dan tidak rentan terhadap krisis 

finansial(Amirudin & Kusairi, 2019). Hal ini dapat memberikan rasa aman dan kepercayaan 

yang lebih tinggi bagi masyarakat dalam melakukan transaksi ekonomi. Penerapan prinsip 

transparansi dalam ekonomi syariah juga sangat bermanfaat bagi pengembangan sistem 

keuangan global. Transaksi yang tidak mengandung unsur penipuan atau manipulasi akan 

menciptakan pasar yang lebih adil dan efisien. Dengan sistem yang transparan, masyarakat 

akan merasa lebih aman dan yakin dalam berinvestasi, sehingga mempercepat pertumbuhan 

ekonomi yang berbasis pada nilai-nilai yang lebih manusiawi. 

Ekonomi syariah juga memberikan kontribusi penting dalam menciptakan ekonomi 

yang lebih berkelanjutan. Melalui instrumen seperti sukuk hijau, yang mendanai proyek-



Sighat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 

69 
 

proyek ramah lingkungan, ekonomi syariah dapat mendorong investasi yang mendukung 

pembangunan berkelanjutan(Siradj, 2018). Dengan mengarahkan investasi kepada proyek-

proyek yang mendukung keberlanjutan, ekonomi syariah dapat membantu mengurangi dampak 

negatif terhadap lingkungan dan memastikan bahwa pembangunan ekonomi tidak merusak 

keseimbangan alam. Integrasi nilai etika Islam dalam pengaturan ekonomi syariah di pasar 

global dapat memberikan dampak yang positif dalam menciptakan sistem ekonomi yang lebih 

adil, transparan, dan berkelanjutan(Rahmiyanti, 2018). Meskipun tantangan dalam 

penerapannya masih ada, khususnya dalam menghadapi dominasi sistem ekonomi 

konvensional, perkembangan ekonomi syariah di pasar global menunjukkan bahwa prinsip-

prinsip etika Islam semakin diterima dan diterapkan oleh berbagai negara. Ke depan, ekonomi 

syariah dapat menjadi alternatif yang lebih berkeadilan dalam sistem ekonomi dunia yang 

semakin kompleks.  

 

Kesimpulan 

Filsafat hukum Islam berfokus pada tujuan-tujuan yang lebih besar dari sekadar 

penerapan aturan-aturan hukum, yaitu pencapaian kesejahteraan umat manusia dan 

pemeliharaan lima pokok kehidupan yang digariskan dalam Maqashid Syariah: agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta. Dalam perspektif filsafat hukum Islam, hukum tidak hanya 

dianggap sebagai serangkaian peraturan yang harus dipatuhi, tetapi juga sebagai sarana untuk 

mencapai kemaslahatan umum (kebaikan bersama). Prinsip-prinsip dalam Maqashid Syariah, 

seperti distribusi kekayaan yang adil, pemerataan akses terhadap pendidikan, dan pengelolaan 

sumber daya alam yang berkelanjutan, sejalan dengan teori keadilan dalam filsafat hukum 

Islam. Filsafat hukum Islam mengajarkan bahwa hukum harus berpihak pada kesejahteraan 

masyarakat, yang tidak hanya melibatkan hak individu, tetapi juga tanggung jawab sosial untuk 

menciptakan keharmonisan dalam kehidupan bersama. Maqashid Syariah menekankan 

pentingnya aspek moral dalam perekonomian, yang selaras dengan prinsip hukum Islam yang 

menekankan nilai etika dalam setiap tindakan hukum. Oleh karena itu, Maqashid Syariah tidak 

hanya mengatur ekonomi, tetapi juga berfungsi sebagai pedoman untuk penerapan hukum yang 

mengedepankan keadilan sosial, keberlanjutan, dan kesejahteraan umat manusia. Dengan 

demikian, Maqashid Syariah merupakan manifestasi praktis dari filsafat hukum Islam dalam 

mengatur kehidupan ekonomi secara adil dan berkeadilan. 

Daftar Pustaka 



E-ISSN: 2985-7279 

70 

 

Abu Bakar, A. (2022). PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM IBN TAIMIYAH. BANCO: Jurnal 

Manajemen Dan Perbankan Syariah, 3(2). https://doi.org/10.35905/banco.v3i2.2597 

Ahmad, Z. C., & Bekker, A. (1990). Metode Penelitian Filsafat. In Yogyarkarta: Kanisius. 

Alatas, A., Arnanda, R., Prilijayanti, D., & Maulida, D. A. (2023). Green Economy dalam 

Prespektif Fiqh al-Bi’ahdan Maqashid Syari’ah (Hifz Al-Nasl & Hifz Al-Mal). QUS-

QAZAH Journal of Islamic Economics, 1(1). 

Ali, Z. (2022). Metode Penelitian Hukum, Jakarta. In Sinar Grafika (Issue August). 

Amirudin, A., & Kusairi, Ah. (2019). MACAM-MACAM SISTEM EKONOMI DAN 

KEMEROSOTAN SISTEM EKONOMI SYARIAH (Ekonomi Syariah Di Dalam Dunia 

Global). Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 1(1). 

https://doi.org/10.19105/alhuquq.v1i1.2648 

Arfah, A., & Arif, M. (2022). Pembangunan Ekonomi, Keadilan Sosial dan Ekonomi 

Berkelanjutan dalam Perspektif Islam. Pembangunan Ekonomi, Keadilan Sosial Dan 

Ekonomi Berkelanjutan Dalam Perspektif Islam, 5(2). 

Ayu, R., & Maulana Syarifuddin Hidayat. (2021). Relevansi Istihsan terhadap Perekonomian 

di Masa Kini dan Mendatang. AL-MAQASHID: Journal of Economics and Islamic 

Business, 1(2). https://doi.org/10.55352/maqashid.v1i2.290 

Chalid, P. (2014). Perkembangan Sosiologi Ekonomi. Sosiologi Ekonomi, 2016051788. 

Dhuhaa Rohmawan, & Riyadlul Badi’ah. (2022). FILSAFAT PRAGMATISME DALAM 

PANDANGAN ISLAM. INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan 

Kebudayaan, 8(2). https://doi.org/10.55148/inovatif.v8i2.299 

Dinamika, J., & Syariah, E. (2023). Peran sosiologi ekonomi dalam pembangunan ekonomi 

masyarakat. Jurnal Dinamika Ekonomi Syariah, 10(2). 

Fadli, M. R. (2021). Memahami desain metode penelitian kualitatif. HUMANIKA, 21(1). 

https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.38075 

Fauziah, I. Y. (2016). Urgensi Implementasi Green Economy Perspektif Pendekatan 

Dharuriyah Dalam Maqashid Al-Shariah. JEBIS: Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 4(1). 

Habib Ismail, Ahmad Muslimin, Amin, Wiwik Damayanti, & M. Anwar Nawawi. (2022). 

Implementasi Asuransi Syari’ah Berbasis Multi Level Marketing (MLM) dalam 

Perspektif Maqashid Syari’ah Jasser Auda. Syarikat: Jurnal Rumpun Ekonomi Syariah, 

5(1). https://doi.org/10.25299/syarikat.2022.vol5(1).8880 

Halim, A. (2023). PERKEMBANGAN EKONOMI SYARIAH DI INDONESIA. Investama : 

Jurnal Ekonomi Dan Bisnis, 8(2). 

https://doi.org/10.56997/investamajurnalekonomidanbisnis.v8i2.962 



Sighat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 

71 
 

HAMZAH, MOH. (2022). PENCAPAIAN MAQASHID SYARIAH DALAM KEMAJUAN 

EKONOMI MASYARAKAT MADURA MELALUI KEARIFAN LOKAL (ROKAT 

TASE’). AL IQTISHADIYAH JURNAL EKONOMI SYARIAH DAN HUKUM EKONOMI 

SYARIAH, 8(1). https://doi.org/10.31602/iqt.v8i1.6808 

Helmi, M. (2015). KONSEP KEADILAN DALAM FILSAFAT HUKUM DAN FILSAFAT 

HUKUM ISLAM. Jurnal Pemikiran Hukum Islam, XIV(2). 

Husni, I. S. (2020). Konsep Keadilan Ekonomi Islam Dalam Sistem Ekonomi: Sebuah Kajian 

Konsepsional. Islamic Economics Journal, 6(1). https://doi.org/10.21111/iej.v6i1.4522 

Kaelan. (2010). Metode Penelitian Agama Kualitatif Interdisipliner. In Yogyakarta: 

Paradigma. 

Kaelan, M. S. (2005). Metode penelitian kualitatif bidang filsafat. Yogyakarta: Paradigma. 

Kamal, H., & Rahmati, A. (2020). KONSEP MAQASHID SYARIAH DALAM 

PENGEMBANGAN PRODUK LEMBAGA KEUANGAN ISLAM. AT-TIJARAH: 

Jurnal Penelitian Keuangan Dan Perbankan Syariah, 2(2). https://doi.org/10.52490/at-

tijarah.v2i2.962 

Kusnan, Osman, M. D. H. Bin, & Khalilurrahman. (2022). Maqashid Al Shariah in Economic 

Development: Theoretical Review of Muhammad Umer Chapra’s Thoughts. Millah: 

Journal of Religious Studies, 21(2). https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss2.art10 

Miko, J. (2023). Pengenalan Koperasi Syariah Dalam Mensejahterakan Perekonomian Umat. 

Dinamis: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 3(1). 

https://doi.org/10.33752/dinamis.v3i1.5786 

Nur Ali. (2019). Konsep Imam Al-Juwaini dalam Maqashid Al-Syari’ah. Khuluqiyya: Jurnal 

Kajian Hukum Dan Studi Islam. https://doi.org/10.56593/khuluqiyya.v1i2.36 

Nurdiansyah, I., & Andani, L. (2022). KEADILAN DISTRIBUTIF DALAM EKONOMI 

ISLAM. AKSY Jurnal Ilmu Akuntansi Dan Bisnis Syariah, 4(2). 

https://doi.org/10.15575/aksy.v4i2.23540 

Oni Sahroni dan Adiwarman A. Karim. (2019). Maqashid Bisnis dan Keuangan Islam Sintesis 

Fikih dan Ekonomi. In Maqashid Bisnis dan Keuangan Islam Sintesis Fikih dan Ekonomi. 

Putra, D., Hamid, A., & Nasution, M. (2022). Metodologi Maqashid Al-Syari’ah Jasser Auda 

Sebagai Pendekatan Baru Sistem Hukum Islam. Al-Syakhshiyyah: Jurnal Hukum 

Keluarga Islam Dan Kemanusiaan, 4(1). 

Putri karina, Nur Anisa, & Rahmada Fitri Vina. (2023). Kajian Literatur: Manajemen Bisnis 

Halal Berbasis Syariah Dalam Perekonomian Global. Jurnal Agama, Sosial Dan 

Buudaya, 1. 



E-ISSN: 2985-7279 

72 

 

Rahmiyanti, D. (2018). Implementasi Keadilan dalam Pembangunan Ekonomi Islam. Al-

Buhuts, 14(02). https://doi.org/10.30603/ab.v14i02.892 

Rifa’i, I. J. (2023). Ruang Lingkup Metode Penelitian Hukum. Metodologi Penelitian Hukum. 

Rufaida, E. R. (2021). Analisis Alokasi Dana Zakat dan Tanggung Jawab Sosial dengan 

Pendekatan Maqashid Syariah pada Bank Syariah. Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 

5(01). https://doi.org/10.26618/j-hes.v5i01.5446 

Rusmini, R., Pratama, N. D. P., Sa’diya, N. S., & ... (2022). Kesesuaian Obligasi dan Saham 

Syariah dengan Prinsip Ekonomi Islam Berlandaskan Maqashid Al-Syari’ah. … : Jurnal 

Ekonomi Dan …. 

Selasi, D. (2018). Ekonomi Islam; Halal dan Haramnya Berinvestasi Saham Syariah. Ekonomi 

Syariah Dan Bisnis, 1(2). 

Siradj, M. (2018). Meneguhkan Kompetensi Absolut Pengadilan Agama Dalam Penyelesaian 

Sengketa Ekonomi Syariah Dengan Hukum Acara Khusus Ekonomi Syariah. 

STAATSRECHT: Indonesian Constitutional Law Journal, 1(2). 

https://doi.org/10.15408/siclj.v1i2.4624 

Sulistiani, S. L. (2019). ANALISIS MAQASHID SYARIAH DALAM PENGEMBANGAN 

HUKUM INDUSTRI HALAL DI INDONESIA. Law and Justice, 3(2). 

https://doi.org/10.23917/laj.v3i2.7223 

Suyanto, B. (2013). Sosiologi Ekonomi: Kapitalisme Dan Konsumsi Di Era Masyarakat Post-

Modernisme. In Kencana Prenada Media Group. 

Syukur, M. (2018). DISTRIBUSI PERSPEKTIF ETIKA EKONOMI ISLAM. Profit : Jurnal 

Kajian Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 2(2). https://doi.org/10.33650/profit.v2i2.559 

Yanti, N. (2022). KONSEP MASHLAHAH MURSALAH PERSPEKTIF EKONOMI 

ISLAM. Studia Economica : Jurnal Ekonomi Islam, 8(2). 

https://doi.org/10.30821/se.v8i2.13832 

Abu Bakar, A. (2022). PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM IBN TAIMIYAH. BANCO: Jurnal 

Manajemen Dan Perbankan Syariah, 3(2). https://doi.org/10.35905/banco.v3i2.2597 

Ahmad, Z. C., & Bekker, A. (1990). Metode Penelitian Filsafat. In Yogyarkarta: Kanisius. 

Alatas, A., Arnanda, R., Prilijayanti, D., & Maulida, D. A. (2023). Green Economy dalam 

Prespektif Fiqh al-Bi’ahdan Maqashid Syari’ah (Hifz Al-Nasl & Hifz Al-Mal). QUS-

QAZAH Journal of Islamic Economics, 1(1). 

Ali, Z. (2022). Metode Penelitian Hukum, Jakarta. In Sinar Grafika (Issue August). 

Amirudin, A., & Kusairi, Ah. (2019). MACAM-MACAM SISTEM EKONOMI DAN 

KEMEROSOTAN SISTEM EKONOMI SYARIAH (Ekonomi Syariah Di Dalam Dunia 



Sighat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 

73 
 

Global). Al-Huquq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 1(1). 

https://doi.org/10.19105/alhuquq.v1i1.2648 

Arfah, A., & Arif, M. (2022). Pembangunan Ekonomi, Keadilan Sosial dan Ekonomi 

Berkelanjutan dalam Perspektif Islam. Pembangunan Ekonomi, Keadilan Sosial Dan 

Ekonomi Berkelanjutan Dalam Perspektif Islam, 5(2). 

Ayu, R., & Maulana Syarifuddin Hidayat. (2021). Relevansi Istihsan terhadap Perekonomian 

di Masa Kini dan Mendatang. AL-MAQASHID: Journal of Economics and Islamic 

Business, 1(2). https://doi.org/10.55352/maqashid.v1i2.290 

Chalid, P. (2014). Perkembangan Sosiologi Ekonomi. Sosiologi Ekonomi, 2016051788. 

Dhuhaa Rohmawan, & Riyadlul Badi’ah. (2022). FILSAFAT PRAGMATISME DALAM 

PANDANGAN ISLAM. INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan 

Kebudayaan, 8(2). https://doi.org/10.55148/inovatif.v8i2.299 

Dinamika, J., & Syariah, E. (2023). Peran sosiologi ekonomi dalam pembangunan ekonomi 

masyarakat. Jurnal Dinamika Ekonomi Syariah, 10(2). 

Fadli, M. R. (2021). Memahami desain metode penelitian kualitatif. HUMANIKA, 21(1). 

https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.38075 

Fauziah, I. Y. (2016). Urgensi Implementasi Green Economy Perspektif Pendekatan 

Dharuriyah Dalam Maqashid Al-Shariah. JEBIS: Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 4(1). 

Habib Ismail, Ahmad Muslimin, Amin, Wiwik Damayanti, & M. Anwar Nawawi. (2022). 

Implementasi Asuransi Syari’ah Berbasis Multi Level Marketing (MLM) dalam 

Perspektif Maqashid Syari’ah Jasser Auda. Syarikat: Jurnal Rumpun Ekonomi Syariah, 

5(1). https://doi.org/10.25299/syarikat.2022.vol5(1).8880 

Halim, A. (2023). PERKEMBANGAN EKONOMI SYARIAH DI INDONESIA. Investama : 

Jurnal Ekonomi Dan Bisnis, 8(2). 

https://doi.org/10.56997/investamajurnalekonomidanbisnis.v8i2.962 

HAMZAH, MOH. (2022). PENCAPAIAN MAQASHID SYARIAH DALAM KEMAJUAN 

EKONOMI MASYARAKAT MADURA MELALUI KEARIFAN LOKAL (ROKAT 

TASE’). AL IQTISHADIYAH JURNAL EKONOMI SYARIAH DAN HUKUM EKONOMI 

SYARIAH, 8(1). https://doi.org/10.31602/iqt.v8i1.6808 

Helmi, M. (2015). KONSEP KEADILAN DALAM FILSAFAT HUKUM DAN FILSAFAT 

HUKUM ISLAM. Jurnal Pemikiran Hukum Islam, XIV(2). 

Husni, I. S. (2020). Konsep Keadilan Ekonomi Islam Dalam Sistem Ekonomi: Sebuah Kajian 

Konsepsional. Islamic Economics Journal, 6(1). https://doi.org/10.21111/iej.v6i1.4522 



E-ISSN: 2985-7279 

74 

 

Kaelan. (2010). Metode Penelitian Agama Kualitatif Interdisipliner. In Yogyakarta: 

Paradigma. 

Kaelan, M. S. (2005). Metode penelitian kualitatif bidang filsafat. Yogyakarta: Paradigma. 

Kamal, H., & Rahmati, A. (2020). KONSEP MAQASHID SYARIAH DALAM 

PENGEMBANGAN PRODUK LEMBAGA KEUANGAN ISLAM. AT-TIJARAH: 

Jurnal Penelitian Keuangan Dan Perbankan Syariah, 2(2). https://doi.org/10.52490/at-

tijarah.v2i2.962 

Kusnan, Osman, M. D. H. Bin, & Khalilurrahman. (2022). Maqashid Al Shariah in Economic 

Development: Theoretical Review of Muhammad Umer Chapra’s Thoughts. Millah: 

Journal of Religious Studies, 21(2). https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss2.art10 

Miko, J. (2023). Pengenalan Koperasi Syariah Dalam Mensejahterakan Perekonomian Umat. 

Dinamis: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 3(1). 

https://doi.org/10.33752/dinamis.v3i1.5786 

Nur Ali. (2019). Konsep Imam Al-Juwaini dalam Maqashid Al-Syari’ah. Khuluqiyya: Jurnal 

Kajian Hukum Dan Studi Islam. https://doi.org/10.56593/khuluqiyya.v1i2.36 

Nurdiansyah, I., & Andani, L. (2022). KEADILAN DISTRIBUTIF DALAM EKONOMI 

ISLAM. AKSY Jurnal Ilmu Akuntansi Dan Bisnis Syariah, 4(2). 

https://doi.org/10.15575/aksy.v4i2.23540 

Oni Sahroni dan Adiwarman A. Karim. (2019). Maqashid Bisnis dan Keuangan Islam Sintesis 

Fikih dan Ekonomi. In Maqashid Bisnis dan Keuangan Islam Sintesis Fikih dan Ekonomi. 

Putra, D., Hamid, A., & Nasution, M. (2022). Metodologi Maqashid Al-Syari’ah Jasser Auda 

Sebagai Pendekatan Baru Sistem Hukum Islam. Al-Syakhshiyyah: Jurnal Hukum 

Keluarga Islam Dan Kemanusiaan, 4(1). 

Putri karina, Nur Anisa, & Rahmada Fitri Vina. (2023). Kajian Literatur: Manajemen Bisnis 

Halal Berbasis Syariah Dalam Perekonomian Global. Jurnal Agama, Sosial Dan 

Buudaya, 1. 

Rahmiyanti, D. (2018). Implementasi Keadilan dalam Pembangunan Ekonomi Islam. Al-

Buhuts, 14(02). https://doi.org/10.30603/ab.v14i02.892 

Rifa’i, I. J. (2023). Ruang Lingkup Metode Penelitian Hukum. Metodologi Penelitian Hukum. 

Rufaida, E. R. (2021). Analisis Alokasi Dana Zakat dan Tanggung Jawab Sosial dengan 

Pendekatan Maqashid Syariah pada Bank Syariah. Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 

5(01). https://doi.org/10.26618/j-hes.v5i01.5446 



Sighat: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 

75 
 

Rusmini, R., Pratama, N. D. P., Sa’diya, N. S., & ... (2022). Kesesuaian Obligasi dan Saham 

Syariah dengan Prinsip Ekonomi Islam Berlandaskan Maqashid Al-Syari’ah. … : Jurnal 

Ekonomi Dan …. 

Selasi, D. (2018). Ekonomi Islam; Halal dan Haramnya Berinvestasi Saham Syariah. Ekonomi 

Syariah Dan Bisnis, 1(2). 

Siradj, M. (2018). Meneguhkan Kompetensi Absolut Pengadilan Agama Dalam Penyelesaian 

Sengketa Ekonomi Syariah Dengan Hukum Acara Khusus Ekonomi Syariah. 

STAATSRECHT: Indonesian Constitutional Law Journal, 1(2). 

https://doi.org/10.15408/siclj.v1i2.4624 

Sulistiani, S. L. (2019). ANALISIS MAQASHID SYARIAH DALAM PENGEMBANGAN 

HUKUM INDUSTRI HALAL DI INDONESIA. Law and Justice, 3(2). 

https://doi.org/10.23917/laj.v3i2.7223 

Suyanto, B. (2013). Sosiologi Ekonomi: Kapitalisme Dan Konsumsi Di Era Masyarakat Post-

Modernisme. In Kencana Prenada Media Group. 

Syukur, M. (2018). DISTRIBUSI PERSPEKTIF ETIKA EKONOMI ISLAM. Profit : Jurnal 

Kajian Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 2(2). https://doi.org/10.33650/profit.v2i2.559 

Yanti, N. (2022). KONSEP MASHLAHAH MURSALAH PERSPEKTIF EKONOMI 

ISLAM. Studia Economica : Jurnal Ekonomi Islam, 8(2). 

https://doi.org/10.30821/se.v8i2.13832 

  


