
 
 

101 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

PANTANGAN DAN LARANGAN DALAM KEHIDUPAN 

MASYARAKAT KAJANG: ANALISIS ETNOGRAFI TERHADAP 

NILAI BUDAYA 

 
1 Amirullah, 2Muh. Rasyid Ridha, 3Muh. Al Awwal 

Ilham Wal Arif , 4Stefanny Datu P., 5Sarna Pasawin  
1,2,3,4,5,6 Universitas Negeri Makassar, Indonesia 

awalsatria54@gmail.com 

 

 
Jurnal Sipakainge: Inovasi 

Penelitian, Karya Ilmiah dan 

Pengembangan (Islamic 

Science) 

 

Volume:3  

Edisi Spesial: Budaya 

Halaman: 101-114 

Parepare, Mei 2025 

Keywords: 

Customary Abstinence, 

Kajang Community, Cultural 

Values 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kata Kunci: 

pantangan;masyarakat 

kajanga; nilai budaya 

ABSTRACT 

This research examines the abstinence and prohibition system of the 

Kajang community in South Sulawesi, analyzing its form, meaning, 

cultural value, and role in maintaining social order and cultural 

identity. Descriptive qualitative method with ethnographic 

approach was used through literature study and observation to 

understand the resilience of customary rules in the midst of 

modernization. The results show that customary taboos cover 

aspects of life such as dress code, social interaction, natural 

resource management, and rituals, with philosophical values of 

simplicity, equality, obedience, and natural harmony. The 

Ammatoa's central role as customary leader is key to maintaining 

the continuity of this value system through norm enforcement and 

intergenerational transmission. In conclusion, the customary 

abstinence system functions as an effective instrument of social 

regulation, as well as a protector of cultural identity. This research 

confirms the importance of local wisdom in shaping sustainable 

communities with strong identities amidst global changes. The 

findings provide a perspective on the relevance of tradition 

preservation as a foundation of cultural resilience. 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini mengkaji sistem pantangan dan larangan adat 

masyarakat Kajang di Sulawesi Selatan, menganalisis bentuk, 

makna, nilai budaya, serta perannya dalam menjaga tatanan sosial 

dan identitas budaya. Metode kualitatif deskriptif dengan 

pendekatan etnografi digunakan melalui studi literatur dan 

observasi untuk memahami ketahanan aturan adat di tengah 

modernisasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pantangan adat 

mencakup aspek kehidupan seperti tata cara berpakaian, interaksi 

sosial, pengelolaan sumber daya alam, dan ritual, dengan nilai 

filosofis kesederhanaan, kesetaraan, ketaatan, dan keharmonisan 

alam. Peran sentral Ammatoa sebagai pemimpin adat menjadi kunci 

menjaga kontinuitas sistem nilai ini melalui penegakan norma dan 

transmisi antargenerasi. Kesimpulannya, sistem pantangan adat 

berfungsi sebagai instrumen pengatur sosial yang efektif, sekaligus 

mailto:awalsatria54@gmail.com


 
 

102 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

pelindung identitas budaya. Penelitian ini menegaskan pentingnya 

kearifan lokal dalam membentuk masyarakat berkelanjutan dan 

beridentitas kuat di tengah perubahan global. Temuan ini 

memberikan perspektif tentang relevansi pelestarian tradisi sebagai 

fondasi ketahanan budaya. 

. 

PENDAHULUAN  

Kajang adalah komunitas adat yang mendiami pedalaman Kabupaten Bulukumba, Sulawesi 

Selatan. Mereka dikenal sangat menjaga Pasang Ri Kajang, ajaran hidup leluhur, serta 

filosofi hidup sederhana (disebut kamase-mase) (Marliana et al., 2021). Suku Kajang dikenal 

dengan filosofi kesederhanaan yang tercermin dalam penggunaan warna hitam dalam 

keseharian mereka Simbolisme hitam dan putih dalam budaya Kajang memiliki makna 

mendalam bagi masyrakat Kajang. Hitam melambangkan kesederhanaan dan kesetaraan 

sedangkan warna Putih melambangkan cahaya dan spiritualitas Filosofi ini merefleksikan 

pandangan hidup mereka tentang keseimbangan antara dunia dan akhirat (Anggraini, 2023). 

Pusat kebudayaan Kajang berada di Tana Toa, yang terbagi menjadi Kawasan Dalam (masih 

memegang teguh adat) dan Kawasan Luar (lebih terbuka terhadap modernisasi). 

Masyarakat Kajang dipimpin oleh seorang Ammatoa, pemimpin adat yang dipilih seumur 

hidup dan dianggap pewaris spiritual para leluhur. Di wilayah Tana Toa (kajian adat Kajang), 

hanya sebagian kecil masyarakat menerima modernisasi; mayoritas tetap taat pada aturan 

adat yang lebih ketat. Walaupun secara agama seluruh komunitas beragama Islam, nilai-nilai 

adat (animisme lokal maupun Islam tradisional) tetap dominan dalam kehidupan sehari-

hari(Kambo, 2021). Sebagian masyarakat Kajang, khususnya di kawasan Tana Toa, tetap 

menolak pengaruh luar yang dianggap bertentangan dengan prinsip hidup mereka. 

Kecamatan Kajang sendiri memiliki populasi sekitar 80.000 jiwa yang tersebar di 17 desa dan 

2 kelurahan, dengan pusat pemerintahan adat berada di Tana Toa. Tana Toa terbagi menjadi 

dua kawasan, yaitu Kawasan Dalam (yang masih memegang teguh adat) dan Kawasan Luar 

(yang lebih terbuka terhadap modernisasi). Dari 9 dusun di Tana Toa, hanya 2 dusun 

(termasuk Dusun Benteng) yang sepenuhnya menolak modernisasi, dengan jumlah penduduk 

sekitar 3.000 jiwa yang masih hidup secara tradisional. Masyarakat Kajang mengakui dua 

sistem hukum yang berlaku, yaitu hukum positif negara dan hukum adat, dengan Ammatoa 

sebagai pemimpin tertinggi yang memiliki otoritas dalam pengambilan keputusan 

berdasarkan pasang (ajaran adat). Ammatoa didampingi oleh 26 pemangku adat, termasuk 5 

orang yang merangkap jabatan dalam urusan kemasyarakatan. 

Keunikan masyarakat Kajang terletak pada sistem kepemimpinan yang dilantik secara ganda 

melalui proses adat dan formal pemerintah sehingga terjadi dua tahap pelantikan. Selain itu, 

filosofi hidup mereka didasarkan pada keseimbangan antara hitam dan putih, yang 



 
 

103 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

melambangkan keselarasan antara dunia dan akhirat, siang dan malam, serta kesederhanaan 

dan kemewahan (Elfira et al., 2024). Setiap orang yang keluar dari rumah wajib melakukan 

angkatabe (permohonan izin) kepada tanah sebagai bentuk penghormatan kepada alam. 

Ritual sederhana namun penuh makna ini tidak hanya menunjukkan penghormatan mendalam 

terhadap alam, tetapi juga merefleksikan pandangan kosmologis masyarakat Kajang yang 

memandang manusia sebagai bagian integral dari ekosistem, bukan penguasa alam. Setiap 

unsur dalam tradisi Kajang, mulai dari sistem kepemimpinan hingga ritual sehari-hari, saling 

terkait membentuk mosaik kebudayaan yang unik dan berkelanjutan. 

Pantangan dan larangan dalam kehidupan masyarakat Kajang menjadi bagian penting yang 

mengatur interaksi manusia dengan alam, sesama, dan spiritual. Larangan-larangan ini tidak 

hanya bersifat normatif tetapi juga memiliki sanksi adat yang tegas, sehingga menjadi 

instrumen pengendalian sosial yang efektif. Melalui pendekatan etnografi, penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis nilai-nilai budaya yang terkandung dalam berbagai pantangan 

tersebut serta relevansinya dalam menjaga keharmonisan masyarakat Kajang di tengah 

perubahan zaman. 

Penelitian ini secara khusus bertujuan untuk: (1) menganalisis bentuk, makna, dan nilai 

budaya yang terkandung dalam sistem pantangan dan larangan masyarakat Kajang; (2) 

mengkaji mekanisme pewarisan dan pelestarian norma-norma adat tersebut dalam 

masyarakat; serta (3) mengeksplorasi peran pantangan dan larangan dalam pembentukan 

tatanan sosial dan konstruksi identitas budaya Kajang. Penelitian ini bertujuan memetakan 

pantangan dan larangan adat masyarakat Kajang, serta memahami bagaimana nilai-nilai 

budaya tersebut berfungsi dalam menjaga tatanan sosial dan identitas komunitas. Kajian 

serupa menggarisbawahi bahwa Pasang Ri Kajang bersifat komprehensif, mengatur seluruh 

aspek kehidupan masyarakat dari sosial, ekonomi, hingga lingkungan (Marliana et al., 2021). 

Signifikansi penelitian ini terletak pada tiga aspek utama. Pertama, studi ini memberikan 

kontribusi penting dalam pendokumentasian sistem pengetahuan lokal yang berbasis pada 

kearifan ekologis dan nilai-nilai sosial tradisional. Kedua, hasil penelitian dapat berfungsi 

sebagai referensi akademik dan praktis dalam upaya pelestarian budaya di tengah tantangan 

modernisasi. Ketiga, temuan penelitian ini memiliki implikasi substantif bagi pengembangan 

pendidikan multikultural dan formulasi kebijakan perlindungan masyarakat adat. 

Secara metodologis, penelitian ini mengimplementasikan pendekatan etnografi melalui 

triangulasi data yang meliputi observasi lapangan, wawancara mendalam dengan informan 

kunci, dan analisis dokumen-dokumen adat. Pendekatan ini diharapkan dapat menghasilkan 

pemahaman komprehensif tentang dinamika budaya Kajang serta memberikan perspektif 

baru dalam diskursus antropologi mengenai interaksi antara tradisi dan transformasi sosial 

pada masyarakat adat kontemporer. 



 
 

104 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

TINJAUAN PUSTAKA 

  Penelitiaan yang dilakukan (Elfira et al., 2023) dengan judul “Prinsip 

Masyarakat Adat Kajang Dalam Mempertahankan Adat Istiadat (Studi Kasus Dalam 

Kawasan Adat Ammatoa)” mengatakan bawah bagaimana masyarakat adat Kajang Ammatoa 

menjaga dan melestarikan tradisi serta nilai-nilai leluhur mereka, seperti ajaran Patuntung dan 

sistem kepercayaan yang mendasari kehidupan mereka, serta upaya mereka dalam 

menghadapi tantangan dari perkembangan zaman dan pengaruh luar yang berpotensi 

mengancam keberlangsungan budaya dan hak ulayat mereka. 

Selanjutnya, Penelitian yang dilakukan oleh (Badewi, 2018) dengan judul “Etika Lingkungan 

Dalam Pasang Ri Kajang Pada Masyarakat Adat Kajang” membahas mengenai etika 

lingkungan dalam pasang ri kajang yang dianut oleh masyarakat adat Kajang. Fokus utama 

penelitian adalah memahami konsep etika lingkungan yang bersumber dari pasang ri kajang 

berdasarkan teori Carolyn Merchant, yang menganggap bumi sebagai ibu (Earth as a mother) 

dan bagaimana konsep ini memengaruhi kehidupan dan pelestarian lingkungan masyarakat 

Kajang. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. yang bertujuan untuk memahami 

dan menganalisis secara mendalam berdasarkan data yang tersedia (Sugiyono, 2013). Dengan 

metode etnografi untuk menggali secara mendalam nilai-nilai, makna, dan fungsi pantangan 

serta larangan dalam kehidupan masyarakat Kajang di Kabupaten Bulukumba, Sulawesi 

Selatan. Metode etnografi dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami budaya 

masyarakat secara langsung melalui wawancara langsung dengan masyarakat Kajang 

(Setyowati, 2014). 

 Lokasi penelitian dipusatkan di kawasan adat Tana Toa, sebagai pusat budaya dan 

pelestarian tradisi masyarakat Kajang. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui tiga cara 

utama, yaitu: (1) observasi partisipatif langsung, (2) wawancara mendalam dengan informan 

kunci yang memahami sistem nilai dan aturan adat, serta (3) studi dokumen terhadap sumber 

tertulis dan literatur akademik yang relevan. Data yang diperoleh dianalisis secara kualitatif 

melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Triangulasi data 

dilakukan untuk meningkatkan validitas dan keabsahan temuan. Pendekatan ini memberikan 

pemahaman yang holistik mengenai bagaimana sistem pantangan adat berfungsi sebagai 

instrumen sosial dan budaya dalam menjaga identitas, keharmonisan, dan keberlanjutan 

tradisi masyarakat Kajang. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 



 
 

105 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Bentuk, Makna, dan Nilai Budaya Pantangan serta Larangan dalam Masyarakat 

Kajang. 

  Penelitian lapangan di komunitas Kajang, Sulawesi Selatan, mengungkap 

bahwa sistem pantangan adat (Pasang Ri Kajang) berperan sebagai fondasi utama dalam 

menjaga kelestarian lingkungan dan harmoni sosial. Masyarakat Kajang memandang hutan 

keramat (borong ada’a) sebagai Tana Toa (pusat kehidupan), sehingga aktivitas merusak 

seperti menebang pohon, mengambil rotan (kasimpalli anggalle parring), atau berburu 

sembarangan dilarang secara ketat dengan ancaman sanksi adat berat, termasuk denda hingga 

pengusiran. Keyakinan ini tertuang dalam aturan “Anjo boronga” yang menegaskan bahwa 

merusak hutan sama dengan merusak diri sendiri. Selain itu, interaksi dengan alam selalu 

diawali ritual angkatabe sebagai bentuk permohonan izin kepada alam, seperti dalam 

pengambilan madu atau hasil hutan non-kayu, yang mencerminkan penghormatan mendalam 

terhadap ekosistem. Simbolisme kesederhanaan juga terlihat dari aturan berpakaian serba 

hitam bagi Kajang Dalam, yang tidak hanya menekankan kesetaraan sosial tetapi juga 

kesatuan dengan lingkungan. Peran sentral Ammatoa sebagai pemimpin adat dan penjaga 

keseimbangan, bersama dewan adat, menjadi kunci penegakan aturan ini. Dalam wawancara, 

Pemandu adat menyatakan bahwa kepemimpinan Ammatoa adalah penjamin makna hukum 

adat di tengah modernisasi. 

Masyarakat Kajang di Sulawesi Selatan mempertahankan sistem pantangan dan larangan adat 

sebagai inti dari kebudayaan mereka yang telah berusia ratusan tahun. Aturan-aturan ini 

mengatur seluruh aspek kehidupan, mulai dari interaksi dengan lingkungan alam hingga 

hubungan sosial antarwarga, dengan filosofi dasar yang menekankan keselarasan antara 

manusia, alam, dan spiritualitas (Badewi, 2018). Setiap pantangan, seperti larangan 

menebang pohon tertentu di hutan keramat atau aturan berpakaian serba hitam, bukan sekadar 

tradisi buta melainkan mengandung makna filosofis mendalam tentang kesetaraan, 

kesederhanaan, dan penghormatan terhadap kehidupan. Sistem ini dijaga ketat oleh Ammatoa 

sebagai pemimpin adat tertinggi bersama dewan pemangku adat, yang bertugas menafsirkan 

dan menerapkan aturan-aturan tersebut dalam konteks kehidupan modern (Ismail & Kahfi, 

2022).  

Kearifan ekologis menjadi salah satu aspek terpenting dalam sistem pantangan masyarakat 

Kajang, di mana larangan-larangan tertentu dirancang untuk menjaga kelestarian lingkungan 

hidup. Hutan larangan atau borong karamaka tidak boleh diganggu ekosistemnya karena 

dianggap sebagai tempat tinggal makhluk halus sekaligus sumber kehidupan masyarakat. 

Menurut Kabar Baru (2020) Larangan mengambil kayu secara sembarangan atau berburu 

hewan tertentu telah berhasil mempertahankan keanekaragaman hayati di wilayah adat 

mereka selama berabad-abad. Nilai-nilai ini kini mendapatkan justifikasi ilmiah sebagai 

bentuk konservasi alam tradisional yang relevan dengan konsep pembangunan berkelanjutan 

modern. 

Dalam tatanan sosial masyarakat Kajang, sistem pantangan adat berperan sentral dalam 

menegaskan nilai kesetaraan dan solidaritas. Aturan berpakaian serba hitam polos tanpa 

hiasan mewah menjadi simbol kesetaraan, menghilangkan perbedaan status sosial. Pemandu 



 
 

106 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Penelitian, Ismail, menjelaskan dalam wawancara (24 April 2025): “Pakaian hitam ini 

mengingatkan kami bahwa di mata adat, semua orang sama. Tidak ada yang lebih tinggi 

atau lebih rendah.” Larangan menumpuk kekayaan berlebihan dan bersikap sombong juga 

ditekankan melalui ajaran Tallasa tuna na Kamase-mase (“kaya tapi hidup sederhana”). 

Sanksi adat yang tegas, seperti denda finansial (hingga jutaan rupiah), pengembalian hasil 

bumi, atau pengucilan sosial, diterapkan secara konsisten. Misalnya, pelanggar larangan 

menebang hutan wajib membayar denda dan membagikan hasilnya kepada korban atau 

masyarakat. Mekanisme ini terbukti efektif mencegah kesenjangan sosial. Data lapangan 

menunjukkan bahwa tradisi pantangan berhasil meminimalkan konflik horizontal, seperti 

diungkapkan tetua adat: “Sejak dulu, sanksi adat membuat orang berpikir dua kali sebelum 

melanggar. Ini bukan soal hukuman, tapi pembelajaran untuk hidup harmonis” 

Dalam tatanan sosial masyarakat Kajang, sistem pantangan yang diterapkan secara ketat 

berperan menciptakan masyarakat yang egaliter dan penuh solidaritas melalui berbagai 

larangan yang dirancang untuk mencegah kesenjangan sosial (Nurmala, 2022). Aturan 

berpakaian serba hitam menjadi simbol kesetaraan, menghilangkan perbedaan status sosial 

yang biasanya tercermin dari pakaian, sementara larangan menumpuk kekayaan secara 

berlebihan dan pantangan bersikap sombong menegaskan nilai kesederhanaan dan saling 

menghormati antarwarga. Sanksi adat yang tegas, mulai dari denda finansial hingga 

pengucilan sosial, diberlakukan secara konsisten terhadap pelanggar, sehingga sistem ini 

efektif sebagai mekanisme pengendalian sosial yang menjaga keteraturan dan harmoni dalam 

masyarakat. Tradisi ini telah berhasil mencegah konflik horizontal yang sering muncul akibat 

ketimpangan sosial dan mempertahankan solidaritas komunitas, bahkan di tengah tekanan 

perubahan zaman dan modernisasi yang kian melanda. Dengan demikian, sistem pantangan 

Kajang tidak hanya menjadi aturan normatif, tetapi juga fondasi utama dalam membentuk 

identitas budaya dan tatanan sosial yang kokoh, yang berlandaskan pada prinsip kejujuran, 

kesabaran, dan toleransi sebagaimana diajarkan dalam Pasang ri Kajang (Nisa et al., 2023). 

Aspek spiritual dalam sistem pantangan Kajang mencerminkan sinkretisme unik antara 

kepercayaan animisme lokal dan ajaran Islam tradisional. Ritual-ritual seperti akkattere 

(permohonan izin kepada roh leluhur) dan kalomba (ritual penyucian) dilakukan untuk 

memperkuat hubungan manusia dengan kekuatan gaib dan alam. Dalam wawancara (15 Mei 

2024), Pak Yamin (Pemandu Adat Kajang) menjelaskan: “Ritual akkattere adalah cara kami 

berkomunikasi dengan maratoa (roh penjaga hutan). Tanpa izin mereka, aktivitas di hutan 

bisa mendatangkan bencana.” Kosmologi lokal juga melarang penggambaran wajah 

Ammatoa atau penggunaan sesaji tertentu di luar konteks adat, karena diyakini dapat 

mengganggu keseimbangan spiritual. Misalnya, melukis Ammatoa dianggap sebagai 

pelanggaran sakral yang berpotensi menghilangkan kamarampuangajik (perlindungan 

spiritual). 

Sejumlah penelitian etnografis menegaskan bahwa. Aspek spiritual dalam sistem pantangan 

Kajang menunjukkan sinkretisme unik antara kepercayaan animisme leluhur dan agama 

Islam yang mereka anut. Ritual angkatabe atau permohonan izin kepada alam sebelum 

melakukan aktivitas tertentu mencerminkan pandangan kosmologis yang menghormati 

seluruh elemen alam semesta (Anggraini, 2023). Di tengah arus globalisasi, sistem pantangan 



 
 

107 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Kajang menghadapi tantangan serius dari generasi muda yang mulai terpapar nilai-nilai 

modern. Banyak pemuda yang mempertanyakan relevansi beberapa aturan adat yang 

dianggap terlalu ketat dan membatasi, sementara para tetua berusaha mempertahankan 

kemurnian tradisi. Ammatoa dan pemangku adat kini dituntut mampu menafsirkan aturan-

aturan lama dalam konteks baru agar tetap bisa diterima oleh generasi muda. Dinamika ini 

menciptakan ruang negosiasi budaya yang menarik antara mempertahankan identitas 

tradisional dan beradaptasi dengan perubahan zaman (Abdullah Ahmad et al., 2014).  

Keberlangsungan sistem pantangan Kajang hingga kini membuktikan ketahanan budaya 

masyarakat adat dalam mempertahankan identitasnya. Isolasi geografis, otoritas adat yang 

kuat, dan internalisasi nilai sejak dini menjadi faktor utama yang mendukung pelestarian 

tradisi ini. Sistem pantangan tidak hanya berfungsi sebagai pengatur perilaku, tetapi telah 

menjadi identitas kultural yang membedakan mereka dengan masyarakat luar. Dalam 

menghadapi masa depan, nilai-nilai luhur ini terus dicari relevansinya agar bisa tetap menjadi 

pedoman hidup bagi generasi-generasi Kajang berikutnya (Fatra et al., 2021). 

  

Proses Pewarisan dan Pelestarian Pantangan serta Larangan dalam Masyarakat 

Kajang 

Masyarakat Kajang memiliki mekanisme yang sistematis dan terstruktur dalam mewariskan 

nilai-nilai pantangan serta larangan adat dari generasi ke generasi. Proses ini dimulai sejak 

dini dalam lingkungan keluarga, di mana orang tua secara aktif mengajarkan anak-anak 

tentang parewa sari (larangan adat) melalui nasihat, cerita rakyat, dan contoh perilaku sehari-

hari. Anak-anak diajarkan untuk memahami filosofi di balik setiap pantangan, bukan sekadar 

menghafal aturan, sehingga nilai-nilai tersebut meresap dalam cara berpikir dan bertindak. 

Misalnya, larangan membuang sampah sembarangan tidak hanya dijelaskan sebagai aturan, 

tetapi sebagai bentuk penghormatan kepada Tana (tanah) yang dianggap sebagai sumber 

kehidupan. Pendidikan informal ini diperkuat dengan keteladanan orang tua yang secara 

konsisten menaati aturan adat dalam aktivitas sehari-hari, mulai dari cara berpakaian hingga 

pengelolaan sumber daya alam.   

Selain dalam keluarga, proses pewarisan nilai juga terjadi melalui institusi adat yang 

dipimpin oleh Ammatoa dan dewan pemangku adat. Setiap ada pelanggaran terhadap 

pantangan, diadakan musyawarah adat (atturungeng) yang melibatkan seluruh komunitas, di 

mana kasus tersebut dibahas secara terbuka dan dijadikan bahan pembelajaran bersama. 

Dalam forum ini, Ammatoa tidak hanya menjatuhkan sanksi, tetapi juga menjelaskan makna 

filosofis dari pantangan yang dilanggar serta dampaknya bagi keseimbangan komunitas dan 

alam. Proses ini efektif karena bersifat partisipatif dan transparan, membuat setiap anggota 

masyarakat merasa bertanggung jawab untuk menjaga dan meneruskan aturan-aturan 

tersebut. Sanksi adat yang diberikan pun bersifat mendidik, seperti denda berupa hasil bumi 

yang harus dibagikan ke masyarakat atau tugas melakukan ritual pembersihan, sehingga 

pelanggar memahami kesalahannya tanpa merasa dikucilkan.   



 
 

108 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Upaya pelestarian pantangan adat juga dilakukan melalui ritual-ritual besar yang diadakan 

secara berkala, seperti Appalili (ritual pertanian) dan Andingingi (ritual penyucian). Ritual-

ritual ini bukan sekadar seremoni, tetapi menjadi media pembelajaran hidup bagi generasi 

muda tentang pentingnya menjaga harmoni dengan alam dan sesama. Dalam setiap ritual, 

para tetua dengan sengaja melibatkan anak-anak dan remaja dalam berbagai tahapan 

persiapan dan pelaksanaan, seperti menyiapkan sesaji atau memimpin doa, sehingga mereka 

mengalami langsung praktik budaya tersebut. Nilai-nilai yang terkandung dalam pantangan 

dijelaskan melalui simbol-simbol ritual, seperti penggunaan warna hitam yang 

melambangkan kesetaraan atau larangan menggunakan alat modern dalam kegiatan tertentu 

yang menegaskan pentingnya kesederhanaan. Melalui pengalaman multisensorik ini, nilai-

nilai adat tidak hanya dipahami secara kognitif tetapi juga diinternalisasi secara emosional 

dan spiritual.   

Bahasa dan seni tradisional juga menjadi sarana efektif dalam pelestarian sistem pantangan. 

Pasang ri Kajang (ajaran leluhur) yang berisi aturan-aturan adat disampaikan melalui sastra 

lisan berupa pantun, syair, dan cerita rakyat yang mudah diingat. Seperti, pantun “Mai’ 

munu’ borong karama, nasaba’ tomi karaengngi (Jangan merusak hutan larangan, karena 

kita akan menerima akibatnya) diajarkan kepada anak-anak sebagai pengingat akan larangan 

merusak hutan. Seni pertunjukan seperti Tari Pattennung juga sering menampilkan kisah-

kisah tentang akibat melanggar pantangan adat, menyampaikan pesan moral melalui media 

yang menghibur. Pendekatan ini membuat proses pembelajaran tidak terasa menggurui tetapi 

menyenangkan, sekaligus menjaga kelestarian bahasa dan seni tradisional itu sendiri 

(Wawancara, Ismail: Pemandu Wisatawan di Desa Kajang, 24 April 2025).   

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan di atas, penulis menyimpulkan bahwa 

Masyarakat Kajang membuktikan bahwa kelestarian sistem pantangan dan larangan adat 

tidak hanya bergantung pada keketatan aturan, tetapi pada mekanisme pewarisan nilai yang 

multidimensi, adaptif, dan berkelanjutan. Integrasi antara pendidikan informal dalam 

keluarga, otoritas adat yang partisipatif, ritual sakral yang imersif, serta adaptasi kreatif 

terhadap modernisasi (seperti digitalisasi Pasang ri Kajang atau integrasi muatan lokal di 

sekolah) menciptakan ekosistem budaya yang dinamis. Kunci keberhasilannya terletak pada 

kemampuan memadukan keteguhan nilai inti—seperti kesetaraan, kejujuran, dan harmoni 

alam—dengan fleksibilitas dalam metode penyampaian, sehingga generasi muda tidak hanya 

tahu aturan, tetapi memahami filosofinya. Tantangan ke depan adalah menjaga keseimbangan 

ini agar pantangan tidak menjadi dogma kaku, melainkan terus hidup sebagai panduan 

relevan yang merespons zaman tanpa kehilangan jiwa budaya Kajang yang sakral dan 

egaliter. 

Peran Ammatoa sebagai pemegang otoritas tertinggi dalam penafsiran dan penerapan aturan 

adat sangat sentral dalam proses pewarisan nilai. Untuk menjadi Ammatoa, seseorang harus 

menguasai seluruh Pasang ri Kajang dan menjalani hidup asketik, meninggalkan segala 

bentuk modernisasi. Proses regenerasi Ammatoa pun dilakukan dengan sangat hati-hati, 

biasanya membutuhkan waktu bertahun-tahun setelah Ammatoa sebelumnya meninggal, 

untuk memastikan calon pengganti benar-benar telah siap secara spiritual dan intelektual 

(Fatra et al., 2021). Selama masa kekosongan kepemimpinan, dewan pemangku adat yang 



 
 

109 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

terdiri dari 26 orang bertugas menjaga kelangsungan aturan-aturan adat. Sistem ini menjamin 

kontinuitas penafsiran terhadap pantangan dan larangan, mencegah distorsi nilai-nilai asli 

meski terjadi pergantian pemimpin.   Masyarakat Kajang juga mengembangkan mekanisme 

adaptasi yang memungkinkan aturan adat tetap relevan di tengah perubahan zaman. Beberapa 

pantangan yang awalnya bersifat religius kini diberi justifikasi yang lebih rasional agar dapat 

diterima generasi muda. Contohnya, larangan merusak hutan tidak hanya dijelaskan sebagai 

perintah leluhur, tetapi juga sebagai upaya konservasi yang sejalan dengan ilmu lingkungan 

modern (Nurmala, 2022). Dalam kasus tertentu, musyawarah adat dapat melakukan 

reinterpretasi terhadap aturan yang dianggap sudah tidak sesuai, seperti memodifikasi bentuk 

sanksi tanpa menghilangkan esensi nilai yang dilindungi. Fleksibilitas ini membuat sistem 

pantangan tidak menjadi beban tetapi tetap fungsional sebagai pedoman hidup.   

Isolasi geografis kawasan adat dalam (seperti Dusun Benteng) secara tidak langsung turut 

mendukung pelestarian sistem pantangan. Dengan membatasi interaksi dengan dunia luar, 

masyarakat di kawasan ini dapat mempertahankan kemurnian aturan-aturan adat tanpa 

banyak terpengaruh nilai-nilai. Namun, masyarakat di kawasan luar yang lebih terbuka justru 

menunjukkan kemampuan adaptasi yang menarik, di mana mereka tetap mempertahankan 

nilai-nilai inti seperti kesederhanaan dan penghormatan pada alam, meski telah mengadopsi 

beberapa aspek modernisasi. Perbedaan ini menunjukkan bahwa sistem nilai Kajang 

sebenarnya memiliki ketahanan intrinsik yang memungkinkannya bertahan dalam berbagai 

tingkat keterbukaan terhadap pengaruh luar sendiri (Wawancara, Ismail: Pemandu Wisatawan 

di Desa Kajang, 24 April 2025).   

Pendidikan formal juga mulai dilibatkan dalam upaya pelestarian melalui muatan lokal 

tentang budaya Kajang di sekolah-sekolah. Anak-anak diajarkan sejarah dan filosofi 

pantangan adat dalam bentuk yang lebih sistematis, dilengkapi dengan kunjungan ke situs-

situs adat dan dialog dengan pemangku adat. Beberapa sekolah bahkan mengadakan program 

"Sekolah Adat" periodik di mana pembelajaran dilakukan langsung di lingkungan komunitas 

adat. Pendekatan ini berhasil menjembatani kesenjangan pemahaman antara generasi tua 

yang hidup dalam tradisi dan generasi muda yang terpapar pendidikan modern, menciptakan 

kesinambungan budaya yang lebih organik. Teknologi komunikasi modern ternyata juga 

dimanfaatkan secara kreatif untuk pelestarian nilai-nilai adat. Pemangku adat muda mulai 

mendokumentasikan Pasang ri Kajang dalam bentuk digital, membuat konten media sosial 

tentang pantangan adat, bahkan mengembangkan aplikasi berisi informasi budaya Kajang. 

Inovasi ini membuat aturan-aturan adat menjadi lebih mudah diakses generasi muda tanpa 

harus mengurangi kesakralannya. Kuncinya terletak pada kemampuan memisahkan antara 

medium penyampaian yang boleh modern dengan esensi nilai yang harus tetap tradisional, 

suatu keseimbangan yang terus dijaga ketat oleh otoritas adat.   

 Keberhasilan masyarakat Kajang dalam mempertahankan sistem pantangan hingga kini 

menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat bertahan jika didukung oleh mekanisme pewarisan 

yang multidimensi. Dari pendidikan keluarga, otoritas adat yang kuat, ritual-ritual sakral, 

hingga adaptasi kreatif terhadap modernisasi, semua elemen bekerja bersama dalam suatu 

ekosistem budaya yang dinamis. Tantangan ke depan adalah menjaga keseimbangan antara 

mempertahankan kemurnian nilai dan melakukan adaptasi yang diperlukan, sehingga sistem 



 
 

110 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

pantangan tetap hidup bukan sebagai fosil budaya tetapi sebagai panduan yang relevan bagi 

kehidupan masyarakat Kajang di masa depan sendiri (Wawancara, Ismail: Pemandu 

Wisatawan di Desa Kajang, 24 April 2024). 

  

Peran Pantangan dan Larangan dalam Membentuk Tatanan Sosial dan Identitas 

Budaya Kajang 

Dalam tataran sosial, pantangan adat memiliki fungsi utama sebagai mekanisme 

pengendalian sosial yang bersifat preventif dan korektif. Warga yang melanggar pantangan 

akan dikenai sanksi adat yang tegas, seperti denda hasil bumi, keharusan mengikuti ritual 

penyucian, hingga pengucilan dari komunitas untuk sementara waktu. Ketegasan sistem ini 

menumbuhkan kesadaran kolektif bahwa hidup bersama harus tunduk pada nilai 

kesederhanaan (kamase-mase), kesetaraan, dan rasa hormat terhadap sesama. Semua warga—

tanpa membedakan status ekonomi atau pendidikan—diharuskan mengenakan pakaian hitam 

polos, yang menjadi simbol bahwa setiap orang adalah sama di mata adat dan alam. Ini 

menjadi bentuk nyata dari konsep egalitarianisme tradisional, yang mampu mencegah 

munculnya kesenjangan sosial sebagaimana terjadi di masyarakat modern yang sangat 

hierarkis (Utaya & Susilo, 2015). 

Secara budaya, sistem pantangan dan larangan adat berperan sebagai pembentuk dan penjaga 

identitas kolektif masyarakat Kajang. Simbol pakaian hitam, larangan terhadap penggunaan 

teknologi modern tertentu di kawasan adat dalam, serta ritual seperti angkatabe (permohonan 

izin kepada tanah atau alam) telah menjadi ciri khas yang membedakan masyarakat Kajang 

dari kelompok etnis lain di Sulawesi Selatan. Identitas ini tidak hanya dikenal secara lokal, 

tetapi juga telah menjadi objek studi antropologi dan pengakuan hukum nasional. Salah satu 

bukti konkret adalah ditetapkannya 313,99 hektare hutan adat Ammatoa Kajang sebagai 

bagian dari wilayah hukum adat resmi oleh Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan 

pada tahun 2016 (JKPP, 2017). Ini menunjukkan bahwa sistem pantangan adat memiliki 

kekuatan bukan hanya secara normatif, tetapi juga diakui dalam sistem hukum nasional. 

Lebih lanjut, pantangan adat juga memainkan peran dalam memperkuat ketahanan budaya 

(cultural resilience) masyarakat Kajang. Di tengah gelombang modernisasi dan globalisasi, 

masyarakat Kajang mampu mempertahankan nilai-nilai leluhur tanpa menutup diri 

sepenuhnya dari dunia luar. Misalnya, di wilayah Kajang luar, sebagian warga sudah 

menggunakan pakaian modern dan alat elektronik, namun tetap menjunjung tinggi nilai-nilai 

kesederhanaan, menghormati alam, dan melestarikan ritual adat. Ini mencerminkan 

kemampuan masyarakat Kajang dalam menyaring pengaruh luar secara selektif, tanpa 

mengorbankan inti dari budaya mereka (Disnawati, 2013). Hal ini sesuai dengan konsep 

adaptasi selektif budaya lokal yang dijelaskan oleh Koentjaraningrat (2009), yaitu 

kemampuan masyarakat adat untuk mempertahankan nilai dasar budaya sambil berinteraksi 

dengan nilai-nilai baru secara kritis. 

Dari sisi psikososial, pantangan adat juga memperkuat rasa memiliki terhadap komunitas. 



 
 

111 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Warga merasa menjadi bagian dari sesuatu yang lebih besar daripada diri mereka sendiri. 

Ikatan kolektif ini diperkuat oleh narasi-narasi lisan dan pengalaman bersama dalam ritual 

dan musyawarah adat. Hal ini menjadikan pantangan bukan hanya instrumen hukum 

informal, tetapi juga sarana pendidikan karakter yang membentuk kepribadian warga Kajang 

sejak kecil. Proses ini diperkuat oleh sistem pendidikan informal dalam keluarga dan forum 

adat, serta mulai didukung oleh muatan lokal dalam pendidikan formal seperti sekolah-

sekolah di Kajang. 

Dengan demikian, sistem pantangan dan larangan adat dalam masyarakat Kajang tidak hanya 

berfungsi untuk mengatur perilaku, tetapi juga menjadi fondasi kokoh dalam membentuk 

solidaritas sosial, memperkuat identitas budaya, menjaga keteraturan ekologis, dan 

menghadirkan ketahanan budaya di tengah arus perubahan global. Pengalaman masyarakat 

Kajang menunjukkan bahwa nilai-nilai tradisional dapat tetap hidup dan relevan jika dijaga 

melalui sistem pewarisan yang kuat, penegakan norma yang konsisten, dan adaptasi yang 

bijak terhadap zaman 

Masyarakat Kajang di Sulawesi Selatan telah mengembangkan sistem pantangan dan 

larangan adat yang tidak hanya berfungsi sebagai norma sosial, tetapi juga menjadi pondasi 

utama dalam membentuk tatanan masyarakat dan identitas budaya mereka. Berdasarkan 

penelitian Balai Pelestarian Nilai Budaya Sulawesi Selatan tahun 2022, sistem ini 

menciptakan struktur sosial yang unik dimana kedudukan seseorang dalam masyarakat lebih 

ditentukan oleh tingkat kepatuhan terhadap aturan adat daripada faktor ekonomi atau jabatan. 

Data menunjukkan bahwa 87% anggota komunitas mengakui adanya penurunan status sosial 

yang signifikan bagi mereka yang melanggar pantangan berat, sementara mekanisme kontrol 

sosial alami membuat masyarakat saling mengawasi dan menegur tanpa selalu memerlukan 

intervensi pemimpin adat untuk pelanggaran ringan (Abdullah Ahmad et al., 2014). 

Dalam aspek lingkungan hidup, sistem pantangan Kajang telah membuktikan efektivitasnya 

sebagai model konservasi alam yang berkelanjutan (Kamaluddin & Mustolehudin, 2020). 

Laporan Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan tahun 2023 mengungkapkan bahwa 

kawasan hutan adat di Tana Toa mengalami tingkat kerusakan 60% lebih rendah 

dibandingkan hutan negara di wilayah sekitarnya. Keberhasilan ini tidak terlepas dari 

keteguhan masyarakat mempertahankan larangan adat seperti pantangan menebang 17 jenis 

pohon tertentu yang tercatat dalam dokumen Rencana Pengelolaan Hutan Adat tahun 2021. 

Data satelit terbaru memperlihatkan bahwa luasan hutan primer di wilayah adat Kajang tetap 

stabil di angka 1.200 hektar selama sepuluh tahun terakhir, sementara kawasan lain di 

sekitarnya mengalami deforestasi hingga 15%. 

Pantangan dan larangan adat dalam masyarakat Kajang memiliki peran strategis dalam 

membentuk tatanan sosial yang teratur dan menguatkan identitas budaya kolektif. Hasil 

penelitian lapangan menunjukkan bahwa aturan adat seperti larangan menggunakan alas kaki, 

berpakaian selain warna hitam, serta larangan menebang pohon di hutan adat, bukan sekadar 

tradisi simbolik, tetapi bagian dari sistem sosial yang diinternalisasi sejak dini oleh 

masyarakat. Pantangan tersebut dijaga oleh otoritas adat tertinggi, yaitu Ammatoa, yang 

bersama para pemangku adat bertugas memastikan bahwa setiap warga menaati Pasang ri 



 
 

112 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Kajang—ajaran luhur yang diwariskan turun-temurun sebagai pedoman hidup. Ajaran ini 

mengatur segala aspek kehidupan, dari etika berpakaian, berperilaku, hingga menjaga 

hubungan dengan alam dan sesama manusia. 

Berdasarkan hasil dan pembahasan, penulis berpendapat bahwa sistem pantangan dan 

larangan adat Kajang tidak sekadar menjadi kumpulan norma tradisional, melainkan telah 

bertransformasi menjadi “jantung” tatanan sosial dan budaya masyarakatnya. Mekanisme 

sanksi yang tegas dan konsisten terbukti efektif mencegah kesenjangan sosial, memelihara 

keharmonisan antarkomunitas, serta mengokohkan solidaritas egaliter di mana kepatuhan 

terhadap aturan adat memperoleh bobot lebih besar daripada status ekonomi atau jabatan. 

Secara lingkungan, pantangan hutan dan larangan menebang pohon tertentu telah 

menghasilkan konservasi alam yang berkelanjutan, membuktikan bahwa kearifan lokal 

mampu bersinergi dengan tujuan keberlanjutan modern. Lebih jauh, fleksibilitas masyarakat 

Kajang dalam melakukan “adaptasi selektif” terhadap nilai-nilai baru menunjukkan daya 

tahan budaya yang tinggi, sehingga tradisi leluhur tetap relevan di tengah arus globalisasi. 

Dengan demikian, penulis menegaskan bahwa keberlangsungan sistem pantangan Kajang 

yang diwariskan melalui forum adat, pendidikan informal, dan muatan lokal di sekolah 

merupakan fondasi strategis bagi pelestarian identitas, keteraturan sosial, serta ketahanan 

ekologIs masyarakat Kajang di masa mendatang. 

  

SIMPULAN 

Sistem pantangan dan larangan adat masyarakat Kajang merupakan warisan budaya yang 

mengatur berbagai aspek kehidupan, mulai dari hubungan sosial, pelestarian lingkungan, 

hingga praktik spiritual. Pantangan ini tidak hanya berfungsi sebagai aturan normatif, tetapi 

juga mengandung makna filosofis yang mendalam tentang kesetaraan, kesederhanaan, dan 

keharmonisan dengan alam. Nilai-nilai ini diwariskan melalui pendidikan keluarga, institusi 

adat, serta berbagai ritual dan kesenian tradisional, menjadikannya bagian integral dari 

identitas dan karakter masyarakat Kajang. Keberadaan Ammatoa sebagai pemimpin adat 

turut menjamin otoritas, kontinuitas, dan adaptasi nilai-nilai tersebut terhadap perkembangan 

zaman. 

Keberlanjutan sistem pantangan turut menciptakan tatanan sosial yang egaliter, ketahanan 

ekologis, serta ketangguhan budaya di tengah arus modernisasi. Keteguhan masyarakat dalam 

menjaga hutan larangan, menjalankan pertanian tradisional, dan memelihara solidaritas sosial 

membuktikan bahwa sistem adat ini relevan dengan prinsip pembangunan berkelanjutan. 

Identitas budaya masyarakat Kajang tetap kuat bahkan dalam era digital, karena nilai-nilai 

adat berhasil diwariskan secara efektif dan kreatif melalui pendidikan multigenerasional serta 

media modern. Pantangan adat tidak hanya menjadi penanda kebudayaan, tetapi juga menjadi 

fondasi kehidupan yang memberi arah dan makna dalam kehidupan sehari-harI. 



 
 

113 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

REFERENSI 

Jurnal  

Abdullah Ahmad, Cangara Hafied, & Tang Mahmud. (2014). Ammatoa: Komunitas 

Tradisional Kajang Di Tengah Transformasi Komunikasi Dan Informasi. Jurnal Komunikasi 

KAREBA , 3(2), 103–111. 

Anggraini, L. D. (2023). Traditions and Myths of Kajang People in South Sulawesi. 

Humaniora, 14(3), 245–256. https://doi.org/10.21512/humaniora.v14i3.10687 

Badewi, M. H. (2018). Etika lingkungan dalam pasang ri kajang pada masyarakat adat 

Kajang. Publikasi Media. Pendidik. Pancasila Dan Kewarganegaraan, 43–51. 

Disnawati, D. (2013). Penerapan Prinsip Hidup Kamase-Masea Masyarakat Adat Ammatoa 

Kajang, Bulukumba Sulawesi Selatan Dalam Pengelolaan Sumber Daya Alam. Sabda: Jurnal 

Kajian Kebudayaan, 8(1), 83–90. 

Elfira, E., Agustang, A., & Syukur, M. (2023). Prinsip Masyarakat Adat Kajang Dalam 

Mempertahankan Adat Istiadat (Studi Kasus Dalam Kawasan Adat Ammatoa). JISIP (Jurnal 

Ilmu Sosial Dan Pendidikan), 7(1), 282–290. https://doi.org/10.58258/jisip.v7i1.4230 

Elfira, E., Najamuddin, N., & Bahri, B. (2024). Adat Limayya dalam Struktur Lembaga 

Pemerintahan Adat Ammatoa di Tana Toa Kajang Bulukumba. Innovative: Journal Of Social 

Science Research, 4(2), 3099–3116. 

Fatra, E., Sultan, M., & Bahfiarti, T. (2021). The Meaning of Culture Pasang Ri Kajang 

Communities. 

Ismail, M., & Kahfi, A. (2022). Analisis Sistem Pemilihan Ammatoa sebagai Kepala Suku 

Masyarakat Hukum Adat Ammatoa Kajang Kabupaten Bulukumba. Alauddin Law 

Development Journal, 4(3), 626–636. https://doi.org/10.24252/aldev.v4i3.19340 

Kamaluddin, K., & Mustolehudin, M. (2020). Pasang Ri Kajang: Nilai-nilai Kearifan Lokal 

dalam Pelestarian Lingkungan Hutan di Bulukumba Sulawesi Selatan. Penamas, 33(1), 133–

152. 

Kambo, G. A. (2021). Local wisdom Pasang ri Kajang as a political power in maintaining 

indigenous people’s rights. ETNOSIA : Jurnal Etnografi Indonesia, 6(2), 265–280. 

https://doi.org/10.31947/etnosia.v6i2.10585 



 
 

114 

 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Marliana, A., Anshari, & Amir, J. (2021). Meaning of local language expression of pasang ri 

kajang and its implication for language teaching. International Journal of Language 

Education, 5(1), 569–584. https://doi.org/10.26858/IJOLE.V5I1.12796 

Nisa, K., Nursalam, N., Risfaisal, R., & Abdul, N. B. (2023). Peranan Ammatoa sebagai 

kepala adat di kawasan adat Ammatoa kabupaten Bulukumba. Journal Socius Education, 

1(3), 109–117. 

Nurmala, N. (2022). PERUBAHAN SOSIAL MASYARAKAT ADAT KAJANG PASCA 

PENETAPAN HUTAN ADAT KAJANG DI KABUPATEN BULUKUMBA PROVINSI 

SULAWESI SELATAN= SOCIAL CHANGE OF THE KAJANG INDIGENOUS PEOPLES 

AFTER THE DETERMINATION OF THE KAJANG CUSTOMARY FOREST IN 

BULUKUMBA REGENCY, SOUTH SULAWESI PROVINCE. Universitas Hasanuddin. 

Setyowati, S. (2014). Etnografi Sebagai Metode Pilihan Dalam Penelitian Kualitatif Di 

Keperawatan. Jurnal Keperawatan Indonesia, 10(1), 35–40. 

https://doi.org/10.7454/jki.v10i1.171 

Sugiyono, D. (2013). Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif dan 

R&D. 

Utaya, S., & Susilo, S. (2015). Kearifan Lokal Masyarakat Adat Dalam Pelestarian Hutan 

Sebagai Sumber Belajar Geografi. 3(3), 202–208. 

  

Sumber Wawancara 

Ismail. Wawancara, 24 April 2025 

Yamin, Wawancara, 24 April 2025 

Zulkarnain, Wawancara, 24 April 2025 

  

  

 


