Slpakamge

PANTANGAN DAN LARANGAN DALAM KEHIDUPAN
MASYARAKAT KAJANG: ANALISIS ETNOGRAFI TERHADAP

NILAI BUDAYA

! Amirullah, 2Muh. Rasyid Ridha, *Muh. Al Awwal
Ilham Wal Arif , “Stefanny Datu P., 5Sarna Pasawin
123458 Universitas Negeri Makassar, Indonesia

Jurnal Sipakainge: Inovasi
Penelitian, Karya llmiah dan
Pengembangan (Islamic

Science)

Volume:3

Edisi Spesial: Budaya
Halaman: 101-114
Parepare, Mei 2025
Keywords:

Customary Abstinence,
Kajang Community, Cultural
Values

Kata Kunci:
pantangan;masyarakat
kajanga; nilai budaya

awalsatria54@gmail.com

ABSTRACT

This research examines the abstinence and prohibition system of the
Kajang community in South Sulawesi, analyzing its form, meaning,
cultural value, and role in maintaining social order and cultural
identity. Descriptive qualitative method with ethnographic
approach was used through literature study and observation to
understand the resilience of customary rules in the midst of
modernization. The results show that customary taboos cover
aspects of life such as dress code, social interaction, natural
resource management, and rituals, with philosophical values of
simplicity, equality, obedience, and natural harmony. The
Ammatoa's central role as customary leader is key to maintaining
the continuity of this value system through norm enforcement and
intergenerational transmission. In conclusion, the customary
abstinence system functions as an effective instrument of social
regulation, as well as a protector of cultural identity. This research
confirms the importance of local wisdom in shaping sustainable
communities with strong identities amidst global changes. The
findings provide a perspective on the relevance of tradition
preservation as a foundation of cultural resilience.

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji sistem pantangan dan larangan adat
masyarakat Kajang di Sulawesi Selatan, menganalisis bentuk,
makna, nilai budaya, serta perannya dalam menjaga tatanan sosial
dan identitas budaya. Metode kualitatif deskriptif dengan
pendekatan etnografi digunakan melalui studi literatur dan
observasi untuk memahami ketahanan aturan adat di tengah
modernisasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pantangan adat
mencakup aspek kehidupan seperti tata cara berpakaian, interaksi
sosial, pengelolaan sumber daya alam, dan ritual, dengan nilai
filosofis kesederhanaan, kesetaraan, ketaatan, dan keharmonisan
alam. Peran sentral Ammatoa sebagai pemimpin adat menjadi kunci
menjaga kontinuitas sistem nilai ini melalui penegakan norma dan
transmisi antargenerasi. Kesimpulannya, sistem pantangan adat
berfungsi sebagai instrumen pengatur sosial yang efektif, sekaligus

101



mailto:awalsatria54@gmail.com

Slpakamge

pelindung identitas budaya. Penelitian ini menegaskan pentingnya
kearifan lokal dalam membentuk masyarakat berkelanjutan dan
beridentitas kuat di tengah perubahan global. Temuan ini
memberikan perspektif tentang relevansi pelestarian tradisi sebagai
fondasi ketahanan budaya.

PENDAHULUAN

Kajang adalah komunitas adat yang mendiami pedalaman Kabupaten Bulukumba, Sulawesi
Selatan. Mereka dikenal sangat menjaga Pasang Ri Kajang, ajaran hidup leluhur, serta
filosofi hidup sederhana (disebut kamase-mase) (Marliana et al., 2021). Suku Kajang dikenal
dengan filosofi kesederhanaan yang tercermin dalam penggunaan warna hitam dalam
keseharian mereka Simbolisme hitam dan putih dalam budaya Kajang memiliki makna
mendalam bagi masyrakat Kajang. Hitam melambangkan kesederhanaan dan kesetaraan
sedangkan warna Putih melambangkan cahaya dan spiritualitas Filosofi ini merefleksikan
pandangan hidup mereka tentang keseimbangan antara dunia dan akhirat (Anggraini, 2023).
Pusat kebudayaan Kajang berada di Tana Toa, yang terbagi menjadi Kawasan Dalam (masih
memegang teguh adat) dan Kawasan Luar (lebih terbuka terhadap modernisasi).

Masyarakat Kajang dipimpin oleh seorang Ammatoa, pemimpin adat yang dipilih seumur
hidup dan dianggap pewaris spiritual para leluhur. Di wilayah Tana Toa (kajian adat Kajang),
hanya sebagian kecil masyarakat menerima modernisasi; mayoritas tetap taat pada aturan
adat yang lebih ketat. Walaupun secara agama seluruh komunitas beragama Islam, nilai-nilai
adat (animisme lokal maupun Islam tradisional) tetap dominan dalam kehidupan sehari-
hari(Kambo, 2021). Sebagian masyarakat Kajang, khususnya di kawasan Tana Toa, tetap
menolak pengaruh luar yang dianggap bertentangan dengan prinsip hidup mereka.
Kecamatan Kajang sendiri memiliki populasi sekitar 80.000 jiwa yang tersebar di 17 desa dan
2 kelurahan, dengan pusat pemerintahan adat berada di Tana Toa. Tana Toa terbagi menjadi
dua kawasan, yaitu Kawasan Dalam (yang masih memegang teguh adat) dan Kawasan Luar
(yang lebih terbuka terhadap modernisasi). Dari 9 dusun di Tana Toa, hanya 2 dusun
(termasuk Dusun Benteng) yang sepenuhnya menolak modernisasi, dengan jumlah penduduk
sekitar 3.000 jiwa yang masih hidup secara tradisional. Masyarakat Kajang mengakui dua
sistem hukum yang berlaku, yaitu hukum positif negara dan hukum adat, dengan Ammatoa
sebagai pemimpin tertinggi yang memiliki otoritas dalam pengambilan keputusan
berdasarkan pasang (ajaran adat). Ammatoa didampingi oleh 26 pemangku adat, termasuk 5
orang yang merangkap jabatan dalam urusan kemasyarakatan.

Keunikan masyarakat Kajang terletak pada sistem kepemimpinan yang dilantik secara ganda
melalui proses adat dan formal pemerintah sehingga terjadi dua tahap pelantikan. Selain itu,
filosofi hidup mereka didasarkan pada keseimbangan antara hitam dan putih, yang

102




Slpakamge

melambangkan keselarasan antara dunia dan akhirat, siang dan malam, serta kesederhanaan
dan kemewahan (Elfira et al., 2024). Setiap orang yang keluar dari rumah wajib melakukan
angkatabe (permohonan izin) kepada tanah sebagai bentuk penghormatan kepada alam.
Ritual sederhana namun penuh makna ini tidak hanya menunjukkan penghormatan mendalam
terhadap alam, tetapi juga merefleksikan pandangan kosmologis masyarakat Kajang yang
memandang manusia sebagai bagian integral dari ekosistem, bukan penguasa alam. Setiap
unsur dalam tradisi Kajang, mulai dari sistem kepemimpinan hingga ritual sehari-hari, saling
terkait membentuk mosaik kebudayaan yang unik dan berkelanjutan.

Pantangan dan larangan dalam kehidupan masyarakat Kajang menjadi bagian penting yang
mengatur interaksi manusia dengan alam, sesama, dan spiritual. Larangan-larangan ini tidak
hanya bersifat normatif tetapi juga memiliki sanksi adat yang tegas, sehingga menjadi
instrumen pengendalian sosial yang efektif. Melalui pendekatan etnografi, penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis nilai-nilai budaya yang terkandung dalam berbagai pantangan
tersebut serta relevansinya dalam menjaga keharmonisan masyarakat Kajang di tengah
perubahan zaman.

Penelitian ini secara khusus bertujuan untuk: (1) menganalisis bentuk, makna, dan nilai
budaya yang terkandung dalam sistem pantangan dan larangan masyarakat Kajang; (2)
mengkaji mekanisme pewarisan dan pelestarian norma-norma adat tersebut dalam
masyarakat; serta (3) mengeksplorasi peran pantangan dan larangan dalam pembentukan
tatanan sosial dan konstruksi identitas budaya Kajang. Penelitian ini bertujuan memetakan
pantangan dan larangan adat masyarakat Kajang, serta memahami bagaimana nilai-nilai
budaya tersebut berfungsi dalam menjaga tatanan sosial dan identitas komunitas. Kajian
serupa menggarisbawahi bahwa Pasang Ri Kajang bersifat komprehensif, mengatur seluruh
aspek kehidupan masyarakat dari sosial, ekonomi, hingga lingkungan (Marliana et al., 2021).
Signifikansi penelitian ini terletak pada tiga aspek utama. Pertama, studi ini memberikan
kontribusi penting dalam pendokumentasian sistem pengetahuan lokal yang berbasis pada
kearifan ekologis dan nilai-nilai sosial tradisional. Kedua, hasil penelitian dapat berfungsi
sebagai referensi akademik dan praktis dalam upaya pelestarian budaya di tengah tantangan
modernisasi. Ketiga, temuan penelitian ini memiliki implikasi substantif bagi pengembangan
pendidikan multikultural dan formulasi kebijakan perlindungan masyarakat adat.

Secara metodologis, penelitian ini mengimplementasikan pendekatan etnografi melalui
triangulasi data yang meliputi observasi lapangan, wawancara mendalam dengan informan
kunci, dan analisis dokumen-dokumen adat. Pendekatan ini diharapkan dapat menghasilkan
pemahaman komprehensif tentang dinamika budaya Kajang serta memberikan perspektif
baru dalam diskursus antropologi mengenai interaksi antara tradisi dan transformasi sosial
pada masyarakat adat kontemporer.

103




Slpakamge

TINJAUAN PUSTAKA

Penelitiaan yang dilakukan (Elfira et al.,, 2023) dengan judul “Prinsip
Masyarakat Adat Kajang Dalam Mempertahankan Adat Istiadat (Studi Kasus Dalam
Kawasan Adat Ammatoa)” mengatakan bawah bagaimana masyarakat adat Kajang Ammatoa
menjaga dan melestarikan tradisi serta nilai-nilai leluhur mereka, seperti ajaran Patuntung dan
sistem kepercayaan yang mendasari kehidupan mereka, serta upaya mereka dalam
menghadapi tantangan dari perkembangan zaman dan pengaruh luar yang berpotensi
mengancam keberlangsungan budaya dan hak ulayat mereka.

Selanjutnya, Penelitian yang dilakukan oleh (Badewi, 2018) dengan judul “Etika Lingkungan
Dalam Pasang Ri Kajang Pada Masyarakat Adat Kajang” membahas mengenai etika
lingkungan dalam pasang ri kajang yang dianut oleh masyarakat adat Kajang. Fokus utama
penelitian adalah memahami konsep etika lingkungan yang bersumber dari pasang ri kajang
berdasarkan teori Carolyn Merchant, yang menganggap bumi sebagai ibu (Earth as a mother)
dan bagaimana konsep ini memengaruhi kehidupan dan pelestarian lingkungan masyarakat
Kajang.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. yang bertujuan untuk memahami
dan menganalisis secara mendalam berdasarkan data yang tersedia (Sugiyono, 2013). Dengan
metode etnografi untuk menggali secara mendalam nilai-nilai, makna, dan fungsi pantangan
serta larangan dalam kehidupan masyarakat Kajang di Kabupaten Bulukumba, Sulawesi
Selatan. Metode etnografi dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami budaya
masyarakat secara langsung melalui wawancara langsung dengan masyarakat Kajang
(Setyowati, 2014).

Lokasi penelitian dipusatkan di kawasan adat Tana Toa, sebagai pusat budaya dan
pelestarian tradisi masyarakat Kajang. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui tiga cara
utama, yaitu: (1) observasi partisipatif langsung, (2) wawancara mendalam dengan informan
kunci yang memahami sistem nilai dan aturan adat, serta (3) studi dokumen terhadap sumber
tertulis dan literatur akademik yang relevan. Data yang diperoleh dianalisis secara kualitatif
melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Triangulasi data
dilakukan untuk meningkatkan validitas dan keabsahan temuan. Pendekatan ini memberikan
pemahaman yang holistik mengenai bagaimana sistem pantangan adat berfungsi sebagai
instrumen sosial dan budaya dalam menjaga identitas, keharmonisan, dan keberlanjutan
tradisi masyarakat Kajang.

HASIL DAN PEMBAHASAN

104




Slpakamge

Bentuk, Makna, dan Nilai Budaya Pantangan serta Larangan dalam Masyarakat
Kajang.

Penelitian lapangan di komunitas Kajang, Sulawesi Selatan, mengungkap
bahwa sistem pantangan adat (Pasang Ri Kajang) berperan sebagai fondasi utama dalam
menjaga kelestarian lingkungan dan harmoni sosial. Masyarakat Kajang memandang hutan
keramat (borong ada’a) sebagai Tana Toa (pusat kehidupan), sehingga aktivitas merusak
seperti menebang pohon, mengambil rotan (kasimpalli anggalle parring), atau berburu
sembarangan dilarang secara ketat dengan ancaman sanksi adat berat, termasuk denda hingga
pengusiran. Keyakinan ini tertuang dalam aturan “Anjo boronga” yang menegaskan bahwa
merusak hutan sama dengan merusak diri sendiri. Selain itu, interaksi dengan alam selalu
diawali ritual angkatabe sebagai bentuk permohonan izin kepada alam, seperti dalam
pengambilan madu atau hasil hutan non-kayu, yang mencerminkan penghormatan mendalam
terhadap ekosistem. Simbolisme kesederhanaan juga terlihat dari aturan berpakaian serba
hitam bagi Kajang Dalam, yang tidak hanya menekankan kesetaraan sosial tetapi juga
kesatuan dengan lingkungan. Peran sentral Ammatoa sebagai pemimpin adat dan penjaga
keseimbangan, bersama dewan adat, menjadi kunci penegakan aturan ini. Dalam wawancara,
Pemandu adat menyatakan bahwa kepemimpinan Ammatoa adalah penjamin makna hukum
adat di tengah modernisasi.

Masyarakat Kajang di Sulawesi Selatan mempertahankan sistem pantangan dan larangan adat
sebagai inti dari kebudayaan mereka yang telah berusia ratusan tahun. Aturan-aturan ini
mengatur seluruh aspek kehidupan, mulai dari interaksi dengan lingkungan alam hingga
hubungan sosial antarwarga, dengan filosofi dasar yang menekankan keselarasan antara
manusia, alam, dan spiritualitas (Badewi, 2018). Setiap pantangan, seperti larangan
menebang pohon tertentu di hutan keramat atau aturan berpakaian serba hitam, bukan sekadar
tradisi buta melainkan mengandung makna filosofis mendalam tentang kesetaraan,
kesederhanaan, dan penghormatan terhadap kehidupan. Sistem ini dijaga ketat oleh Ammatoa
sebagai pemimpin adat tertinggi bersama dewan pemangku adat, yang bertugas menafsirkan
dan menerapkan aturan-aturan tersebut dalam konteks kehidupan modern (Ismail & Kahfi,
2022).

Kearifan ekologis menjadi salah satu aspek terpenting dalam sistem pantangan masyarakat
Kajang, di mana larangan-larangan tertentu dirancang untuk menjaga kelestarian lingkungan
hidup. Hutan larangan atau borong karamaka tidak boleh diganggu ekosistemnya karena
dianggap sebagai tempat tinggal makhluk halus sekaligus sumber kehidupan masyarakat.
Menurut Kabar Baru (2020) Larangan mengambil kayu secara sembarangan atau berburu
hewan tertentu telah berhasil mempertahankan keanekaragaman hayati di wilayah adat
mereka selama berabad-abad. Nilai-nilai ini kini mendapatkan justifikasi ilmiah sebagai
bentuk konservasi alam tradisional yang relevan dengan konsep pembangunan berkelanjutan
modern.

Dalam tatanan sosial masyarakat Kajang, sistem pantangan adat berperan sentral dalam

menegaskan nilai kesetaraan dan solidaritas. Aturan berpakaian serba hitam polos tanpa
hiasan mewah menjadi simbol kesetaraan, menghilangkan perbedaan status sosial. Pemandu

105




Slpakamge

Penelitian, Ismail, menjelaskan dalam wawancara (24 April 2025): “Pakaian hitam ini
mengingatkan kami bahwa di mata adat, semua orang sama. Tidak ada yang lebih tinggi
atau lebih rendah.” Larangan menumpuk kekayaan berlebihan dan bersikap sombong juga
ditekankan melalui ajaran Tallasa tuna na Kamase-mase (‘“kaya tapi hidup sederhana”).
Sanksi adat yang tegas, seperti denda finansial (hingga jutaan rupiah), pengembalian hasil
bumi, atau pengucilan sosial, diterapkan secara konsisten. Misalnya, pelanggar larangan
menebang hutan wajib membayar denda dan membagikan hasilnya kepada korban atau
masyarakat. Mekanisme ini terbukti efektif mencegah kesenjangan sosial. Data lapangan
menunjukkan bahwa tradisi pantangan berhasil meminimalkan konflik horizontal, seperti
diungkapkan tetua adat: “Sejak dulu, sanksi adat membuat orang berpikir dua kali sebelum
melanggar. Ini bukan soal hukuman, tapi pembelajaran untuk hidup harmonis”

Dalam tatanan sosial masyarakat Kajang, sistem pantangan yang diterapkan secara ketat
berperan menciptakan masyarakat yang egaliter dan penuh solidaritas melalui berbagai
larangan yang dirancang untuk mencegah kesenjangan sosial (Nurmala, 2022). Aturan
berpakaian serba hitam menjadi simbol kesetaraan, menghilangkan perbedaan status sosial
yang biasanya tercermin dari pakaian, sementara larangan menumpuk kekayaan secara
berlebihan dan pantangan bersikap sombong menegaskan nilai kesederhanaan dan saling
menghormati antarwarga. Sanksi adat yang tegas, mulai dari denda finansial hingga
pengucilan sosial, diberlakukan secara konsisten terhadap pelanggar, sehingga sistem ini
efektif sebagai mekanisme pengendalian sosial yang menjaga keteraturan dan harmoni dalam
masyarakat. Tradisi ini telah berhasil mencegah konflik horizontal yang sering muncul akibat
ketimpangan sosial dan mempertahankan solidaritas komunitas, bahkan di tengah tekanan
perubahan zaman dan modernisasi yang kian melanda. Dengan demikian, sistem pantangan
Kajang tidak hanya menjadi aturan normatif, tetapi juga fondasi utama dalam membentuk
identitas budaya dan tatanan sosial yang kokoh, yang berlandaskan pada prinsip kejujuran,
kesabaran, dan toleransi sebagaimana diajarkan dalam Pasang ri Kajang (Nisa et al., 2023).

Aspek spiritual dalam sistem pantangan Kajang mencerminkan sinkretisme unik antara
kepercayaan animisme lokal dan ajaran Islam tradisional. Ritual-ritual seperti akkattere
(permohonan izin kepada roh leluhur) dan kalomba (ritual penyucian) dilakukan untuk
memperkuat hubungan manusia dengan kekuatan gaib dan alam. Dalam wawancara (15 Mei
2024), Pak Yamin (Pemandu Adat Kajang) menjelaskan: “Ritual akkattere adalah cara kami
berkomunikasi dengan maratoa (roh penjaga hutan). Tanpa izin mereka, aktivitas di hutan
bisa mendatangkan bencana.” Kosmologi lokal juga melarang penggambaran wajah
Ammatoa atau penggunaan sesaji tertentu di luar konteks adat, karena diyakini dapat
mengganggu keseimbangan spiritual. Misalnya, melukis Ammatoa dianggap sebagai
pelanggaran sakral yang berpotensi menghilangkan kamarampuangajik (perlindungan
spiritual).

Sejumlah penelitian etnografis menegaskan bahwa. Aspek spiritual dalam sistem pantangan
Kajang menunjukkan sinkretisme unik antara kepercayaan animisme leluhur dan agama
Islam yang mereka anut. Ritual angkatabe atau permohonan izin kepada alam sebelum
melakukan aktivitas tertentu mencerminkan pandangan kosmologis yang menghormati
seluruh elemen alam semesta (Anggraini, 2023). Di tengah arus globalisasi, sistem pantangan

106




Slpakamge

Kajang menghadapi tantangan serius dari generasi muda yang mulai terpapar nilai-nilai
modern. Banyak pemuda yang mempertanyakan relevansi beberapa aturan adat yang
dianggap terlalu ketat dan membatasi, sementara para tetua berusaha mempertahankan
kemurnian tradisi. Ammatoa dan pemangku adat kini dituntut mampu menafsirkan aturan-
aturan lama dalam konteks baru agar tetap bisa diterima oleh generasi muda. Dinamika ini
menciptakan ruang negosiasi budaya yang menarik antara mempertahankan identitas
tradisional dan beradaptasi dengan perubahan zaman (Abdullah Ahmad et al., 2014).

Keberlangsungan sistem pantangan Kajang hingga kini membuktikan ketahanan budaya
masyarakat adat dalam mempertahankan identitasnya. Isolasi geografis, otoritas adat yang
kuat, dan internalisasi nilai sejak dini menjadi faktor utama yang mendukung pelestarian
tradisi ini. Sistem pantangan tidak hanya berfungsi sebagai pengatur perilaku, tetapi telah
menjadi identitas kultural yang membedakan mereka dengan masyarakat luar. Dalam
menghadapi masa depan, nilai-nilai luhur ini terus dicari relevansinya agar bisa tetap menjadi
pedoman hidup bagi generasi-generasi Kajang berikutnya (Fatra et al., 2021).

Proses Pewarisan dan Pelestarian Pantangan serta Larangan dalam Masyarakat
Kajang

Masyarakat Kajang memiliki mekanisme yang sistematis dan terstruktur dalam mewariskan
nilai-nilai pantangan serta larangan adat dari generasi ke generasi. Proses ini dimulai sejak
dini dalam lingkungan keluarga, di mana orang tua secara aktif mengajarkan anak-anak
tentang parewa sari (larangan adat) melalui nasihat, cerita rakyat, dan contoh perilaku sehari-
hari. Anak-anak diajarkan untuk memahami filosofi di balik setiap pantangan, bukan sekadar
menghafal aturan, sehingga nilai-nilai tersebut meresap dalam cara berpikir dan bertindak.
Misalnya, larangan membuang sampah sembarangan tidak hanya dijelaskan sebagai aturan,
tetapi sebagai bentuk penghormatan kepada Tana (tanah) yang dianggap sebagai sumber
kehidupan. Pendidikan informal ini diperkuat dengan keteladanan orang tua yang secara
konsisten menaati aturan adat dalam aktivitas sehari-hari, mulai dari cara berpakaian hingga
pengelolaan sumber daya alam.

Selain dalam keluarga, proses pewarisan nilai juga terjadi melalui institusi adat yang
dipimpin oleh Ammatoa dan dewan pemangku adat. Setiap ada pelanggaran terhadap
pantangan, diadakan musyawarah adat (atturungeng) yang melibatkan seluruh komunitas, di
mana kasus tersebut dibahas secara terbuka dan dijadikan bahan pembelajaran bersama.
Dalam forum ini, Ammatoa tidak hanya menjatuhkan sanksi, tetapi juga menjelaskan makna
filosofis dari pantangan yang dilanggar serta dampaknya bagi keseimbangan komunitas dan
alam. Proses ini efektif karena bersifat partisipatif dan transparan, membuat setiap anggota
masyarakat merasa bertanggung jawab untuk menjaga dan meneruskan aturan-aturan
tersebut. Sanksi adat yang diberikan pun bersifat mendidik, seperti denda berupa hasil bumi
yang harus dibagikan ke masyarakat atau tugas melakukan ritual pembersihan, sehingga
pelanggar memahami kesalahannya tanpa merasa dikucilkan.

107




Slpakamge

Upaya pelestarian pantangan adat juga dilakukan melalui ritual-ritual besar yang diadakan
secara berkala, seperti Appalili (ritual pertanian) dan Andingingi (ritual penyucian). Ritual-
ritual ini bukan sekadar seremoni, tetapi menjadi media pembelajaran hidup bagi generasi
muda tentang pentingnya menjaga harmoni dengan alam dan sesama. Dalam setiap ritual,
para tetua dengan sengaja melibatkan anak-anak dan remaja dalam berbagai tahapan
persiapan dan pelaksanaan, seperti menyiapkan sesaji atau memimpin doa, sehingga mereka
mengalami langsung praktik budaya tersebut. Nilai-nilai yang terkandung dalam pantangan
dijelaskan melalui simbol-simbol ritual, seperti penggunaan warna hitam yang
melambangkan kesetaraan atau larangan menggunakan alat modern dalam kegiatan tertentu
yang menegaskan pentingnya kesederhanaan. Melalui pengalaman multisensorik ini, nilai-
nilai adat tidak hanya dipahami secara kognitif tetapi juga diinternalisasi secara emosional
dan spiritual.

Bahasa dan seni tradisional juga menjadi sarana efektif dalam pelestarian sistem pantangan.
Pasang ri Kajang (ajaran leluhur) yang berisi aturan-aturan adat disampaikan melalui sastra
lisan berupa pantun, syair, dan cerita rakyat yang mudah diingat. Seperti, pantun “Mai’
munu’ borong karama, nasaba’ tomi karaengngi (Jangan merusak hutan larangan, karena
kita akan menerima akibatnya) diajarkan kepada anak-anak sebagai pengingat akan larangan
merusak hutan. Seni pertunjukan seperti Tari Pattennung juga sering menampilkan kisah-
kisah tentang akibat melanggar pantangan adat, menyampaikan pesan moral melalui media
yang menghibur. Pendekatan ini membuat proses pembelajaran tidak terasa menggurui tetapi
menyenangkan, sekaligus menjaga kelestarian bahasa dan seni tradisional itu sendiri
(Wawancara, Ismail: Pemandu Wisatawan di Desa Kajang, 24 April 2025).

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan di atas, penulis menyimpulkan bahwa
Masyarakat Kajang membuktikan bahwa kelestarian sistem pantangan dan larangan adat
tidak hanya bergantung pada keketatan aturan, tetapi pada mekanisme pewarisan nilai yang
multidimensi, adaptif, dan berkelanjutan. Integrasi antara pendidikan informal dalam
keluarga, otoritas adat yang partisipatif, ritual sakral yang imersif, serta adaptasi kreatif
terhadap modernisasi (seperti digitalisasi Pasang ri Kajang atau integrasi muatan lokal di
sekolah) menciptakan ekosistem budaya yang dinamis. Kunci keberhasilannya terletak pada
kemampuan memadukan keteguhan nilai inti—seperti kesetaraan, kejujuran, dan harmoni
alam—dengan fleksibilitas dalam metode penyampaian, sehingga generasi muda tidak hanya
tahu aturan, tetapi memahami filosofinya. Tantangan ke depan adalah menjaga keseimbangan
ini agar pantangan tidak menjadi dogma kaku, melainkan terus hidup sebagai panduan
relevan yang merespons zaman tanpa kehilangan jiwa budaya Kajang yang sakral dan
egaliter.

Peran Ammatoa sebagai pemegang otoritas tertinggi dalam penafsiran dan penerapan aturan
adat sangat sentral dalam proses pewarisan nilai. Untuk menjadi Ammatoa, seseorang harus
menguasai seluruh Pasang ri Kajang dan menjalani hidup asketik, meninggalkan segala
bentuk modernisasi. Proses regenerasi Ammatoa pun dilakukan dengan sangat hati-hati,
biasanya membutuhkan waktu bertahun-tahun setelah Ammatoa sebelumnya meninggal,
untuk memastikan calon pengganti benar-benar telah siap secara spiritual dan intelektual
(Fatra et al., 2021). Selama masa kekosongan kepemimpinan, dewan pemangku adat yang

108




Slpakamge

terdiri dari 26 orang bertugas menjaga kelangsungan aturan-aturan adat. Sistem ini menjamin
kontinuitas penafsiran terhadap pantangan dan larangan, mencegah distorsi nilai-nilai asli
meski terjadi pergantian pemimpin. Masyarakat Kajang juga mengembangkan mekanisme
adaptasi yang memungkinkan aturan adat tetap relevan di tengah perubahan zaman. Beberapa
pantangan yang awalnya bersifat religius kini diberi justifikasi yang lebih rasional agar dapat
diterima generasi muda. Contohnya, larangan merusak hutan tidak hanya dijelaskan sebagai
perintah leluhur, tetapi juga sebagai upaya konservasi yang sejalan dengan ilmu lingkungan
modern (Nurmala, 2022). Dalam kasus tertentu, musyawarah adat dapat melakukan
reinterpretasi terhadap aturan yang dianggap sudah tidak sesuai, seperti memodifikasi bentuk
sanksi tanpa menghilangkan esensi nilai yang dilindungi. Fleksibilitas ini membuat sistem
pantangan tidak menjadi beban tetapi tetap fungsional sebagai pedoman hidup.

Isolasi geografis kawasan adat dalam (seperti Dusun Benteng) secara tidak langsung turut
mendukung pelestarian sistem pantangan. Dengan membatasi interaksi dengan dunia luar,
masyarakat di kawasan ini dapat mempertahankan kemurnian aturan-aturan adat tanpa
banyak terpengaruh nilai-nilai. Namun, masyarakat di kawasan luar yang lebih terbuka justru
menunjukkan kemampuan adaptasi yang menarik, di mana mereka tetap mempertahankan
nilai-nilai inti seperti kesederhanaan dan penghormatan pada alam, meski telah mengadopsi
beberapa aspek modernisasi. Perbedaan ini menunjukkan bahwa sistem nilai Kajang
sebenarnya memiliki ketahanan intrinsik yang memungkinkannya bertahan dalam berbagai
tingkat keterbukaan terhadap pengaruh luar sendiri (Wawancara, Ismail: Pemandu Wisatawan
di Desa Kajang, 24 April 2025).

Pendidikan formal juga mulai dilibatkan dalam upaya pelestarian melalui muatan lokal
tentang budaya Kajang di sekolah-sekolah. Anak-anak diajarkan sejarah dan filosofi
pantangan adat dalam bentuk yang lebih sistematis, dilengkapi dengan kunjungan ke situs-
situs adat dan dialog dengan pemangku adat. Beberapa sekolah bahkan mengadakan program
"Sekolah Adat" periodik di mana pembelajaran dilakukan langsung di lingkungan komunitas
adat. Pendekatan ini berhasil menjembatani kesenjangan pemahaman antara generasi tua
yang hidup dalam tradisi dan generasi muda yang terpapar pendidikan modern, menciptakan
kesinambungan budaya yang lebih organik. Teknologi komunikasi modern ternyata juga
dimanfaatkan secara kreatif untuk pelestarian nilai-nilai adat. Pemangku adat muda mulai
mendokumentasikan Pasang ri Kajang dalam bentuk digital, membuat konten media sosial
tentang pantangan adat, bahkan mengembangkan aplikasi berisi informasi budaya Kajang.
Inovasi ini membuat aturan-aturan adat menjadi lebih mudah diakses generasi muda tanpa
harus mengurangi kesakralannya. Kuncinya terletak pada kemampuan memisahkan antara
medium penyampaian yang boleh modern dengan esensi nilai yang harus tetap tradisional,
suatu keseimbangan yang terus dijaga ketat oleh otoritas adat.

Keberhasilan masyarakat Kajang dalam mempertahankan sistem pantangan hingga kini
menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat bertahan jika didukung oleh mekanisme pewarisan
yang multidimensi. Dari pendidikan keluarga, otoritas adat yang kuat, ritual-ritual sakral,
hingga adaptasi kreatif terhadap modernisasi, semua elemen bekerja bersama dalam suatu
ekosistem budaya yang dinamis. Tantangan ke depan adalah menjaga keseimbangan antara
mempertahankan kemurnian nilai dan melakukan adaptasi yang diperlukan, sehingga sistem

109




Slpakamge

pantangan tetap hidup bukan sebagai fosil budaya tetapi sebagai panduan yang relevan bagi
kehidupan masyarakat Kajang di masa depan sendiri (Wawancara, Ismail: Pemandu
Wisatawan di Desa Kajang, 24 April 2024).

Peran Pantangan dan Larangan dalam Membentuk Tatanan Sosial dan ldentitas
Budaya Kajang

Dalam tataran sosial, pantangan adat memiliki fungsi utama sebagai mekanisme
pengendalian sosial yang bersifat preventif dan korektif. Warga yang melanggar pantangan
akan dikenai sanksi adat yang tegas, seperti denda hasil bumi, keharusan mengikuti ritual
penyucian, hingga pengucilan dari komunitas untuk sementara waktu. Ketegasan sistem ini
menumbuhkan kesadaran kolektif bahwa hidup bersama harus tunduk pada nilai
kesederhanaan (kamase-mase), kesetaraan, dan rasa hormat terhadap sesama. Semua warga—
tanpa membedakan status ekonomi atau pendidikan—diharuskan mengenakan pakaian hitam
polos, yang menjadi simbol bahwa setiap orang adalah sama di mata adat dan alam. Ini
menjadi bentuk nyata dari konsep egalitarianisme tradisional, yang mampu mencegah
munculnya kesenjangan sosial sebagaimana terjadi di masyarakat modern yang sangat
hierarkis (Utaya & Susilo, 2015).

Secara budaya, sistem pantangan dan larangan adat berperan sebagai pembentuk dan penjaga
identitas kolektif masyarakat Kajang. Simbol pakaian hitam, larangan terhadap penggunaan
teknologi modern tertentu di kawasan adat dalam, serta ritual seperti angkatabe (permohonan
izin kepada tanah atau alam) telah menjadi ciri khas yang membedakan masyarakat Kajang
dari kelompok etnis lain di Sulawesi Selatan. Identitas ini tidak hanya dikenal secara lokal,
tetapi juga telah menjadi objek studi antropologi dan pengakuan hukum nasional. Salah satu
bukti konkret adalah ditetapkannya 313,99 hektare hutan adat Ammatoa Kajang sebagai
bagian dari wilayah hukum adat resmi oleh Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan
pada tahun 2016 (JKPP, 2017). Ini menunjukkan bahwa sistem pantangan adat memiliki
kekuatan bukan hanya secara normatif, tetapi juga diakui dalam sistem hukum nasional.

Lebih lanjut, pantangan adat juga memainkan peran dalam memperkuat ketahanan budaya
(cultural resilience) masyarakat Kajang. Di tengah gelombang modernisasi dan globalisasi,
masyarakat Kajang mampu mempertahankan nilai-nilai leluhur tanpa menutup diri
sepenuhnya dari dunia luar. Misalnya, di wilayah Kajang luar, sebagian warga sudah
menggunakan pakaian modern dan alat elektronik, namun tetap menjunjung tinggi nilai-nilai
kesederhanaan, menghormati alam, dan melestarikan ritual adat. Ini mencerminkan
kemampuan masyarakat Kajang dalam menyaring pengaruh luar secara selektif, tanpa
mengorbankan inti dari budaya mereka (Disnawati, 2013). Hal ini sesuai dengan konsep
adaptasi selektif budaya lokal yang dijelaskan oleh Koentjaraningrat (2009), vyaitu
kemampuan masyarakat adat untuk mempertahankan nilai dasar budaya sambil berinteraksi
dengan nilai-nilai baru secara Kritis.

Dari sisi psikososial, pantangan adat juga memperkuat rasa memiliki terhadap komunitas.

110




Slpakamge

Warga merasa menjadi bagian dari sesuatu yang lebih besar daripada diri mereka sendiri.
Ikatan kolektif ini diperkuat oleh narasi-narasi lisan dan pengalaman bersama dalam ritual
dan musyawarah adat. Hal ini menjadikan pantangan bukan hanya instrumen hukum
informal, tetapi juga sarana pendidikan karakter yang membentuk kepribadian warga Kajang
sejak kecil. Proses ini diperkuat oleh sistem pendidikan informal dalam keluarga dan forum
adat, serta mulai didukung oleh muatan lokal dalam pendidikan formal seperti sekolah-
sekolah di Kajang.

Dengan demikian, sistem pantangan dan larangan adat dalam masyarakat Kajang tidak hanya
berfungsi untuk mengatur perilaku, tetapi juga menjadi fondasi kokoh dalam membentuk
solidaritas sosial, memperkuat identitas budaya, menjaga keteraturan ekologis, dan
menghadirkan ketahanan budaya di tengah arus perubahan global. Pengalaman masyarakat
Kajang menunjukkan bahwa nilai-nilai tradisional dapat tetap hidup dan relevan jika dijaga
melalui sistem pewarisan yang kuat, penegakan norma yang konsisten, dan adaptasi yang
bijak terhadap zaman

Masyarakat Kajang di Sulawesi Selatan telah mengembangkan sistem pantangan dan
larangan adat yang tidak hanya berfungsi sebagai norma sosial, tetapi juga menjadi pondasi
utama dalam membentuk tatanan masyarakat dan identitas budaya mereka. Berdasarkan
penelitian Balai Pelestarian Nilai Budaya Sulawesi Selatan tahun 2022, sistem ini
menciptakan struktur sosial yang unik dimana kedudukan seseorang dalam masyarakat lebih
ditentukan oleh tingkat kepatuhan terhadap aturan adat daripada faktor ekonomi atau jabatan.
Data menunjukkan bahwa 87% anggota komunitas mengakui adanya penurunan status sosial
yang signifikan bagi mereka yang melanggar pantangan berat, sementara mekanisme kontrol
sosial alami membuat masyarakat saling mengawasi dan menegur tanpa selalu memerlukan
intervensi pemimpin adat untuk pelanggaran ringan (Abdullah Ahmad et al., 2014).

Dalam aspek lingkungan hidup, sistem pantangan Kajang telah membuktikan efektivitasnya
sebagai model konservasi alam yang berkelanjutan (Kamaluddin & Mustolehudin, 2020).
Laporan Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan tahun 2023 mengungkapkan bahwa
kawasan hutan adat di Tana Toa mengalami tingkat kerusakan 60% lebih rendah
dibandingkan hutan negara di wilayah sekitarnya. Keberhasilan ini tidak terlepas dari
keteguhan masyarakat mempertahankan larangan adat seperti pantangan menebang 17 jenis
pohon tertentu yang tercatat dalam dokumen Rencana Pengelolaan Hutan Adat tahun 2021.
Data satelit terbaru memperlihatkan bahwa luasan hutan primer di wilayah adat Kajang tetap
stabil di angka 1.200 hektar selama sepuluh tahun terakhir, sementara kawasan lain di
sekitarnya mengalami deforestasi hingga 15%.

Pantangan dan larangan adat dalam masyarakat Kajang memiliki peran strategis dalam
membentuk tatanan sosial yang teratur dan menguatkan identitas budaya kolektif. Hasil
penelitian lapangan menunjukkan bahwa aturan adat seperti larangan menggunakan alas kaki,
berpakaian selain warna hitam, serta larangan menebang pohon di hutan adat, bukan sekadar
tradisi simbolik, tetapi bagian dari sistem sosial yang diinternalisasi sejak dini oleh
masyarakat. Pantangan tersebut dijaga oleh otoritas adat tertinggi, yaitu Ammatoa, yang
bersama para pemangku adat bertugas memastikan bahwa setiap warga menaati Pasang ri

111




Slpakamge

Kajang—ajaran luhur yang diwariskan turun-temurun sebagai pedoman hidup. Ajaran ini
mengatur segala aspek kehidupan, dari etika berpakaian, berperilaku, hingga menjaga
hubungan dengan alam dan sesama manusia.

Berdasarkan hasil dan pembahasan, penulis berpendapat bahwa sistem pantangan dan
larangan adat Kajang tidak sekadar menjadi kumpulan norma tradisional, melainkan telah
bertransformasi menjadi “jantung” tatanan sosial dan budaya masyarakatnya. Mekanisme
sanksi yang tegas dan konsisten terbukti efektif mencegah kesenjangan sosial, memelihara
keharmonisan antarkomunitas, serta mengokohkan solidaritas egaliter di mana kepatuhan
terhadap aturan adat memperoleh bobot lebih besar daripada status ekonomi atau jabatan.
Secara lingkungan, pantangan hutan dan larangan menebang pohon tertentu telah
menghasilkan konservasi alam yang berkelanjutan, membuktikan bahwa kearifan lokal
mampu bersinergi dengan tujuan keberlanjutan modern. Lebih jauh, fleksibilitas masyarakat
Kajang dalam melakukan “adaptasi selektif” terhadap nilai-nilai baru menunjukkan daya
tahan budaya yang tinggi, sehingga tradisi leluhur tetap relevan di tengah arus globalisasi.
Dengan demikian, penulis menegaskan bahwa keberlangsungan sistem pantangan Kajang
yang diwariskan melalui forum adat, pendidikan informal, dan muatan lokal di sekolah
merupakan fondasi strategis bagi pelestarian identitas, keteraturan sosial, serta ketahanan
ekologls masyarakat Kajang di masa mendatang.

SIMPULAN

Sistem pantangan dan larangan adat masyarakat Kajang merupakan warisan budaya yang
mengatur berbagai aspek kehidupan, mulai dari hubungan sosial, pelestarian lingkungan,
hingga praktik spiritual. Pantangan ini tidak hanya berfungsi sebagai aturan normatif, tetapi
juga mengandung makna filosofis yang mendalam tentang kesetaraan, kesederhanaan, dan
keharmonisan dengan alam. Nilai-nilai ini diwariskan melalui pendidikan keluarga, institusi
adat, serta berbagai ritual dan kesenian tradisional, menjadikannya bagian integral dari
identitas dan karakter masyarakat Kajang. Keberadaan Ammatoa sebagai pemimpin adat
turut menjamin otoritas, kontinuitas, dan adaptasi nilai-nilai tersebut terhadap perkembangan
zaman.

Keberlanjutan sistem pantangan turut menciptakan tatanan sosial yang egaliter, ketahanan
ekologis, serta ketangguhan budaya di tengah arus modernisasi. Keteguhan masyarakat dalam
menjaga hutan larangan, menjalankan pertanian tradisional, dan memelihara solidaritas sosial
membuktikan bahwa sistem adat ini relevan dengan prinsip pembangunan berkelanjutan.
Identitas budaya masyarakat Kajang tetap kuat bahkan dalam era digital, karena nilai-nilai
adat berhasil diwariskan secara efektif dan kreatif melalui pendidikan multigenerasional serta
media modern. Pantangan adat tidak hanya menjadi penanda kebudayaan, tetapi juga menjadi
fondasi kehidupan yang memberi arah dan makna dalam kehidupan sehari-harl.

112




Slpakamge

REFERENSI
Jurnal

Abdullah Ahmad, Cangara Hafied, & Tang Mahmud. (2014). Ammatoa: Komunitas
Tradisional Kajang Di Tengah Transformasi Komunikasi Dan Informasi. Jurnal Komunikasi
KAREBA , 3(2), 103-111.

Anggraini, L. D. (2023). Traditions and Myths of Kajang People in South Sulawesi.
Humaniora, 14(3), 245-256. https://doi.org/10.21512/humaniora.v14i3.10687

Badewi, M. H. (2018). Etika lingkungan dalam pasang ri kajang pada masyarakat adat
Kajang. Publikasi Media. Pendidik. Pancasila Dan Kewarganegaraan, 43-51.

Disnawati, D. (2013). Penerapan Prinsip Hidup Kamase-Masea Masyarakat Adat Ammatoa
Kajang, Bulukumba Sulawesi Selatan Dalam Pengelolaan Sumber Daya Alam. Sabda: Jurnal
Kajian Kebudayaan, 8(1), 83-90.

Elfira, E., Agustang, A., & Syukur, M. (2023). Prinsip Masyarakat Adat Kajang Dalam
Mempertahankan Adat Istiadat (Studi Kasus Dalam Kawasan Adat Ammatoa). JISIP (Jurnal
IlImu Sosial Dan Pendidikan), 7(1), 282—-290. https://doi.org/10.58258/jisip.v7i1.4230

Elfira, E., Najamuddin, N., & Bahri, B. (2024). Adat Limayya dalam Struktur Lembaga
Pemerintahan Adat Ammatoa di Tana Toa Kajang Bulukumba. Innovative: Journal Of Social
Science Research, 4(2), 3099-3116.

Fatra, E., Sultan, M., & Bahfiarti, T. (2021). The Meaning of Culture Pasang Ri Kajang
Communities.

Ismail, M., & Kahfi, A. (2022). Analisis Sistem Pemilihan Ammatoa sebagai Kepala Suku
Masyarakat Hukum Adat Ammatoa Kajang Kabupaten Bulukumba. Alauddin Law
Development Journal, 4(3), 626-636. https://doi.org/10.24252/aldev.v4i3.19340

Kamaluddin, K., & Mustolehudin, M. (2020). Pasang Ri Kajang: Nilai-nilai Kearifan Lokal
dalam Pelestarian Lingkungan Hutan di Bulukumba Sulawesi Selatan. Penamas, 33(1), 133—
152.

Kambo, G. A. (2021). Local wisdom Pasang ri Kajang as a political power in maintaining

indigenous people’s rights. ETNOSIA : Jurnal Etnografi Indonesia, 6(2), 265-280.
https://doi.org/10.31947/etnosia.v6i2.10585

113




Slpakamge

Marliana, A., Anshari, & Amir, J. (2021). Meaning of local language expression of pasang ri
kajang and its implication for language teaching. International Journal of Language
Education, 5(1), 569-584. https://doi.org/10.26858/1JOLE.V511.12796

Nisa, K., Nursalam, N., Risfaisal, R., & Abdul, N. B. (2023). Peranan Ammatoa sebagai
kepala adat di kawasan adat Ammatoa kabupaten Bulukumba. Journal Socius Education,
1(3), 109-117.

Nurmala, N. (2022). PERUBAHAN SOSIAL MASYARAKAT ADAT KAJANG PASCA
PENETAPAN HUTAN ADAT KAJANG DI KABUPATEN BULUKUMBA PROVINSI
SULAWESI SELATAN= SOCIAL CHANGE OF THE KAJANG INDIGENOUS PEOPLES
AFTER THE DETERMINATION OF THE KAJANG CUSTOMARY FOREST IN
BULUKUMBA REGENCY, SOUTH SULAWESI PROVINCE. Universitas Hasanuddin.

Setyowati, S. (2014). Etnografi Sebagai Metode Pilihan Dalam Penelitian Kualitatif Di
Keperawatan. Jurnal Keperawatan Indonesia, 10(1), 35-40.
https://doi.org/10.7454/jki.v10i1.171

Sugiyono, D. (2013). Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif dan
R&D.

Utaya, S., & Susilo, S. (2015). Kearifan Lokal Masyarakat Adat Dalam Pelestarian Hutan
Sebagai Sumber Belajar Geografi. 3(3), 202—-208.

Sumber Wawancara
Ismail. Wawancara, 24 April 2025
Yamin, Wawancara, 24 April 2025

Zulkarnain, Wawancara, 24 April 2025

114




