
 

 
 Author correspondence email: nrimma20@gmail.com 
 Available online at: DOI 10.35905/banco.v4i2.3369 

All rights reserved. This is an open access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution NonCommercial 

ShareAlike 4.0 Internation al License Licensed under 

Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

STUDI AYAT-AYAT ZAKAT SEBAGAI INSTRUMEN EKONOMI 

ISLAM DALAM TAFSIR AL MISBAH 

Nur Hikmah 

Institut Agama Islam Negeri Parepare 

nrimma20@gmail.com 

 

 
Jurnal Sipakainge: Inovasi 

Penelitian, Karya Ilmiah dan 

Pengembangan (Islamic 

Science) 

 

Special Edition 

Nomor: 6 

Halaman: 16-23 

Parepare, Juli 2023 

 

Tanggal Masuk: 

21 Juli 2023 

Tanggal Revisi: 

21 Juli 2023 

Tanggal Diterima: 

22 Juli 2023 
 

Keywords: 

Zakat verses, Islamic 

economics, Tafsir al-Misbah 

 
Kata Kunci: Ayat-ayat Zakat, 

ekonomi Islam, Tafsir al-

Misbah 

 

ABSTRACK 

Zakat is now part of Islamic economic instruments because it has 

aspects that can increase productivity, which can be used as a basis 

for developing the people's economy. Many verses of the Koran 

discuss zakat. Zakat that has been established by Allah is related to 

Islamic economics. Where zakat serves as a tool of worship for 

those who pay zakat (muzakki) which can generate profits for them 

or individuals (nafs) and help people in the environment who run 

the zakat system to make money. Furthermore, zakat began to 

function as a tool to help the jama'i as a whole. If zakat is properly 

distributed and allocated on target, the income will be shared 

equally among mustahik zakat. As a result, everyone will have more 

access to income distribution. 

ABSTRAK 

Zakat sekarang menjadi bagian dari instrumen ekonomi Islam 

karena memiliki aspek yang dapat meningkatkan produktifitas, 

yang dapat digunakan sebagai landasan untuk pengembangan 

ekonomi umat. Banyak ayat-ayat Al-Quran membahas zakat. Zakat 

yang telah ditetapkan oleh Allah terkait dengan ekonomi Islam. Di 

mana zakat berfungsi sebagai alat ibadah bagi mereka yang 

membayar zakat (muzakki) yang dapat menghasilkan keuntungan 

bagi mereka atau individu (nafs) dan membantu orang-orang di 

lingkungan yang menjalankan sistem zakat untuk menghasilkan 

uang. Selanjutnya, zakat mulai berfungsi sebagai alat untuk 

membantu jama'i secara keseluruhan. Jika zakat didistribusikan 

dengan benar dan dialokasikan dengan tepat sasaran, 

pendapatannya akan dibagi secara merata kepada mustahik zakat. 

Akibatnya, setiap orang akan memiliki lebih banyak akses ke 

distribusi pendapatan 

mailto:nrimma20@gmail.com
mailto:nrimma20@gmail.com


 

17 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023) 

Jurnal Sipakainge: Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

PENDAHULUAN 

Banyak ayat Alquran yang ditetapkan sebagai ayat zakat. Ungkapan zakat disebutkan 

sebanyak 82 kali dalam Al-Qur'an, dan setiap kali, perintah untuk berdoa disertakan. Hal ini 

menunjukkan pentingnya lembaga zakat yang menempati urutan kedua setelah lembaga zakat 

saluran utama interaksi antara manusia dan Tuhan. Setelah sholat, Alquran menyebutkan 

zakat, yang merupakan bentuk komunikasi terbuka antar manusia. 

Berbagai aliran pemikiran, kehidupan intelektual, dan perkembangan spiritual umat 

Islam merupakan perkembangan selanjutnya. Oleh karena itu, ada banyak interpretasi yang 

berbeda. Penafsiran Al-Qur'an membentuk pendapat apa pun yang dipilih seseorang untuk 

memajukan dan melindungi umat Islam, itu benar untuk diklaim. 

Dalam catatan sejarah, kemudian juga muncul semangat pembaharuan yang antara 

lain  dilansir oleh Mohammad Abduh (abad 19). Ia menghubungkan ajaran agama dengan  

kehidupan modern, dan membuktikan bahwa Islam sama sekali tidak bertentangan dengan 

peradaban, kehidupan modern serta kemajuan. Rasyid Ridha, murid Mohammad Abduh, 

mencatat dan menuangkan kuliah-kuliah gurunya itu ke dalam majalah al-Manar. Selanjutnya 

ia juga menghimpun dengan menambah penjelasan seperlunya terhadap pemikiran 

Mohammad Abduh dalam sebuah kitab tafsir yang diberi nama Tafsir al-Manar. Kitab tafsir 

ini mengandung ide pembaharuan dan sesuai dengan perkembangan zaman. Ia berusaha 

menghubungkan ajaran-ajaran Qur’an dengan kehidupan masyarakat, di samping 

membuktikan bahwa Islam adalah agama yang memiliki sifal universal, umum, abadi dan 

cocok bagi segala keadaan, waktu dan tempat. Metode tafsir yang dipakainya adalah tafsir 

Quran dengan Quran disertai dengan hadis hadis shahih dengan tetap berpegang teguh kepada 

makna menurut pengertian bahasa Arab. 

Sejak itu terjadi perkembangan tafsir yang dikedepankan oleh para mufassir zaman 

modern. Yang paling ideal menurut Ahmad al-Syirbashi adalah pengelompokan ayat-ayat 

tentang suatu masalah, kemudian dianalisa dan dipahami maknanya, diperbandingkan yang 

satu dengan yang lain, sehingga tampak jelas hikmah dan tujuan dalam kaitannya dengan 

masalah yang sedang dipelajari. Cara menafsirkan al-Quran seperti ini memberi 

kemungkinan bagi si penafsir untuk tidak mengulang persoalan praktis. Setiap masalah diberi 

tempatnya sendiri, tidak dicampur aduk dengan persoalan-persoalan yang lain. Dengan 

demikian, siapapun akan dapat mengetahui setiap masalah yang terdapat di dalam al-Quran 

melalui judulnya masing-masing, dan dapat pula mengetahui seberapa jauh hubungan 

alQuran dengan kehidupannya yang konkrit, misahya : al-Quran dan Pokok-Pokok Hukum 

Syari‟at, al-Quran dan Ilmu Pengetahuan, al-Quran dan Ekonomi, al-Quran dan Masalah 

Keluarga dan Pendidikan, dan lain sebagainya.6 Termasuk di dalamnya, misalnya Ayat-ayat 

Zakat dalam al-Quran Sebagai Instrumen Ekonomi Islam. 

Menjelang akhir abad ke-20, Alquran dan tafsirnya diterbitkan di Indonesia oleh 

Kementerian Agama Republik Indonesia. 7 Muncul seorang pemikir muslim (modernis) yang 

luar biasa produktif dalam melahirkan karya-karyanya di berbagai bidang. Ia adalah Buya 

Hamka, dan Tafsir al-Azhar adalah karyanya yang paling terkenal.8 Tafsir al-Misbah, sebuah 

buku penting di bidang Tafsir al-Qur'an, ditulis oleh M. Quraish Shihab pada abad kedua 

puluh satu. . Ia adalah intelektual dan akademisi Muslim terkemuka di negeri ini. Pada tahun 

1999 M./1420 H., buku tafsir ini ditulis. 

Tafsir al-Misbah, sebagaimana diakui oleh penulisnya, bukan terjemahan dari 

alQuran, tetapi terjemahan makna-makna al-Quran. Di samping itu, penulisan tafsir ini bukan 

sepenuhnya ijtihad penulis, tetapi sebagian menukil dari pendapat-pendapat dan pandangan 

ulama-ulama kontemporer terdahulu, khususnya pandangan Ibrahim Ibn Umar al-Biqa‟i‟ 

yang karya tafsirnya waktu itu masih berbentuk manuskrip. Demikian juga pemikiran 

pemimpin tertinggi Universitas al-Azhar Kairo, Sayyid Mohammad Thanthawi, juga Syekh 



 

18 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023) 

Jurnal Sipakainge: Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Mutawalli asy-Sya’rawi dan tidak ketinggalan Sayyid Quthub, Mohammad Thaha ibn Asyur, 

Syyaid Mohammad Husein Thabathaba‟i, serta beberapa pakar tafsir yang lain. 

Ada beberapa alasan mengapa kajian ini diajukan, tidak terkecuali karena belum 

dilakukannya kajian secara menyeluruh terhadap ayat-ayat zakat yang terdapat dalam Tafsir 

al-Misbah. Kajian ini adalah yang pertama mengakses ayat-ayat tematik Alquran, khususnya 

yang berkaitan dengan ayat-ayat tentang zakat, alat ekonomi Islam berdasarkan Tafsir Al-

Misbah. Ini menyiratkan bahwa pemikiran-pemikiran Shihab terkait zakat, yang tercermin di 

dalamnya melalui sebuah pola, akan dieksplisitkan. Selain itu, penelitian ini akan menambah 

perbincangan tentang masalah kelembagaan yang berkembang dengan zakat. 

TINJAUAN PUSTAKA 

Tafsir Al-Misbah 

Tafsir al-Misbah ditulis dengan menggabungkan tiga metode penafsiran yang selama 

ini telah berkembang di kalangan penulis tafsir al-Qur’an, yaitu:  

a. Metode Tahlili  

Tafsir tahlili merupakan metode tafsir ayat-ayat Al-Qur’an dengan memaparkan 

segala aspek yang terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan itu serta menerangkan 

makna makna yang tercakup di dalamnya, sesuai dengan keahlian dan kecenderungan 

mufasir yang menafsirkan ayat-ayat tersebut. 

b. Metode Muqoron 

Dengan menggunakan tafsir mufassir sebagai pedoman, seseorang dapat membaca 

ayat-ayat Alquran dengan teknik muqoron. Makna frasa yang lebih umum mengacu pada 

ayat-ayat kontras dari Al-Qur'an yang membahas subjek tertentu dengan hadits dari Nabi, 

termasuk yang memiliki interpretasi tekstual.tampaknya bertentangan dengan studi lain atau 

Al-Qur'an. 

c. Metode Maudhu’i 

Metode Maudhu’i dapat dikelompokkan kepada dua macam; berdasarkan surat Al-

Qur'an dan berdasarkan tema pembicaraan Al-Qur'an. Tafsir yang menempuh metode 

maudhu‟i cara pertama yang berangkat dari anggapan bahwa setiap surat Al-Qur'an memiliki 

satu kesatuanyang utuh. Tafsir Al-Qur'an yang menempuh metode maudhu‟i cara kedua 

dimaksudkan untuk memudahkan pemahaman terhadap satu- persatu masalah yang 

disinggung oleh Al-Qur'an dalam berbagai ayat-ayatnya. 

Dengan membahas ayat-ayat Al-Qur'an sesuai dengan tema dan judul yang telah 

ditetapkan, teknik tafsir ini membaca Al-Qur'an secara tematis. Dengan kata lain, para 

penafsir yang menggunakan teknik ini akan mengkaji ayat-ayat Al-Qur'an dengan seksama 

dan melakukan analisis berdasarkan ilmu yang benar, yang kemudian digunakan oleh 

pembahas untuk menjelaskan masalah pokok sehingga ia dapat menangkapnya. secara cepat 

dan menyeluruh, sehingga memungkinkan untuk memahami makna yang dalam, dan agar ia 

dapat menolak segala kritik. 

Pengetian Zakat 

Ditinjau dari segi bahasa, kata zakat mempunyai beberapa arti, yaitu al-barakatu 

“keberkahan”, al-namaa “pertumbuhan dan pekembangan”, ath-thaharatu “kesucian” dan ash-

shalahu “keberesan”. Syara‟ memakai kata tersebut untuk kedua arti ini. Pertama, dengan 

zakat diharapkan akan mendatangkan kesuburan pahala, karenanya dinamakanlah “harta yang 

dikeluarkan itu” dengan zakat. Kedua, zakat merupakan suatu kenyataan jiwa yang suci dari 

kikir dan dosa.Sedangkan secara istilah, meskipun para ulama mengemukakannya dengan 



 

19 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023) 

Jurnal Sipakainge: Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

redaksi yang agak bebeda antara satu dan lainnya, akan tetapi pada prinsipnya sama, yaitu 

bahwa zakat itu adalah bagian dari harta dengan persyaratan tertentu, yang Allah SWT 

mewajibkan kepada pemiliknya, untuk diserahkan kepada yang berhak menerimanya, dengan 

persyaratan tertentu pula.Wahbah al-Zuhayly mengartikan zakat secara bahasa berarti tumbuh 

(numuw) dan bertambah (ziyadah). Sedangkan zakat menurut syara‟ berarti hak yang wajib 

(dikeluarkan dari) harta. 

Mazhab Maliki dalam Wahbah al-Zuhayly mendefinisikan zakat dengan 

mengeluarkan sebagian yang khusus dari harta yang khusus pula yang telah mencapai nisab 

(batas kuantitas yang mewajibkan zakat) kepada orang-orang yang berhak menerimanya 

(mustahiq)-nya. Dengan catatan, kepemilikan itu penuh dan mencapai hawl (setahun), bukan 

barang dan bukan pertanian. 

Zakat adalah istilah yang digunakan oleh mazhab Syafi'i dalam Wahbah al-Zuhayly 

untuk mengartikannya pelepasan tubuh atau barang menggunakan teknik unik. Sebaliknya, 

mazhab Hambali berpendapat bahwa zakat adalah keistimewaan yang harus diberikan dari 

sumber daya khusus untuk kelompok eksklusif. Juga. Delapan golongan yang diisyaratkan 

oleh Allah swt inilah yang dimaksud dengan golongan khusus. Mazhab Hanafi dalam 

Wahbah al-Zuhayly mendefinisikan zakat dengan menjadikan sebagian harta yang khusus 

dari dari harta yang khusus sebagai milik orang yang khusus, yang ditentukan oleh syariat 

karena Allah swt. Maksud “sebagian harta” ialah keluarnya manfaat (harta) dari orang yang 

memberikannya. Kata “bagian yang khusus” ialah kadar yang wajib dikeluarkannya. Kata 

“harta yang khusus” ialah nisab yang ditentukan oleh syariah. Maksud “orang yang khusus” 

ialah para mustahiq zakat 

Zakat adalah ibadah yang memiliki dua dimensi, yaitu vertikal dan horizontal. Zakat 

merupakan ibadah sebagai bentuk ketaatan kepada Allah swt (Hablum- minallah;vertikal), 

dan sebagai kewajiban kepada sesama manusia (Hablum-minannas; horizontal). Oleh karena 

itu, pilar Islam yang ketiga ini, sangatlah penting dalam menyusun kehidupan yang humanis 

dan harmonis dalam masyarakat, serta berperan sangat besar dalam kehidupan sosial. 

Kalimat yang Berarti Zakat dalam al-Quran 

Tiga Puluh kali dalam ma'rifah Alquran disebutkan kata zakat. Selain yang terdapat 

pada huruf Madaniyah terdapat delapan kali pada huruf Makkiyah. Bertentangan dengan apa 

yang diklaim oleh penulis Fiqhus-Sunnah dan beberapa penulis lainnya, istilah zakat tidak 

muncul sebanyak 82 kali dengan kata shalat. Hanya ada 28 kejadian di dalam Alkitab di 

mana kata doa benar-benar digunakan. 

Az-Zarqani dalam Syarah Muwaththa‟ menerangkan bahwa zakat itu mempunyai 

rukun dan syarat. Rukunnya ialah ikhlas dan syaratnya ialah sebab, cukup setahun dimiliki. 

Zakat diterapkan kepada orang-orang tertentu dan dia mengandung sanksi hukum, terlepas 

dari kewajiban dunia dan mempunyai pahala di akhirat dan menghasilkan suci dari kotoran 

dosa. Zakat mempunyai beberapa istilah dalam al-Quran, di antaranya: 

a) Zakat 

اكِعِيَْ  كٰوةَ وَارْكَعُوْا مَعَ امرَّ لٰوةَ وَاٰثوُا امزَّ  وَاَكِيْمُوا امصَّ
Artinya: “Dirikanlah shalat dan berikanlah zakat, dan ruku‟lah bersama sama orang 

yang ruku‟.” (QS. Al-Baqarah 2: 43) 

 

b) Sadaqah 

يِمُْ  َ ىُوَ امتَّوَّ اُ  امرَّ دَكٰتِ وَاَنَّ الّلّٰ َ ىُوَ يلَْبَلُ امتَّوْبةََ عَنْ عِبَادِهٖ وَيأَخُْذُ امصَّ  اَممَْ يعَْلمَُوْْٓا اَنَّ الّلّٰ



 

20 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023) 

Jurnal Sipakainge: Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Artinya: dari hamba-hambaNya dan mengambil shadaqah-shadaqah dan bahwasanya 

Allah sangat menerima taubat hambaNya lagi senantiasa kekal rahmat-Nya.” (QS. At-

Taubah 9: 104) 

 

c) Haq 

انَ  مَّ يتُْوْنَ وَامرُّ رْعَ  مُخْتَلِفًا اُكُُُوٗ وَامزَّ امنَّخْلَ وَامزَّ غيََْْ مَعْرُوْشٰتٍ وَّ عْرُوْشٰتٍ وَّ يْٓ اَوشَْاَ جَنّٰتٍ مَّ ِ وَىُوَ الََّّ

بُّ اممُْسِْْفِيَْن  َّوٗ لََ يُُِ غيََْْ مُتشََابِوٍۗ كُُُوْا مِنْ ثمََرهِٖٓ اِذَآ اَثمَْرَ وَاٰثوُْا يَلَّوٗ يوَْمَ يَصَادِهٖٖۖ وَلََ جسُْْفُِ وْا ۗاِه  مُتشََابِِاً وَّ
Artinya: “Dialah Allah yang menciptakan tumbuh-tumbuhan yang dibuat 

panggungnya dan yang tidak dibuat, menciptakan kurma dan tumbuh-tumbuhan yang 

beraneka rasanya, zaitun dan buah delima yang hamper-hampir bersamaan bentuknya 

dan yang tidak bersamaan. Makanlah sebagian daripada buahnya apabila dia berbuah 

dan berikan haqnya (zakatnya) di hari dia dituai dan janganlah kamu berlebih-lebihan, 

sesungguhnya Allah tidak menyukai orang yang berlebih-lebihan.” (QS. Al-An’am 6: 

141) 

PEMBAHASAN 

1. QS. Al-Baqarah 2: 43 tentang Perintah Membayar Zakat 

اكِعِيَ  كََةَ وَارْكَعُوا مَعَ امرَّ لََةَ وَأثٓوُا امزَّ  وَأَكِيموُا امصَّ
Artinya: “dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan ruku'lah beserta orang-orang 

yang ruku'. 

Pada tahun kedua hijrah Nabi saw. di bulan Syawal, perintah wajib zakat telah tiba di 

Madinah. Syaratnya adalah setelah zakat fitrah dan puasa Ramadhan. Di Madinah, zakat 

menjadi wajib ketika masyarakat Islam mulai terbentuk dan bertugas Dalam arti bahwa orang 

kaya yang membayar zakat layak diperhitungkan di antara orang beriman, ini dimaksudkan 

untuk mendukung masyarakat Muslim dan menjadi bukti solidaritas sosial.Manusia adalah 

makhluk sosial, dan keberadaannya dalam komunitas dengan orang lain menciptakan 

masyarakat yang, terlepas dari perbedaan sifat di antara orang-orang ini, tidak dapat 

dipisahkan darinya. Demikian juga dalam bidang material, betapapun seseorang memiliki 

kepandaian, namun hasil-hasil material yang diperolehnya adalah berkat bantuan pihak-pihak 

lain, baik secara langsung disadari, maupun tidak. Sehingga dalam ayat ini terdapat dua 

kewajiban yang merupakan pertanda hubungan harmonis, shalat untuk hubungan baik dengan 

Allah SWT. dan zakat pertanda hubungan harmonis dengan sesama manusia. Kenyamanan 

dalam kehidupan bermasyarakat akan terwujud dengan adanya sistem zakat, karena 

pemerataan pendapatan yang berasal dari zakat dapat mengurangi kecemburuan sosial di 

tengah masyarakat. 

2. QS. At-Taubah 9: 60 tentang Distribusi Zakat 

َّفَةِ كُلوُْبُُِ مْ وَىِ  امرّكِاَِ  وَامرْٰرمِِيَْ وَيِْْ بَيِيْلِ  دَكٰتُ نِلفُْلَرَاۤءِ وَاممَْسٰكِيِْ وَامعْٰمِلِيَْ علَيَْْاَ وَاممُْؤَم َّمَا امصَّ اِه

ُ علَِمٌْ يَكِمْ  ِ وَۗالّلّٰ نَ الّلّٰ يِيْلِۗ فرَيِضَْةً مِّ ِ وَابْنِ امسَّ  الّلّٰ
Atinya: “Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-

orang miskin, pengurus-pengurus zakat, Para mu'allaf yang dibujuk hatinya, untuk 

(memerdekakan) hamba sahaya, orang-orang yang berhutang, untuk jalan Allah dan 

untuk mereka yuang sedang dalam perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang 

diwajibkan Allah, dan Allah Maha mengetahui lagi Maha Bijaksana.” 

Dari sekumpulan ayat-ayat al-Quran yang berbicara tentang zakat dan sedekah dapat 

disimpulkan bahwa harta benda mempunyai fungsi social. Fungsi tersebut diterapkan Allah 



 

21 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023) 

Jurnal Sipakainge: Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

atas dasar kepemilikan-Nya yang mutlak terhadap segala sesuatu di alam raya ini termasuk 

harta benda. Di samping berdasar persaudaraan semasyarakat, sebangsa dan sekemanusiaan 

dan berdasar istikhlaf, yakni penugasan manusia sebagai khalifah di bumi. Begitu pula 

dengan tujuan zakat jika dilihat dari kepentingan kehidupan sosial, antara lain zakat bernilai 

ekonomis, merealisasi fungsi harta sebagai alat perjuangan menegakkan agama Allah dan 

mewujudkan keadilan sosial ekonomi masyarakat pada umumnya. Tujuan zakat dapat dicapai 

dengan memberikannya pada 8 ashnaf yang disebutkan dalam ayat ini. Apa yang ada di 

tangan seseorang atau sekelompok orang, aktif Esensi adalah milik Allah swt. Demi 

kepentingan saudara-saudaranya, manusia diwajibkan untuk mengorbankan sebagian dari 

hartanya, khususnya sebagian besar dari apa yang menjadi milik Allah tetapi menjadi milik 

mereka. Bukan produk akhir dari produksi, apapun bentuk atau sifatnya. Sebaliknya, itu 

adalah hasil dari pekerjaan teknik atau penggunaan bahan mentah yang dibuat Tuhan sebelum 

manusia tiba di bumi ini.? Bukankah manusia dalam berproduksi hanya mengadakan 

perubahan, penyesuaian, perakitan satu bahan dengan bahan yang lain dari apa yang 

terhampar di bumi ini? Sebagai pemilik mutlak dan sebagai pemilik bahan mentah, dia wajar 

memperoleh bagian dari hasil usaha manusia. Dia tidak minta banyak. Hanya dua setengah 

persen dari hasil perdagangan yang telah dimiliki setahun, itu pun setelah dikeluarkan semua 

kebutuhan, wajib zakat. 

Di sisi lain seorang petani berhasil karena adanya irigasi, alat-alat walaupun 

sederhana, makanan, pakaian, stabilitas keamanan, dan lain-lain, yang kesemuanya tidak 

mungkin dapat diwujudkannya kecuali dengan kebersamaan dan kerja sama banyak pihak. 

Bukankah pedagang juga demikian. Bukankah dia tidak memperoleh keuntungan kalau tidak 

ada orang lain yang membeli? Bukankah dia membutuhkan tempat, pasar dan semacamnya 

untuk melakukan transaksi? Bukankah keberhasilan orang kaya adalah atas bantuan orang 

lain. Demikian seterusnya. jika demikian, wajar jika orang lain itu khususnya 

kelompokkelompok yang butuh memperoleh sebagain dari keberhasilan yang berhasil, 

apalagi semua manusia bersaudara. Persaudaraan menuntut uluran tangan kepada saudara 

sebelum yang bersangkutan meminta, apalagi membiarkan orang lain menderita, 

mengakibatkan kegagalan tugas kekhalifahan. Tugas ini, menuntut sang khalifah – dalam hal 

ini manusia – untuk memelihara, membimbing semua makhluk Allah swt. menuju tujuan 

penciptaannya. Tujuan penciptaan manusia antara lain hidup bersama dalam suasana 

harmonis, lagi sejahtera. Itu antara lain hikmah diwajibkannya zakat bagi yang mampu. 

Dalam Islam, zakat memainkan peran penting dalam pemberdayaan ekonomi 

individu, berfungsi sebagai metode untuk berbagi kekayaan dan pendapatan di antara umat 

manusia. Zakat yang dikelola dengan baik dapat dimanfaatkan untuk mendorong distribusi 

pendapatan dan kesejahteraan ekonomi. Sistem ekonomi Islam memungkinkan adanya 

distribusi modal kepada masyarakat melalui zakat. Cara pendistribusian untuk pemerataan 

sumber daya ekonomi dilakukan dengan pendistribusian zakat dari muzakki kepada 

mustahiq. Sumber daya dari muzakki ke mustahiq akan meningkatkan taraf hidup masyarakat 

dan mendorong pembangunan ekonomi. Zakat memiliki dampak positif yang sangat nyata 

bagi ekonomi Islam dan masyarakat. Karena zakat sendiri memasukkan aspek-aspek yang 

mewujudkan baik kepentingan luas maupun unsur-unsur yang membantu fakir miskin. Pos-

pos distribusi zakat membuat hal ini cukup jelas. Jadi, ada komponen pemerataan kekayaan, 

mencegah akumulasi kekayaan di pihak tertentu dengan mengorbankan kemiskinan yang 

terus-menerus di pihak lain. 

3. QS. Al-Baqarah 2: 83 tentang Rangkaian Shalat dengan Zakat 

مَىٰ    ميَْتَ َٰ
 
 ملُْرْبَٰ  وَ أ

 
يْسَانًً وَذِى أ

ِ
يْنِ  ا لَِِ  موََْٰ

 
َ  وَبِ أ  للَّّ

 
لََّ أ

ِ
َٰءِٓيلَ لََ ثعَْبُدُونَ ا سَْ

ِ
قَ بنَِِٓ ا ذْ أَخَذْنًَ مِيثَ َٰ

ِ
وَا

عْرضُِونَ  نكُُْ وَأَهتُُ مُّ  لََّ  كلَِيلًَ مِّ
ِ
َّيْتُُْ ا كَوٰةَ  ثَُُّ ثوََم  مزَّ

 
لوَٰةَ  وَءَاثوُا۟ أ  مصَّ

 
ناً وَأَكِيموُا۟ أ كِيِ  وَكُوموُ ا۟ نِلنَّاسِ يُس ْ  ممَْسَ َٰ

 
 وَ أ



 

22 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023) 

Jurnal Sipakainge: Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Artinya: “dan (ingatlah), ketika Kami mengambil janji dari Bani Israil (yaitu): 

janganlah kamu menyembah selain Allah, dan berbuat kebaikanlah kepada ibu bapa, 

kaum kerabat, anak-anak yatim, dan orang-orang miskin, serta ucapkanlah kata-kata 

yang baik kepada manusia, dirikanlah shalat dan tunaikanlah zakat. kemudian kamu 

tidak memenuhi janji itu, kecuali sebahagian kecil daripada kamu, dan kamu selalu 

berpaling.” 

Zakat adalah bentuk ibadah yang memiliki aspek vertikal dan horizontal.Zakat adalah 

ibadah yang dilakukan sebagai wujud ketundukan kepada Allah (hablu minallah; vertikal) 

dan sebagai kewajiban terhadap sesama manusia (hablum minannaas; horizontal).horizontal). 

Istilah “sungguh-sungguh beribadah dalam harta” (maaliyah ijtihadiyah) sering digunakan 

untuk menyebut zakat. Banyaknya kitab suci yang membedakan perintah zakat dengan 

perintah sholat menunjukkan betapa pentingnya zakat. Mereka mungkin kehilangan 

pengharapan akan rahmat Allah karena kondisi mereka, terutama kondisi mereka yang 

melarat dan memprihatinkan. Jika dilihat dari sisi penerimanya, zakat dapat membebaskan 

manusia dari perilaku yang melanggar martabatnya dan merupakan alat penyelesaian masalah 

yang sangat baik. 

keadaan saat ini..Sumber daya ini dapat dimanfaatkan untuk memenuhi kebutuhan 

mustahik dan memungkinkan mereka untuk bertahan hidup berkat distribusi kekayaan kepada 

mereka. Dengan demikian, kebutuhan akan produk-produk pokok semakin berkurang. 

KESIMPULAN 

Dari uraian di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa Alquran memuat banyak ayat yang 

merujuk pada zakat. Ekonomi Islam dan zakat yang diperintahkan Allah memiliki hubungan 

yang kuat. Dimana zakat berfungsi sebagai sarana ibadah, pembayar zakat (muzakki) dapat 

bermanfaat bagi diri sendiri atau orang lain (nafs) dan bertindak sebagai sumber pendapatan 

bagi mereka yang hidup di lingkungan yang mendukung sistem zakat, yang kemudian 

menyalurkan zakat untuk memenuhi fungsinya. sebagai alat untuk kemaslahatan kolektif 

(jama'i). Setiap orang akan lebih memiliki akses distribusi pendapatan karena distribusi zakat 

yang efektif dan alokasi yang tepat sasaran, yang akan mengarah pada pemerataan 

pendapatan kepada mustahik zakat. 

 

REFERENSI 

Al-Farmawi, Abdul Hari. Metode Tafsir Maudhu‟i dan Cara Penerapannya Terj. Rosihon 

Anwar (Bandung: Pustaka Setia, 2002). 

Al-Sirbashi, Ahmad. Sejarah Tafsir Quran (Pustaka Firdaus: Jakarta, 1985). 

Al-Utsaimin, Muhammad bin Shalih. Fiqh Zakat Kontemporer (Solo: al-Qowam, 2011). 

Al-Zuhayly,Wahbah. Zakat Kajian Berbagai Mazhab Penerjemah. Agus Effendi, Bahruddin 

Fananny (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2008). 

Ali, Nuruddin M. Zakat Sebagai Instrumen Dalam Kebijakan Fiskal, (Jakarta, PT. Raja 

Grafindo Persada, 2007). 

Ash-Shiddieqy, M. Hasbi. Pedoman Zakat. (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2009). 

Ba’idan, Nashruddin. Metodologi Penafsiran Al-Qur‟an (Yogyakarta: Glaguh UHIV, 1998). 

Hafidhuddin, Didin. Zakat Dalam Perekonomian Modern (Jakarta: Gema Insani, 2008). 



 

23 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023) 

Jurnal Sipakainge: Inovasi Penelitian, Karya Ilamiah dan Pengembangan 

Islamic Science 

Hasan, Hamka. Tafsir Gender: Studi Perbadingan antara Tokoh Indonesia dan Mesir 

(Jakarta: Badan Litbang & Diklat Departemen Agama RI, 2009). 

Indonesia Zakat Development Report, Kajian Empiris Peran Zakat dalam Pengentasan 

Kemiskinan, (Ciputat: IMZ, 2011), 

Kementerian Agama Republik Indonesia, Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam, 

Direktorat, Pemberdayaan Zakat, Pedoman Penyuluhan Zakat, (Jakarta: Kementerian 

Agama, 2012). 

Labib, Untuk Apa Manusia Diciptakan (Surabaya: Bintang Usaha Jaya, 2002).  

Ma’arif, Ahmad Syafi’i. Peta Bumi Intelektualisme Islam di Indonesia (Bandung: Mizan, 

1998). 

Muthohar, Ahmad Mifdlol. Keberkahan Dalam Berzakat (Jakarta: Mirbanda Publishing, 

2011). 

Rahman, Fazlur. Islam, (New York: Ancor Books, 1979). 

Saefuddin, A.M. Studi Nilai-nilai Ekonmi Islam (Jakarta: Media Dakwah, 1984). 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Misbah Jilid 1 (Jakarta: Lentera Hati, 2000). 

Zaini, Muhammad. Ulumul Qur‟an Suatu Pengantar (Banda Aceh: Yayasan Pena, 2014). 

 


