Blormic Science ’z
v
I

S

;'Sakainge

7M1/M4i //DM&MM, Ka/t/?a« 7&«4»\4% Ao PMWWM

STUDI AYAT-AYAT ZAKAT SEBAGAI INSTRUMEN EKONOMI
ISLAM DALAM TAFSIR AL MISBAH

Nur Hikmah
Institut Agama Islam Negeri Parepare
nrimma20@gmail.com

Jurnal Sipakainge: Inovasi
Penelitian, Karya llmiah dan
Pengembangan (Islamic
Science)

Special Edition
Nomor: 6
Halaman: 16-23
Parepare, Juli 2023

Tanggal Masuk:
21 Juli 2023
Tanggal Revisi:
21 Juli 2023
Tanggal Diterima:

22 Juli 2023

Keywords:

Zakat verses, Islamic
economics, Tafsir al-Misbah

Kata Kunci: Ayat-ayat Zakat,
ekonomi Islam, Tafsir al-
Misbah

ABSTRACK

Zakat is now part of Islamic economic instruments because it has
aspects that can increase productivity, which can be used as a basis
for developing the people's economy. Many verses of the Koran
discuss zakat. Zakat that has been established by Allah is related to
Islamic economics. Where zakat serves as a tool of worship for
those who pay zakat (muzakki) which can generate profits for them
or individuals (nafs) and help people in the environment who run
the zakat system to make money. Furthermore, zakat began to
function as a tool to help the jama'i as a whole. If zakat is properly
distributed and allocated on target, the income will be shared
equally among mustahik zakat. As a result, everyone will have more
access to income distribution.

ABSTRAK

Zakat sekarang menjadi bagian dari instrumen ekonomi Islam
karena memiliki aspek yang dapat meningkatkan produktifitas,
yang dapat digunakan sebagai landasan untuk pengembangan
ekonomi umat. Banyak ayat-ayat Al-Quran membahas zakat. Zakat
yang telah ditetapkan oleh Allah terkait dengan ekonomi Islam. Di
mana zakat berfungsi sebagai alat ibadah bagi mereka yang
membayar zakat (muzakki) yang dapat menghasilkan keuntungan
bagi mereka atau individu (nafs) dan membantu orang-orang di
lingkungan yang menjalankan sistem zakat untuk menghasilkan
uang. Selanjutnya, zakat mulai berfungsi sebagai alat untuk
membantu jama'i secara keseluruhan. Jika zakat didistribusikan
dengan benar dan dialokasikan dengan tepat sasaran,
pendapatannya akan dibagi secara merata kepada mustahik zakat.
Akibatnya, setiap orang akan memiliki lebih banyak akses ke
distribusi pendapatan

0 Author correspondence email: nrimma20@gmail.com

4.0 Available online at: DOI 10.35905/banco.v4i2.3369

MAII rights reserved. This is an open access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution NonCommercial
ShareAlike 4.0 Internation al License Licensed under


mailto:nrimma20@gmail.com
mailto:nrimma20@gmail.com

74/&«%@0 %m&&
ym/wm«z WW&: 7wova44i Pm&%m Ka/&?a« 7%% don PMWWM

PENDAHULUAN

Banyak ayat Alquran yang ditetapkan sebagai ayat zakat. Ungkapan zakat disebutkan
sebanyak 82 kali dalam Al-Qur'an, dan setiap kali, perintah untuk berdoa disertakan. Hal ini
menunjukkan pentingnya lembaga zakat yang menempati urutan kedua setelah lembaga zakat
saluran utama interaksi antara manusia dan Tuhan. Setelah sholat, Alquran menyebutkan
zakat, yang merupakan bentuk komunikasi terbuka antar manusia.

Berbagai aliran pemikiran, kehidupan intelektual, dan perkembangan spiritual umat
Islam merupakan perkembangan selanjutnya. Oleh karena itu, ada banyak interpretasi yang
berbeda. Penafsiran Al-Qur'an membentuk pendapat apa pun yang dipilih seseorang untuk
memajukan dan melindungi umat Islam, itu benar untuk diklaim.

Dalam catatan sejarah, kemudian juga muncul semangat pembaharuan yang antara
lain dilansir oleh Mohammad Abduh (abad 19). la menghubungkan ajaran agama dengan
kehidupan modern, dan membuktikan bahwa Islam sama sekali tidak bertentangan dengan
peradaban, kehidupan modern serta kemajuan. Rasyid Ridha, murid Mohammad Abduh,
mencatat dan menuangkan kuliah-kuliah gurunya itu ke dalam majalah al-Manar. Selanjutnya
la juga menghimpun dengan menambah penjelasan seperlunya terhadap pemikiran
Mohammad Abduh dalam sebuah kitab tafsir yang diberi nama Tafsir al-Manar. Kitab tafsir
ini mengandung ide pembaharuan dan sesuai dengan perkembangan zaman. la berusaha
menghubungkan ajaran-ajaran Qur’an dengan Kkehidupan masyarakat, di samping
membuktikan bahwa Islam adalah agama yang memiliki sifal universal, umum, abadi dan
cocok bagi segala keadaan, waktu dan tempat. Metode tafsir yang dipakainya adalah tafsir
Quran dengan Quran disertai dengan hadis hadis shahih dengan tetap berpegang teguh kepada
makna menurut pengertian bahasa Arab.

Sejak itu terjadi perkembangan tafsir yang dikedepankan oleh para mufassir zaman
modern. Yang paling ideal menurut Ahmad al-Syirbashi adalah pengelompokan ayat-ayat
tentang suatu masalah, kemudian dianalisa dan dipahami maknanya, diperbandingkan yang
satu dengan yang lain, sehingga tampak jelas hikmah dan tujuan dalam kaitannya dengan
masalah yang sedang dipelajari. Cara menafsirkan al-Quran seperti ini memberi
kemungkinan bagi si penafsir untuk tidak mengulang persoalan praktis. Setiap masalah diberi
tempatnya sendiri, tidak dicampur aduk dengan persoalan-persoalan yang lain. Dengan
demikian, siapapun akan dapat mengetahui setiap masalah yang terdapat di dalam al-Quran
melalui judulnya masing-masing, dan dapat pula mengetahui seberapa jauh hubungan
alQuran dengan kehidupannya yang konkrit, misahya : al-Quran dan Pokok-Pokok Hukum
Syari“at, al-Quran dan llmu Pengetahuan, al-Quran dan Ekonomi, al-Quran dan Masalah
Keluarga dan Pendidikan, dan lain sebagainya.6 Termasuk di dalamnya, misalnya Ayat-ayat
Zakat dalam al-Quran Sebagai Instrumen Ekonomi Islam.

Menjelang akhir abad ke-20, Alquran dan tafsirnya diterbitkan di Indonesia oleh
Kementerian Agama Republik Indonesia. 7 Muncul seorang pemikir muslim (modernis) yang
luar biasa produktif dalam melahirkan karya-karyanya di berbagai bidang. la adalah Buya
Hamka, dan Tafsir al-Azhar adalah karyanya yang paling terkenal.8 Tafsir al-Misbah, sebuah
buku penting di bidang Tafsir al-Qur'an, ditulis oleh M. Quraish Shihab pada abad kedua
puluh satu. . la adalah intelektual dan akademisi Muslim terkemuka di negeri ini. Pada tahun
1999 M./1420 H., buku tafsir ini ditulis.

Tafsir al-Misbah, sebagaimana diakui oleh penulisnya, bukan terjemahan dari
alQuran, tetapi terjemahan makna-makna al-Quran. Di samping itu, penulisan tafsir ini bukan
sepenuhnya ijtihad penulis, tetapi sebagian menukil dari pendapat-pendapat dan pandangan
ulama-ulama kontemporer terdahulu, khususnya pandangan Ibrahim Ibn Umar al-Biga“i*
yang karya tafsirnya waktu itu masih berbentuk manuskrip. Demikian juga pemikiran
pemimpin tertinggi Universitas al-Azhar Kairo, Sayyid Mohammad Thanthawi, juga Syekh

17 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023)



74»/&«%@0 %m&&
ym/l/m«aj WW&: 7wov¢44i Pm&%m Ka/o/?n 7%% don P&nﬁmnfwngm

Mutawalli asy-Sya’rawi dan tidak ketinggalan Sayyid Quthub, Mohammad Thaha ibn Asyur,
Syyaid Mohammad Husein Thabathaba“i, serta beberapa pakar tafsir yang lain.

Ada beberapa alasan mengapa kajian ini diajukan, tidak terkecuali karena belum
dilakukannya kajian secara menyeluruh terhadap ayat-ayat zakat yang terdapat dalam Tafsir
al-Misbah. Kajian ini adalah yang pertama mengakses ayat-ayat tematik Alquran, khususnya
yang berkaitan dengan ayat-ayat tentang zakat, alat ekonomi Islam berdasarkan Tafsir Al-
Misbah. Ini menyiratkan bahwa pemikiran-pemikiran Shihab terkait zakat, yang tercermin di
dalamnya melalui sebuah pola, akan dieksplisitkan. Selain itu, penelitian ini akan menambah
perbincangan tentang masalah kelembagaan yang berkembang dengan zakat.

TINJAUAN PUSTAKA

Tafsir Al-Misbah

Tafsir al-Misbah ditulis dengan menggabungkan tiga metode penafsiran yang selama
ini telah berkembang di kalangan penulis tafsir al-Qur’an, yaitu:

a. Metode Tahlili

Tafsir tahlili merupakan metode tafsir ayat-ayat Al-Qur’an dengan memaparkan
segala aspek yang terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan itu serta menerangkan
makna makna yang tercakup di dalamnya, sesuai dengan keahlian dan kecenderungan
mufasir yang menafsirkan ayat-ayat tersebut.

b. Metode Mugoron

Dengan menggunakan tafsir mufassir sebagai pedoman, seseorang dapat membaca
ayat-ayat Alguran dengan teknik mugoron. Makna frasa yang lebih umum mengacu pada
ayat-ayat kontras dari Al-Qur'an yang membahas subjek tertentu dengan hadits dari Nabi,
termasuk yang memiliki interpretasi tekstual.tampaknya bertentangan dengan studi lain atau
Al-Qur'an.

c. Metode Maudhu'’i

Metode Maudhu’i dapat dikelompokkan kepada dua macam; berdasarkan surat Al-
Qur'an dan berdasarkan tema pembicaraan Al-Qur'an. Tafsir yang menempuh metode
maudhu®i cara pertama yang berangkat dari anggapan bahwa setiap surat Al-Qur'an memiliki
satu kesatuanyang utuh. Tafsir Al-Qur'an yang menempuh metode maudhu“i cara kedua
dimaksudkan untuk memudahkan pemahaman terhadap satu- persatu masalah yang
disinggung oleh Al-Qur'an dalam berbagai ayat-ayatnya.

Dengan membahas ayat-ayat Al-Qur'an sesuai dengan tema dan judul yang telah
ditetapkan, teknik tafsir ini membaca Al-Qur'an secara tematis. Dengan kata lain, para
penafsir yang menggunakan teknik ini akan mengkaji ayat-ayat Al-Qur'an dengan seksama
dan melakukan analisis berdasarkan ilmu yang benar, yang kemudian digunakan oleh
pembahas untuk menjelaskan masalah pokok sehingga ia dapat menangkapnya. secara cepat
dan menyeluruh, sehingga memungkinkan untuk memahami makna yang dalam, dan agar ia
dapat menolak segala kritik.

Pengetian Zakat

Ditinjau dari segi bahasa, kata zakat mempunyai beberapa arti, yaitu al-barakatu
“keberkahan”, al-namaa “pertumbuhan dan pekembangan”, ath-thaharatu “kesucian” dan ash-
shalahu “keberesan”. Syara™ memakai kata tersebut untuk kedua arti ini. Pertama, dengan
zakat diharapkan akan mendatangkan kesuburan pahala, karenanya dinamakanlah “harta yang
dikeluarkan itu” dengan zakat. Kedua, zakat merupakan suatu kenyataan jiwa yang suci dari
kikir dan dosa.Sedangkan secara istilah, meskipun para ulama mengemukakannya dengan

18 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023)



74»/&«%@0 %m&&
ym/l/m«aj WW&: 7wov¢44i Pm&%m Ka/o/?n 7%% don P&nﬁmnfwngm

redaksi yang agak bebeda antara satu dan lainnya, akan tetapi pada prinsipnya sama, yaitu
bahwa zakat itu adalah bagian dari harta dengan persyaratan tertentu, yang Allah SWT
mewajibkan kepada pemiliknya, untuk diserahkan kepada yang berhak menerimanya, dengan
persyaratan tertentu pula.Wahbah al-Zuhayly mengartikan zakat secara bahasa berarti tumbuh
(numuw) dan bertambah (ziyadah). Sedangkan zakat menurut syara® berarti hak yang wajib
(dikeluarkan dari) harta.

Mazhab Maliki dalam Wahbah al-Zuhayly mendefinisikan zakat dengan
mengeluarkan sebagian yang khusus dari harta yang khusus pula yang telah mencapai nisab
(batas kuantitas yang mewajibkan zakat) kepada orang-orang yang berhak menerimanya
(mustahiq)-nya. Dengan catatan, kepemilikan itu penuh dan mencapai hawl (setahun), bukan
barang dan bukan pertanian.

Zakat adalah istilah yang digunakan oleh mazhab Syafi'i dalam Wahbah al-Zuhayly
untuk mengartikannya pelepasan tubuh atau barang menggunakan teknik unik. Sebaliknya,
mazhab Hambali berpendapat bahwa zakat adalah keistimewaan yang harus diberikan dari
sumber daya khusus untuk kelompok eksklusif. Juga. Delapan golongan yang diisyaratkan
oleh Allah swt inilah yang dimaksud dengan golongan khusus. Mazhab Hanafi dalam
Wahbah al-Zuhayly mendefinisikan zakat dengan menjadikan sebagian harta yang khusus
dari dari harta yang khusus sebagai milik orang yang khusus, yang ditentukan oleh syariat
karena Allah swt. Maksud “sebagian harta” ialah keluarnya manfaat (harta) dari orang yang
memberikannya. Kata “bagian yang khusus” ialah kadar yang wajib dikeluarkannya. Kata
“harta yang khusus” ialah nisab yang ditentukan oleh syariah. Maksud “orang yang khusus”
ialah para mustahiq zakat

Zakat adalah ibadah yang memiliki dua dimensi, yaitu vertikal dan horizontal. Zakat
merupakan ibadah sebagai bentuk ketaatan kepada Allah swt (Hablum- minallah;vertikal),
dan sebagai kewajiban kepada sesama manusia (Hablum-minannas; horizontal). Oleh karena
itu, pilar Islam yang ketiga ini, sangatlah penting dalam menyusun kehidupan yang humanis
dan harmonis dalam masyarakat, serta berperan sangat besar dalam kehidupan sosial.

Kalimat yang Berarti Zakat dalam al-Quran

Tiga Puluh kali dalam ma'rifah Alquran disebutkan kata zakat. Selain yang terdapat
pada huruf Madaniyah terdapat delapan kali pada huruf Makkiyah. Bertentangan dengan apa
yang diklaim oleh penulis Fighus-Sunnah dan beberapa penulis lainnya, istilah zakat tidak
muncul sebanyak 82 kali dengan kata shalat. Hanya ada 28 kejadian di dalam Alkitab di
mana kata doa benar-benar digunakan.

Az-Zargani dalam Syarah Muwaththa® menerangkan bahwa zakat itu mempunyai
rukun dan syarat. Rukunnya ialah ikhlas dan syaratnya ialah sebab, cukup setahun dimiliki.
Zakat diterapkan kepada orang-orang tertentu dan dia mengandung sanksi hukum, terlepas
dari kewajiban dunia dan mempunyai pahala di akhirat dan menghasilkan suci dari kotoran
dosa. Zakat mempunyai beberapa istilah dalam al-Quran, di antaranya:

a) Zakat

G 5 5595 50 20
Artinya: “Dirikanlah shalat dan berikanlah zakat, dan ruku“lah bersama sama orang
yang ruku®.” (QS. Al-Bagarah 2: 43)

b) Sadagah a
Gl DI 3 2 Bl S5 3G ealee e B3 (ks a3 15l

19 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023)



74»/&«%@0 %m&&
ym/l/m«aj WW&: 7wov¢44i Pm&%m Ka/o/?n 7%% don P&nﬁmnfwngm

Artinya: dari hamba-hambaNya dan mengambil shadagah-shadagah dan bahwasanya
Allah sangat menerima taubat hambaNya lagi senantiasa kekal rahmat-Nya.” (QS. At-
Taubah 9: 104)

C) Haq
RSUINE-S U QIS 733 5 Cdye 585 Cye cix L 643 3

u@j..u.dvd’-y jﬁﬂdyjob\.mryw \jju\:qjuuﬁj,{éu\.;.m jLCLL,\Z

Artinya: “Dialah Allah yang menciptakan tumbuh-tumbuhan yang dibuat
panggungnya dan yang tidak dibuat, menciptakan kurma dan tumbuh-tumbuhan yang
beraneka rasanya, zaitun dan buah delima yang hamper-hampir bersamaan bentuknya
dan yang tidak bersamaan. Makanlah sebagian daripada buahnya apabila dia berbuah
dan berikan hagnya (zakatnya) di hari dia dituai dan janganlah kamu berlebih-lebihan,
sesungguhnya Allah tidak menyukai orang yang berlebih-lebihan.” (QS. Al-An’am 6:
141)

PEMBAHASAN
1. QS. Al-Bagarah 2: 43 tentang Perintah Membayar Zakat

EST 3 1558505 6 T, S5Lal 12

Artinya: “dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan ruku'lah beserta orang- orang

yang ruku'.

Pada tahun kedua hijrah Nabi saw. di bulan Syawal, perintah wajib zakat telah tiba di
Madinah. Syaratnya adalah setelah zakat fitrah dan puasa Ramadhan. Di Madinah, zakat
menjadi wajib ketika masyarakat Islam mulai terbentuk dan bertugas Dalam arti bahwa orang
kaya yang membayar zakat layak diperhitungkan di antara orang beriman, ini dimaksudkan
untuk mendukung masyarakat Muslim dan menjadi bukti solidaritas sosial.Manusia adalah
makhluk sosial, dan keberadaannya dalam komunitas dengan orang lain menciptakan
masyarakat yang, terlepas dari perbedaan sifat di antara orang-orang ini, tidak dapat
dipisahkan darinya. Demikian juga dalam bidang material, betapapun seseorang memiliki
kepandaian, namun hasil-hasil material yang diperolehnya adalah berkat bantuan pihak-pihak
lain, baik secara langsung disadari, maupun tidak. Sehingga dalam ayat ini terdapat dua
kewajiban yang merupakan pertanda hubungan harmonis, shalat untuk hubungan baik dengan
Allah SWT. dan zakat pertanda hubungan harmonis dengan sesama manusia. Kenyamanan
dalam kehidupan bermasyarakat akan terwujud dengan adanya sistem zakat, karena
pemerataan pendapatan yang berasal dari zakat dapat mengurangi kecemburuan sosial di
tengah masyarakat.

2. QS. At-Taubah 9: 60 tentang Distribusi Zakat ) B
Jars 35 Gia s S 35 g sy e by M’ 5 ST 5
S e Mg oz 455 §USAIREIW

Atinya: “Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang orang fakir, orang-
orang miskin, pengurus-pengurus zakat, Para mu'allaf yang dibujuk hatinya, untuk
(memerdekakan) hamba sahaya, orang-orang yang berhutang, untuk jalan Allah dan
untuk mereka yuang sedang dalam perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang
diwajibkan Allah, dan Allah Maha mengetahui lagi Maha Bijaksana.”

Dari sekumpulan ayat-ayat al-Quran yang berbicara tentang zakat dan sedekah dapat
disimpulkan bahwa harta benda mempunyai fungsi social. Fungsi tersebut diterapkan Allah

20 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023)



74»/&«%@0 %m&&
ym/l/m«aj WW&: 7wov¢44i Pm&%m Ka/o/?n 7%% don P&nﬁmnfwngm

atas dasar kepemilikan-Nya yang mutlak terhadap segala sesuatu di alam raya ini termasuk
harta benda. Di samping berdasar persaudaraan semasyarakat, sebangsa dan sekemanusiaan
dan berdasar istikhlaf, yakni penugasan manusia sebagai khalifah di bumi. Begitu pula
dengan tujuan zakat jika dilihat dari kepentingan kehidupan sosial, antara lain zakat bernilai
ekonomis, merealisasi fungsi harta sebagai alat perjuangan menegakkan agama Allah dan
mewujudkan keadilan sosial ekonomi masyarakat pada umumnya. Tujuan zakat dapat dicapai
dengan memberikannya pada 8 ashnaf yang disebutkan dalam ayat ini. Apa yang ada di
tangan seseorang atau sekelompok orang, aktif Esensi adalah milik Allah swt. Demi
kepentingan saudara-saudaranya, manusia diwajibkan untuk mengorbankan sebagian dari
hartanya, khususnya sebagian besar dari apa yang menjadi milik Allah tetapi menjadi milik
mereka. Bukan produk akhir dari produksi, apapun bentuk atau sifatnya. Sebaliknya, itu
adalah hasil dari pekerjaan teknik atau penggunaan bahan mentah yang dibuat Tuhan sebelum
manusia tiba di bumi ini.? Bukankah manusia dalam berproduksi hanya mengadakan
perubahan, penyesuaian, perakitan satu bahan dengan bahan yang lain dari apa yang
terhampar di bumi ini? Sebagai pemilik mutlak dan sebagai pemilik bahan mentah, dia wajar
memperoleh bagian dari hasil usaha manusia. Dia tidak minta banyak. Hanya dua setengah
persen dari hasil perdagangan yang telah dimiliki setahun, itu pun setelah dikeluarkan semua
kebutuhan, wajib zakat.

Di sisi lain seorang petani berhasil karena adanya irigasi, alat-alat walaupun
sederhana, makanan, pakaian, stabilitas keamanan, dan lain-lain, yang kesemuanya tidak
mungkin dapat diwujudkannya kecuali dengan kebersamaan dan kerja sama banyak pihak.
Bukankah pedagang juga demikian. Bukankah dia tidak memperoleh keuntungan kalau tidak
ada orang lain yang membeli? Bukankah dia membutuhkan tempat, pasar dan semacamnya
untuk melakukan transaksi? Bukankah keberhasilan orang kaya adalah atas bantuan orang
lain. Demikian seterusnya. jika demikian, wajar jika orang lain itu Kkhususnya
kelompokkelompok yang butuh memperoleh sebagain dari keberhasilan yang berhasil,
apalagi semua manusia bersaudara. Persaudaraan menuntut uluran tangan kepada saudara
sebelum yang bersangkutan meminta, apalagi membiarkan orang lain menderita,
mengakibatkan kegagalan tugas kekhalifahan. Tugas ini, menuntut sang khalifah — dalam hal
ini manusia — untuk memelihara, membimbing semua makhluk Allah swt. menuju tujuan
penciptaannya. Tujuan penciptaan manusia antara lain hidup bersama dalam suasana
harmonis, lagi sejahtera. Itu antara lain hikmah diwajibkannya zakat bagi yang mampu.

Dalam Islam, zakat memainkan peran penting dalam pemberdayaan ekonomi
individu, berfungsi sebagai metode untuk berbagi kekayaan dan pendapatan di antara umat
manusia. Zakat yang dikelola dengan baik dapat dimanfaatkan untuk mendorong distribusi
pendapatan dan kesejahteraan ekonomi. Sistem ekonomi Islam memungkinkan adanya
distribusi modal kepada masyarakat melalui zakat. Cara pendistribusian untuk pemerataan
sumber daya ekonomi dilakukan dengan pendistribusian zakat dari muzakki kepada
mustahig. Sumber daya dari muzakki ke mustahiq akan meningkatkan taraf hidup masyarakat
dan mendorong pembangunan ekonomi. Zakat memiliki dampak positif yang sangat nyata
bagi ekonomi Islam dan masyarakat. Karena zakat sendiri memasukkan aspek-aspek yang
mewujudkan baik kepentingan luas maupun unsur-unsur yang membantu fakir miskin. Pos-
pos distribusi zakat membuat hal ini cukup jelas. Jadi, ada komponen pemerataan kekayaan,
mencegah akumulasi kekayaan di pihak tertentu dengan mengorbankan kemiskinan yang
terus-menerus di pihak lain.

3. QS. Al-Bagarah 2: 83 tentang Rangkaian Shalat dengan Zakat
az.‘_mr'@ﬁkszjb\dp J,\S;L jMYJA;«ﬁQ”’é_MALAD- 3;

£

Srbis A &Wyfi 3531 e B3l 18 e B hs el

21 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023)



74»/&«%@0 %m&&
ym/l/m«aj WW&: 7wov¢44i Pm&%m Ka/o/?n 7%% don P&nﬁmnfwngm

Artinya: “dan (ingatlah), ketika Kami mengambil janji dari Bani Israil (yaitu):
janganlah kamu menyembah selain Allah, dan berbuat kebaikanlah kepada ibu bapa,
kaum kerabat, anak-anak yatim, dan orang-orang miskin, serta ucapkanlah kata-kata
yang baik kepada manusia, dirikanlah shalat dan tunaikanlah zakat. kemudian kamu
tidak memenuhi janji itu, kecuali sebahagian kecil daripada kamu, dan kamu selalu
berpaling.”

Zakat adalah bentuk ibadah yang memiliki aspek vertikal dan horizontal.Zakat adalah
ibadah yang dilakukan sebagai wujud ketundukan kepada Allah (hablu minallah; vertikal)
dan sebagai kewajiban terhadap sesama manusia (hablum minannaas; horizontal).horizontal).
Istilah “sungguh-sungguh beribadah dalam harta” (maaliyah ijtihadiyah) sering digunakan
untuk menyebut zakat. Banyaknya kitab suci yang membedakan perintah zakat dengan
perintah sholat menunjukkan betapa pentingnya zakat. Mereka mungkin kehilangan
pengharapan akan rahmat Allah karena kondisi mereka, terutama kondisi mereka yang
melarat dan memprihatinkan. Jika dilihat dari sisi penerimanya, zakat dapat membebaskan
manusia dari perilaku yang melanggar martabatnya dan merupakan alat penyelesaian masalah
yang sangat baik.

keadaan saat ini..Sumber daya ini dapat dimanfaatkan untuk memenuhi kebutuhan
mustahik dan memungkinkan mereka untuk bertahan hidup berkat distribusi kekayaan kepada
mereka. Dengan demikian, kebutuhan akan produk-produk pokok semakin berkurang.

KESIMPULAN

Dari uraian di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa Alquran memuat banyak ayat yang
merujuk pada zakat. Ekonomi Islam dan zakat yang diperintahkan Allah memiliki hubungan
yang kuat. Dimana zakat berfungsi sebagai sarana ibadah, pembayar zakat (muzakki) dapat
bermanfaat bagi diri sendiri atau orang lain (nafs) dan bertindak sebagai sumber pendapatan
bagi mereka yang hidup di lingkungan yang mendukung sistem zakat, yang kemudian
menyalurkan zakat untuk memenuhi fungsinya. sebagai alat untuk kemaslahatan kolektif
(Jama'i). Setiap orang akan lebih memiliki akses distribusi pendapatan karena distribusi zakat
yang efektif dan alokasi yang tepat sasaran, yang akan mengarah pada pemerataan
pendapatan kepada mustahik zakat.

REFERENSI

Al-Farmawi, Abdul Hari. Metode Tafsir Maudhu''i dan Cara Penerapannya Terj. Rosihon
Anwar (Bandung: Pustaka Setia, 2002).

Al-Sirbashi, Ahmad. Sejarah Tafsir Quran (Pustaka Firdaus: Jakarta, 1985).
Al-Utsaimin, Muhammad bin Shalih. Figh Zakat Kontemporer (Solo: al-Qowam, 2011).

Al-Zuhayly,Wahbah. Zakat Kajian Berbagai Mazhab Penerjemah. Agus Effendi, Bahruddin
Fananny (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2008).

Ali, Nuruddin M. Zakat Sebagai Instrumen Dalam Kebijakan Fiskal, (Jakarta, PT. Raja
Grafindo Persada, 2007).

Ash-Shiddieqy, M. Hasbi. Pedoman Zakat. (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2009).
Ba’idan, Nashruddin. Metodologi Penafsiran Al-Qur “an (Yogyakarta: Glaguh UHIV, 1998).
Hafidhuddin, Didin. Zakat Dalam Perekonomian Modern (Jakarta: Gema Insani, 2008).

22 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023)



Zugamvvio %m&&
Wﬂé WW&: 7wovm Pm&%m Ka/o/?n 7&(4“/1«% don P&V%WWM
Hasan, Hamka. Tafsir Gender: Studi Perbadingan antara Tokoh Indonesia dan Mesir
(Jakarta: Badan Litbang & Diklat Departemen Agama RI, 2009).

Indonesia Zakat Development Report, Kajian Empiris Peran Zakat dalam Pengentasan
Kemiskinan, (Ciputat: IMZ, 2011),

Kementerian Agama Republik Indonesia, Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam,
Direktorat, Pemberdayaan Zakat, Pedoman Penyuluhan Zakat, (Jakarta: Kementerian
Agama, 2012).

Labib, Untuk Apa Manusia Diciptakan (Surabaya: Bintang Usaha Jaya, 2002).

Ma’arif, Ahmad Syafi’i. Peta Bumi Intelektualisme Islam di Indonesia (Bandung: Mizan,
1998).

Muthohar, Ahmad Mifdlol. Keberkahan Dalam Berzakat (Jakarta: Mirbanda Publishing,
2011).

Rahman, Fazlur. Islam, (New York: Ancor Books, 1979).

Saefuddin, A.M. Studi Nilai-nilai Ekonmi Islam (Jakarta: Media Dakwah, 1984).

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Misbah Jilid 1 (Jakarta: Lentera Hati, 2000).

Zaini, Muhammad. Ulumul Qur “an Suatu Pengantar (Banda Aceh: Yayasan Pena, 2014).

23 | Sipakainge, Special Edition: Islamic Economic (Zakah and Auditing) No 6 (2023)



