
 

 

PEMIKIRAN MAZHAB MALIKI DAN HAMBALI TENTANG  GADAI 

DAN RELEVANSI PENERAPANNYA DI MASYARAKAT 
 

Norfarahzilah 

Institut Agama Islam Negeri Parepare  

Norfarahzilah@iain[are.ac.id  

 

 

 

Keywords: 

Islamic Thought, Maliki 

School, Hambali School, 

Pawn 
Kata Kunci: 

Pemikiran Islam, Mazhab 

Maliki, Mazhab Hambali, 

Gadai  

ABSTRACT 

Pawning is part of muamalah which many people do to obtain loans 

for the goods they pawn. Regarding the concept of pawning, the 

Maliki and Hambali schools have different views. In this case, it is 

about the use of pawned goods. The aim of this research is to 

determine the thoughts of the Maliki and Hambali schools 

regarding the concept of pawning and the relevance of its 

application in society. This research uses a conceptual and 

comparative approach. In this research, using the library research 

method. Then, the data collection methods used are editing, 

organizing, and finding. Also, the data processing method used is 

the deductive method. The results of the research can be stated that 

pawning is permitted in Islam. Malikiyyah scholars agree that it is 

not permissible for ar-rahin to use al-marhun. Furthermore, if al-

murtahin makes use of pawned goods, the Malikiyyah ulama 

provide three conditions, namely that the existing loan is caused by 

buying and selling, there are conditions given by the murtahin to 

use the pawned goods, the utilization required has a limited time. 

The Hanabilah ulama are of the opinion that ar-rahin is not 

permitted to use al-marhun other than by obtaining al-murtahin's 

permission. Meanwhile, if al-murtahin uses pawned goods, it is 

permissible only for animals that can be ridden and milked. 

Regarding the relevance of implementing pawn contracts in the 

community, for example in Samallangi Village, the terms and 

conditions are appropriate. However, only taking the benefits is not 

relevant to the thoughts of the Maliki and Hambali schools of 

thought. 

ABSTRAK 

Gadai adalah bagian dari muamalah yang banyak dilakukan oleh 

masyarakat untuk memperoleh pinjaman atas barang yang ia 

gadaikan. Mengenai konsep gadai, mazhab Maliki serta Hambali 

mempunyai pandangan yang tidak sama. Dalam hal ini, tentang 

pemanfaatan barang gadai. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk 

mengetahui pemikiran mazhab Maliki dan Hambali mengenai 

konsep gadai serta relevansi penerapannya di masyarakat. 

Penelitian ini memakai pendekatan konsep serta komparatif. Pada 

penelitian ini, menggunakan metode kepustakaan (library 

research). Kemudian, metode pengumpulan data yang 

dipergunakan adalah editing, organizing, serta finding. Serta, 

metode pengolahan data yang dipergunakan ialah  metode deduktif. 

Hasil penelitian dapat dikemukakan bahwa gadai dibolehkan dalam 

Islam. Ulama Malikiyyah bependapat bahwa tidak boleh bagi ar-

rahin memanfaatkan al-marhun. Selanjutnya, apabila al-murtahin 

mailto:Norfarahzilah@iain[are.ac.id


 

 

memanfaatkan pada barang gadai, ulama Malikiyyah memberikan 

tiga syarat, yaitu pinjaman yang ada disebabkan oleh jual beli, 

adanya syarat yang diberikan oleh murtahin untuk memanfaatkan 

barang gadai, pemanfaatan yang disyaratkannya memiliki waktu 

yang terbatas. Adapun ulama Hanabilah berpendapat yaitu tidak 

dibolehkan oleh ar-rahin memanfaatkan al-marhun selain dengan 

mendapatkan izin al-murtahin. Sedangkan, jika al-murtahin 

memanfaatkan barang gadai dibolehkan pada hewan yang bisa 

ditunggangi serta diperah susunya saja. Tentang relevansi dengan 

pelaksanaan akad gadai di masyarakat, contohnya pada Desa 

Samallangi, rukun serta syaratnya telah sesuai. Akan tetapi, hanya 

pada pengambilan manfaatnya saja yang tidak relevan dengan 

pemikiran mazhab Maliki dan  Hambali. 

 

PENDAHULUAN 

Islam memberikan panduan dalam menjalani kehidupan pada manusia secara global. 

Islam pun menata kehidupan umat muslim dari berbagai sisi. Selain itu, juga menata interaksi 

seseorang hamba dengan Tuhannya yang dikenal dengan ibadah serta mengatur pola interaksi 

dengan sesama manusia yang disebut dengan muamalah. Pola interaksi dengan sesama 

manusia inilah yang biasa dikenal dengan fiqih muamalah. Oleh sebab itu, diperlukan untuk 

mengenal hukum-hukum dalam agama Islam melalui berbagai sudut pandang kehidupan. 

Salah satunya yang bersifat hubungan sosial dengan sesama manusia, terkhusus yang 

berkaitan dengan keberpindaan aset dari seseorang kepada orang lain (Saifudi, 2017). 

Manusia adalah makhluk sosial yang berarti saling memerlukan bantuan dari orang 

lain. Dalam artian, manusia tidak dapat menjalani aktifitas dalam hidupnya tanpa adanya 

bantuan dari pihak lain. Pada kenyataan hidup ini, ada kalanya seseorang mengalami 

kesulitan untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. Sehingga, diharapkan adanya bantuan oleh 

pihak yang berkecukupan terhadap pihak yang kekurangan (Turmudi, 2016). 

Harta dalam bahasa Arab disebut al-mal artinya cenderung, condong, ataupun  miring. 

Al-mal pula diartikan sebagai segala sesuatu yang dipelihara manusia baik dalam bentuk 

materi maupun kemanfaatan yang ada padanya. Secara bahasa, pengertian dari al-mal adalah 

harta atau uang. Sedangkan, berdasarkan istilah adalah segala benda yang berharga serta 

memiliki sifat material dan tersebar di kalangan manusia (Ghazali dkk, 2017, p.7). 

Kegunaan harta ialah selain untuk keberlangsungan hidup, pun sebagai pelengkap 

untuk kehidupan manusia di dunia ini. Allah swt. menciptakan harta sesuai dengan kapasitas 

manusia itu sendiri. Sehingga, dengan kapasitas yang dimilikinya diaakan mengerahkan 

energi maupun pikiran untuk mendapatkan harta tersebut. Berbagai usahanya pun dijalankan, 

ada sebagai guru, dokter, nelayan, dan lainnya. Allah swt. berkehendak dalam menciptakan 

beragam kemampuan, sehingga manusia pun dapat menerima berbagai macam nikmat dari 

Allah swt.  

Islam memandang perkara-perkara ekonomi, tak terkecuali dengan perkara antar 

sesama manusia atau lebih dikenal dengan kata muamalah, artinya cara Islam melihat rencana 

hidup manusia, mengartikan persoalan dalam  kehidupan serta  perekonomian dan juga 

metode dalam Islam mengatasi perkara perekonomian tersebut. Muamalah artinya prosedur 

ataupun ketentuan dalam ikatan sesama manusia demi terpenuhinya kepentingan yang 

dimiliki berdasarkan pada  hukum yang Allah swt. tetapkan yang memuatkan aspek 

perekonomian serta sosial dalam Islam. Muamalah artinya seluruh aturan syariat yang 

berkaitan dengan perkara duniawi, dengan melihat pada aktifitas kehidupan seseorang seperti 



 

 

jual-beli, tukar-menukar, utang-piutang dan lain-lain. Muamalah disini diartikan pada sektor 

ekonomi yang dijadikan sandaran oleh orang-orang demi mendapatkan kehidupan yang baik, 

didunia serta di akhirat (Listuti, 2017, p.3). 

 Perkara muamalah akan terus berkembang mengikuti perkembangan zaman. Hal ini 

dikarenakan, agama Islam adalah agama yang dinamis bagi semua zaman. Islam  juga adalah 

agama rahmatan lil ‘alamin pembawa rahmat bagi seluruh semesta alam, diturunkan kepada 

Nabi Muhammad saw. untuk membawa risalah sehingga menjadi dasar atau pedoman yang 

mengandung syariat dalam menjalankan kehidupan manusia. Persoalan muamalah 

diwajibkan untuk dilaksanakan dengan baik dan  benar, disesuaikan berdasarkan pada syariat 

Islam. Hal ini dimaksudkan agar dapat  menghindari kehancuran pada umat manusia serta 

mewujudkan kemaslahatan bagi mereka, memfokuskan pada kejujuran, kesamarataan serta 

kecakapan dan  menggambarkan proses atau jalur yang diwajibkan untuk dilalui. 

Persoalan-persoalan pada muamalah perlu diperhatikan agar perkembangan tersebut 

tidak mengakibatkan kesulitan-kesulitan hidup di sisi tertentu yang ditimbulkan oleh adanya 

tuntutan-tuntutan ataupun tipu muslihat dari sisi yang lain. Perkara muamalah artinya perkara 

yang selalu  konkret di tengah-tengah masyarakat. Hal tersebut disebabkan karena muamalah 

berkembang sesuai dengan perkembangan kemajuan umat manusia itu sendiri. Islam 

membudayakan  dalam melakukan kegiatan muamalah itu didasarkan dengan perasaan suka 

rela tanpa memiliki unsur paksaan serta menjaga norma-norma keadilan, dengan tidak 

mengambil kesempatan dalam kesempitan dan menjauhkan diri dari faktor-faktor 

kedzaliman.  

Manusia mempunyai aneka cara dalam hal hidup berdampingan atau dalam hal ini 

saling bahu-membahu dengan sesama. Bentuk bahu-membahu ini bisa berwujud imbalan 

maupun utang piutang. Agama Islam telah mengatur sedemikian rupa terhadap persoalan 

utang piutang ini, contohnya kepentingan kreditur (pihak yang memiliki piutang) serta 

debitur (pihak yang memiliki utang). Hal ini bertujuan agar di antara keduanya mendapatkan 

keuntungan dalam hal ini menghindari kerugian maupun saling merugikan satu sama lain. 

Oleh karena itu, pada utang piutang aturan dalam Islam memperbolehkan kreditur menuntut 

adanya barang dari debitur sebagai agunan atas utangnya. Hal tersebut dimaksudkan supaya 

kreditur merasa aman karena memiliki barang jaminan yang diberikan oleh pihak debitur. 

Maka dari itu, apabila debitur tidak bisa menyelesaikan pinjamannya, maka barang agunan 

yang ada, dibolehkan untuk dipindahtangankan oleh pihak kreditur (Hasibuan, 2007).   

Rahn dalam istilah Indonesia disebut “jaminan”. Jaminan merupakan barang  agunan 

atau barang yang dijaminkan. Istilah jaminan dalam bahasa Indonesia mempunyai sinonim 

berupa istilah “rungguhan”, “cagar” atau “cagaran”, “tanggungan”. Rahn adalah kesepakatan 

pengalihan barang untuk menjadikan jaminan atau barang agunan bagi pelunasan utang. 

Barang yang menjadi agunan disebut al-marhun, pihak yang memberikan agunan disebut ar-

rahin, serta pihak yang menerima agunan atau kreditur dikenal dengan istilah al-murtahin 

(Harun, 2017). 

Fakta sosial ekonomi masyarakat seringkali didapatkan keadaan masyarakat yang 

mempunyai harta dalam bentuk selain uang tunai. Namun, pada waktu yang bersamaan, ia 

menghadapi kondisi kekurangan uang hingga memerlukan dana dalam bentuk tunai. Adapun 

alternatif kesepakatan yang seringkali dipergunakan masyarakat ketika mendapatkan 

persoalan ini ialah dengan menggadaikan barang-barang yang bernilai. Gadai merupakan 

bagian dari kesepakatan hutang-piutang. Demi menguatkan faktor kepercayaan dari pihak 

penerima agunan terhadap pihak pemberi agunan, jadi penting adanya barang yang dijadikan 

sebagai agunan akan utang tersebut. Barang tersebut masih menjadi kepunyaan pihak 

penggadai. Akan tetapi, diambil alih oleh penerima gadai (Manahaar, 2019). 



 

 

Masyarakat seringkali bermuamalah dalam bentuk transaksi gadai. Objek gadainya 

kadang berupa emas, sawah, dan barang-barang yang dianggap bernilai. Hal ini tentu 

dikarenakan faktor ekonomi yang mendorong sehingga digadaikannya barang berharga 

mereka agar memperoleh pinjaman uang sesuai dengan kebutuhan dan atau sesuai dengan 

tafsiran barang gadai. 

Para ulama memiliki pandangan yang berbeda terhadap konsep gadai. Baik di 

kalangan mazhab Syafi’i, mazhab Hanafi, mazhab Hambali, serta mazhab Maliki. Ulama 

memiliki syarat serta ketentuan tersendiri akan hal tersebut. Akan tetapi, yang menjadi 

pembahasan dari penelitian ini hanya memaparkan pandangan dari mazhab Maliki dan 

Hambali. Mazhab Maliki dan Hambali memiliki pandangan yang berbeda mengenai konsep 

gadai. Tak terkecuali juga pemanfaatan barang gadai, baik itu oleh ar-rahin maupun al-

murtahin. Selanjutnya, hal yang menunjukkan relevansi atau hubungan antara pemikiran 

mazhab Maliki dan Hambali terhadap konsep gadai dengan pelaksanaan gadai di masyarakat.  

Berlandaskan deskripsi latar belakang di atas, maka dapat dirumuskan permasalahan 

berikut: 

1) Bagaimana pemikiran mazhab Maliki terhadap konsep gadai? 

2) Bagaimana pemikiran mazhab Hambali terhadap konsep gadai? 

3) Bagaimana perbandingan pemikiran dari mazhab Maliki dan Hambali terhadap 

pemanfaatan barang gadai dan relevansi penerapannya di masyarakat? 

TINJAUAN PUSTAKA 

1. Pengertian Gadai 

Transaksi aturan gadai pada fikih Islam disebut ar-rahn. Ar-rahn merupakan al-Subut 

yang berarti “tetap”. Pengertian “tetap” serta “kekal” dimaksud, adalah makna yang tercakup 

pada istilah al-Habsu wa al-luzum “menahan serta memutuskan sesuatu”. Di dalam pasal 

1150 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUH Perdata), gadai artinya suatu hak yang 

didapatkan seorang kreditur atas suatu barang bergerak yang bertumbuh ataupun tidak 

bertumbuh yang diserahkan kepadanya oleh debitur atau orang lain atas namanya untuk 

menjamin suatu pinjaman serta yang akan menyerahkan wewenang pada kreditur untuk 

menerima pelunasan dari barang tersebut lebih dahulu daripada kreditur-kreditur lainnya 

kecuali pengeluaran- pengeluaran dalam kegiatan lelang barang tersebut serta pengeluaran 

untuk menjaga benda itu, pengeluaran mana yang wajib  didahulukan (Mutwadiah, 2016).  

Ulama mazhab Syafi’i serta mazhab Hambali memberikan definisi ar-rahn dalam arti 

akad, “menjadikan materi (barang) sebagai agunan utang yang dijadikan pembayar utang jika 

orang yang berutang tidak mampu membayar utangnya itu” (Salim, 2012). Bila seseorang 

berutang pada orang lain dan  sebagai jaminannya dia menyerahkan pada orang yang akan 

memberinya hutangan sebuah tempat tinggal   atau seekor hewan yang terikat sampai dia 

melunasi utangnya, maka itulah yang dianggap gadai dalam syariat (Sabiq, 2009). 

Imam Abu Zakariyah al-Anshari, rahn adalah menjadikan benda yang bersifat harta 

untuk kepercayaan dari suatu utang yang dapat dibayarkan dari harga benda apabila hutang 

tersebut tidak dapat dibayar. Imam Taqiyuddin Abu Bakar al-Husaini mendefinisikan rahn 

sebagai akad atau perjanjian hutang piutang dengan menjadikan barang jaminan sebagai 

kepercayaan/ penguat dari hutang, dan orang yang  memberikan pinjaman berhak menjual/ 

melelang barang yang digadaikan itu pada saat ia menuntut haknya (Heru, 2012, p.244). 

a. Beragam definisi diatas dapat dipahami perihal gadai yaitu sebagai berikut: 



 

 

b. Wajib merupakan sesuatu yang memiliki nilai harta atau barang yang bisa 

ditransaksikan.   

c. Memiliki fungsi sebagai barang agunan terhadap suatu pinjaman.  

d. Jika barang telah lunas dibayarkan, maka barang gadai akan dikembalikan.  

e. Jika ar-rahin tidak mampu menyelesaikan pinjamannya, maka barang gadai akan 

dipindahtangankan.  

f. Barang gadai dalam bentuk benda bergerak serta benda tidak bergerak.   

Dasar Hukum Gadai terdapat dalam Q.S. Al-Baqarah/ 2:283,Hadis Buhkari Muslim, 

Ijma, Fatwa MUI, dan Kaidah Fiqh. Fatwa Dewan Syari’ah Nasional Ulama Indonesia 

(DSN-MUI) tentang ar-rahn, Nomor: 25/ DSN-MUI/III/2002, misalnya memuat beberapa 

ketentuan sebagai berikut: 

a. Bahwa pinjam dengan menjadikan barang sebagai agunan pinjaman pada bentuk ar-

rahn dibolehkan.. 

b. Bahwa al-murtahin (penerima barang) memiliki hak untuk menahan marhun (barang) 

hingga seluruh utang ar-rahin (yang menyerahkan barang) dilunasi. 

c. Bahwa marhun serta kegunaannya tetap sebagai milik ar-rahin. Pada prinsipnya, 

marhun tidak boleh dimanfaatkan oleh al-murtahin kecuali dengan seizin ar-rahin, 

dengan tidak mengurangi nilai marhun serta pemanfaatnya itu sekedar biaya 

pemeliharaan serta perawatan.  

d. Bahwa pemeliharaan serta penyimpanan marhun pada dasarnya sebagai kewajiban ar-

rahin, tetapi dapat dilakukan pula oleh al-murtahin, sedangkan pemeliharaan dan  

pembiayaan penyimpanan tetap sebagai tanggung jawab ar-rahin.   

e. Bahwa besarnya  pengeluaran dalam pemeliharaan serta penyimpanan marhun tidak 

boleh ditentukan berdasarkan jumlah pinjaman.  

f. Bahwa bila jatuh tempo, al-murtahin wajib  menegur ar-rahin untuk segera 

menyelesaikan pinjamannya.   

g. Bahwa bila ar-rahin tetap tidak bisa menyelesaikan pinjamannya, maka marhun dijual 

paksa melalui kegiatan lelang sesuai aturan syari’ah.  

h. Hasil penjualan marhun dipergunakan untuk menyelesaikan pinjaman, pengeluaran 

selama pemeliharaan serta penyimpanan yang belum dibayar dan biaya penjualan.    

i. Bahwa kelebihan serta kekurangan dari hasil penjualan sebagai milik ar-rahin.   

j. Bahwa bila salah satu pihak tidak melaksanakan kewajibannya atau bila terdapat 

perselisihan antara kedua belah pihak, yang setelah melalui musyawarah tidak 

mencapai kesepakatan, maka solusinya adalah diselesaikan melalui Badan Arbitrase 

Syari’ah (Wafa, 2019,p. 22-23).  

 

2. Rukun dan Syarat Gadai 

Akad adalah hal yang dilakukan terlebih dahulu sebelum rahn. Akad merupakan 

aturan yang dilakukan oleh 2 orang atau lebih yang mempunyai keinginan untuk melakukan 

perjanjian. Kehendak pihak untuk melakukan perjanjian itu sifatnya tersembunyi pada hati. 

Maka, untuk mengatakan kehendak masing-masing, diungkapkan pada suatu akad.  

Akad pinjam meminjam atau utang-piutang merupakan akad sebelumnya yang 

mengikat kesepakatan pada perjanjian gadai suatu barang. Hal ini dikarenakan, alasan 

seseorang menggadaikan barang atau bendanya adalah utang yang menjadi kewajibannya. 

Utang-piutang hukumnya ialah mubah bagi orang yang memiliki pinjaman serta sunnah bagi 

yang memberi pinjaman. Hal dapat dikatakan wajib jika orang yang memiliki pinjaman 

sangat membutuhkan pinjaman tersebut (Kartika, 2021).  Mayoritas ulama mengungkapkan 

rukun gadai ada empat, yaitu: 

a. ‘Aqid, adalah orang yang menggadaikan (rahin) serta yang menerima gadaian 



 

 

(murtahin). 

b. Shighat, merupakan pernyataan perjanjian gadai. Pernyataan ini bisa saja 

dilaksanakan secara tertulis maupun lisan. 

c. Marhun, artinya barang yang dijadikan agunan. 

d. Marhun bih, artinya tanggungan hutang pihak rahin pada murtahin (Arafat, 2021). 

Pakar dalam hukum Islam kontemporer mengatakan bahwa rukun akad ada empat, 

yaitu pihak yang berakad, pernyataan kehendak (ijab dan kabul), objek dalam akad serta 

maksud dari akad (maudhu‘ al-‘aqd). Selanjutnya, hal-hal yang menjadi syarat terwujudnya 

akad ada delapan, yaitu tamyiz, berbilang pihak (at-ta‘adud), penyesuaian kesepakatan (ijab 

dan kabul), kesatuan majelis akad, objek akad bisa diserahkan, objek akad tertentu atau bisa 

ditentukan, objek akad tidak bertentangan dengan syarak serta bisa ditransaksikan.  

Kemudian, ketentuan tidak bertentangan dengan syarak dalam aturan Islam sama , 

dengan syarat adanya kausa yang halal (Hasibuan, 2020, p.133).  Ulama fiqih mengutarakan 

syarat-syarat ar-rahn sesuai dengan rukun ar-rahn itu sendiri, yakni sebagai berikut: 

a. Pihak yang terkait dengan akad rahn (ar-rahin dan al-murtahin) cakap.  

b. Ada pernyataan kesepakatan (sigat ijab dan qabul) 

c. Terdapat Marhun ar-rahn 

d. Kejelasan mengenai Marhun bih  

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini termasuk jenis penelitian kepustakaan (Library Research). Penelitian 

kepustakaan merupakan penelitian yang dilakukan dengan menggunakan literatur 

(kepustakaan), baik itu berupa buku, catatan, ataupun laporan dari hasil penelitian terdahulu. 

Riset kepustakaan atau sering juga disebut dengan studi pustaka adalah serangkaian kegiatan 

yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat, serta 

mengolah bahan-bahan penelitian (Zed, 2008), berupa buku-buku teks, ensiklopedi, 

monograp, jurnal, bulletin penelitian, tesis dan sebagainya (Joseph Komider:1995). 

Sumber data primer merupakan sumber data yang diperoleh secara langsung. Dalam 

hal ini berupa buku yang berkaitan langsung dengan penelitian ini. Dalam penelitian ini, data 

primer yang peneliti gunakan adalah buku Fiqih Islam Wa Adillatuhu jilid 6 oleh Wahbah 

Az-Zuhaili yang diterjemahkan oleh Abdul Hayyie al-Kattani dan kawan-kawan. Adapun 

metode pengumpulan data yang dilakukan dalam penelitian ini yaitu: Editing, Organizing, 

Finding. Data yang terkumpul dianalisis dengan metode deduktif, yang berdasar pada hal 

umum mengarah ke khusus. Dalam penelitian ini, peneliti terlebih dahulu memaparkan 

konsep gadai secara umum. Kemudian, berlanjut kepada pemikiran mazhab Maliki dan 

Hambali terhadap konsep gadai Serta relevansi penerapan akad gadai di masyarakat.  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Pemikiran Mazhab Maliki terhadap Konsep Gadai 

Ulama Malikiyyah memberikan definisi gadai sebagai sesuatu yang mutamawwal 

(berbentuk harta serta memiliki nilai) diambil dari pemiliknya guna dijadikan watsitqah atas 

pinjaman yang laazim atau yang akan menjadi laazim. Dalam artian, akad ataupun 

persetujuan mengambil sesuatu dari harta yang berbentuk al-ain (barang harta yang 

barangnya berbentuk konkrit) seperti harta tidak bergerak contohnya tanah dan tempat 

tinggal, juga seperti binatang dan barang komoditi, atau dalam bentuk kemanfaatan barang 

atau kemanfaatan tenaga dan keahlian seseorang. Kejelasan dan penentuan dengan waktu 

(penggunaan dan pemanfaatan suatu barang) atau pekerjaan (kemanfaatan seseorang berupa 



 

 

tenaga dan keahlian melakukan suatu pekerjaan) merupakan syarat dari kemanfaatan tersebut. 

Selanjutnya, kemanfaatan tersebut juga dihitung ke dalam utang yang ada (Az-Zuhaili, 2017), 

p.107). Rukun gadai menurut ulama Malikiyyah  yaitu: 

1) Bagian yang bertransaksi. Dalam hal ini yakni pihak yang berutang  serta pihak 

yang berpiutang.   

2) Bagian yang ditransaksikan, yakni barang dan pinjaman. 

3) Shighat (redaksi) ijab kabul. 

Ulama Maliki membagi syarat ar- rahn menjadi empat bagian, yaitu: 

1) Berkaitan dengan pelaku (pihak penggadai dan pihak penerima gadai). Tamyiz 

merupakan syarat bagi keabsahan gadai. Anak yang sudah tamyiz serta orang 

yang safih (tidak mampu mengatur uang) hukum gadainya sah. Namun, tidak 

mesti jadi, kecuali dengan mendapatkan persetujuan dari wali. 

2) Berkenaan dengan barang yang dijadikan jaminan. Barang yang sah dijual, juga 

sah ketika digadaikan. Benda najis meskipun telah disamak seperti kulit 

bangkai tidak sah untuk digadaikan. Selanjutnya, tidak sah pula menggadaikan 

babi, anjing, ataupun arak. Hal ini dikarenakan tidak dibolehkan untuk 

menjualnya. Baik ia merupakan kepunyaan seorang muslim lalu digadaikan 

kepada kafir dzimmi, maupun ia milik kafir dzimmi serta digadaikan kepada 

muslim, tetap tidak dibolehkan. Dari ketetapan jual beli, ada hal yang 

dikecualikan untuk gadai, yakni tidak semua hal yang dilarang dalam jual beli, 

dilarang pula dalam gadai. Menjual sesuatu yang mengandung unsur penipuan 

misalnya buah yang masih belum ada ataupun janin dalam perut induknya yang 

memiliki kemungkinan ada serta tidak ada tidaklah sah. Namun, hal tersebut 

jika dalam akad  gadai, maka hukumnya sah. Apabila peluang penipuannya 

besar, seperti buah yang belum muncul ataupun janin dalam perut, maka 

muncul perbedaan pemahaman. Ada yang melarang gadai terhadap hal tersebut 

serta ada pula yang mengatakan dibolehkan meskipun ditunda untuk beberapa 

lama . Apabila kemungkinan penipuannya tidak besar, misalnya buah yang 

dijadikan agunan baru muncul ataupun belum layak dipetik, maka tidak ada 

perbedaan paham mengenai dibolehkan gadai terhadapnya. Jika buah yang 

digadaikan dalam kondisi itu, maka ia harus ditunda hingga layak untuk dipetik 

(Al-Juzairi, 2015, p.535-537).  

3) Berkaitan dengan marhun bih yakni pinjaman dalam akad gadai. Hukum gadai 

sah ketika menjaminkan sesuatu kepada seseorang sebagai imbalan atas 

perjanjiannya dalam memberi utang. Sebagai contoh, “Ambillah ini sebagai 

gadai untuk engkau sebagai imbalan engkau mengutangi saya”, atau “Sebagai 

imbalan apa yang engkau jual untuk saya”. Gadai disini sah dan wajib 

dilaksanakan. Hal ini dikarenakan adanya pinjaman sebelum  transaksi gadai 

bukan merupakan ketentuan bagi keabsahan gadai. Kepastian dalam 

implementasinya tidak dilanjutkan melainkan jika di masa yang akan datang 

penjualan ataupun pinjaman tersebut terjadi. 

4) Bertalian dengan akad. Suatu syarat yang disebutkan akan menghilangkan  

tuntunan akad. Misalnya, bahwa barang dijual ketika pemilik tidak bisa 

melunasi pinjamannya. Apabila yang menggadaikan mensyaratkan untuk tidak 

dipindahtangankan demi pelunasan  pinjamannya, hal ini merupakan syarat 

yang menyelisihi tuntunan akad gadai. Dengan demikian, akad gadai menjadi 

batal (Al-Juzairi, 2015). 

Ulama Malikiyyah mempunyai pandangan bahwa tidak dibolehkan bagi ar-rahin 

mengambil kemanfaatan yang ada pada al-marhun. Selanjutnya, juga ditetapkan bahwa 

apabila al-murtahin memberikan izinnya kepada ar-rahin untuk mengambil manfaat al-



 

 

marhun akan mengakibatkan akad ar-rahn batal. Walaupun akhirnya ar-rahin tidak benar-

benar mengambil kemanfaatannya tersebut. Hal ini dikarenakan, izin yang diberikan oleh al-

murtahin kepada ar-rahin untuk mengambil manfaat al-marhun diibaratkan terlepasnya hak 

al-murtahin terhadap al-marhun tersebut. Akan tetapi, ar-rahin diperbolehkan untuk 

menjadikan al-murtahin sebagai wakilnya dalam memanfaatkan al-marhun untuk dirinya (ar-

rahin), agar berbagai kemanfaatan yang ada pada al-marhun tidak menjadi sia-sia. Hal ini 

disebabkan oleh berbagai kemanfaatan yang ada pada al-marhun merupakan milik ar-rahin. 

Sebagian ulama Malikiyyah mengungkapkan bahwa dalam hal ini jika kemanfaatan 

yang ada pada al-marhun pada akhirnya disia-siakan oleh al-murtahin, contohnya apabila al-

marhun merupakan sebuah tempat tinggal, kemudian ia menutupnya, maka selama penyia-

nyiaan tersebut ia menanggung denda biaya sewa standar. Hal ini dikarenakan, penyia-nyiaan 

yang dilakukan tersebut merugikan ar-rahin. Akan tetapi, sebagian yang lain berpendapat 

bahwa al-murtahin tidak menanggung denda, karena ia memang tidak memiliki kewajiban 

dalam  memanfaatkan al-marhun untuk kepentingan ar-rahin. Sedangkan, sebagian ulama 

yang lain berpendapat bahwa dalam perkara ini al-murtahin menanggung denda kecuali 

apabila ar-rahin mengetahui bahwa dirinya diperbolehkan untuk memanfaatkan al-marhun 

dengan cara seperti diatas, namun ia tidak mengingkari penyia-nyiaan yang dilakukan oleh 

al-murtahin tersebut (Az-Zuhaili, 2011, p. 191)          

 

2. Pemikiran Mazhab Hambali Terhadap Konsep Gadai 

Ulama Hanabilah memberikan definisi ar-rahn sebagai berikut, menjadikan harta 

sebagai jaminan utang. Ketika pihak yang memiliki utang tidak mampu dalam melunasinya, 

maka harga dari hasil penjualan harta yang dijadikan jaminan utang tersebut digunakan 

untuk melunasi utang yang ada (Az-Zuhaili,, 2011, p. 108). Ada empat macam rukun gadai 

menurut Ulama Hanabilah, yaitu:   

1) Shiqat (ijab dan qobul) 

2) ‘Aaqid (pihak yang mengadakan akad) 

3) Marhun (barang yang digadaikan) 

4) Marhun bih (tanggungan utang yang dijamin dengan barang gadaian). 

Ulama Hanabilah berpendapat bahwa gadai memiliki dua syarat yaitu syarat tetap 

gadai dan syarat sah gadai. Syarat tetapnya adalah gadai hendaklah barang gadainya diterima 

di tangan. Apabila pihak penerima telah menerima barang gadainya di tangan, berarti gadai 

itu dinyatakan tetap serta tidak dibolehkan untuk ditarik kembali. Sebelum barang gadainya 

diterima di tangan, belum dapat disebut tetap serta boleh untuk ditransaksikan sesuai yang 

dikehendaki. Bahkan, ia boleh menggadaikannya kepada orang lain dan ini berarti 

pembatalan terhadap transaksi gadai pertama, sekalipun pihak penggadai telah mengizinkan 

pihak penerima untuk mengambil barang gadainya tetapi belum diambil, maka dalam hal ini 

pihak penggadai diperbolehkan mentransaksikan barangnya dengan orang lain. Demikian 

juga pihak penerima tidak ada keharusan secara mutlak untuk menerimanya, ia diperbolehkan 

untuk mengurungkan kapan saja. Hal ini  dikarenakan, dirinyalah yang dapat 

mempertimbangkan manfaat barang gadai tersebut untuk mengamankan piutangnya ada (Az-

Zuhaili,, 2011, p. 139).    

Syarat sah gadai (rahn), yaitu: 

1) Berkenaan dengan akad, yaitu akad tidak berhubungan dengan syarat-syarat 

tertentu. 

2) Berkenaan dengan pemberi dan penerima gadai. Orang yang memiliki gangguan 

jiwa, orang yang bangkrut, ataupun kurang akalnya hukum gadainya tidak sah.   

3) Berkaitan dengan marhun (barang ar-rahn). Ada beberapa hal, diantaranya: 

a. Marhun (barang) merupakan kepemilikan dari pihak penggadai, baik zatnya 

maupun kemanfaatan yang ada padanya. Hukum gadainya sah ketika menyewa 



 

 

sesuatu dari seseorang dengan maksud digadaikan sebagai imbalan atas 

pinjamannya, ataupun menggadaikan sesuatu barang yang dipinjam dari 

seseorang.   

b. Barang yang digadaikan wajib berwujud barang. Maka dari itu, barang yang sah 

ketika ditransaksikan, sah pula untuk digadaikan. Hukum gadai tidak sah 

apabila merupakan dalam bentuk kemanfaatan ataupun jasa. Seperti halnya 

tidak sah menggadaikan barang yang najis dan hal yang lainnya.   

c. Berkaitan dengan hal yang menjadi sebab dari akad gadai, yaitu sebab gadai 

dan setiap utang yang wajib (Al-Juzairi, 2015, p.552).  

 

Ulama Hanabilah berpendapat bahwa tidak diperbolehkan bagi ar-rahin dalam 

mengambil manfaat al-marhun melainkan dengan izin atau dengan persetujuan dari al-

murtahin. Maka dari itu, ar-rahin tidak diperbolehkan untuk memakai al-marhun, 

menempatinya ataupun menungganginya. Manfaat-manfaat yang ada pada al-marhun tidak 

diambil serta dibiarkan, apabila ar-rahin dan al-murtahin tidak bisa bersepakat atas 

diizinkannya ar-rahin untuk memanfaatkan al-marhun. Sama halnya apabila yang 

digadaikan adalah sebuah tempat tinggal, maka tempat tinggal tersebut harus ditutup hingga 

dilunasi. Hal ini disebabkan, al-marhun merupakan sesuatu yang ditahan. Dengan demikian, 

pemilik terhadap al-marhun tersebut tidak diperbolehkan untuk mengambil manfaatnya. 

Pandangan ini juga dilandaskankan pada kaedah bahwa segala kemanfaatan, perkembangan 

serta hal-hal yang didatangkan oleh al-marhun juga ikut tergadai dengan al-marhun tersebut 

(Az-Zuhaili, 2011, p.196).  

 

3. Penerapan Gadai di Masyarakat  

Gadai merupakan perjanjian dimana pihak yang memerlukan pinjaman menggadaikan 

barang/hartanya ke pihak yang memberikan pinjaman. Gadai merupakan transaksi yang 

seringkali dilakukan oleh masyarakat sekitar untuk kebutuhannya. Salah satu contohnya 

adalah masyarakat di Desa Samallangi Kabupaten Sidrap, dengan menjadikan sawah sebagai 

barang gadai (marhun).  Pelaksanaan akad gadai tersebut sesuai dengan syariat Islam, baik itu 

rukun maupun syaratnya. Hal ini dapat dilihat dari rukun gadai yang meliputi pihak-pihak 

yang berakad (ar-rahin dan al-murtahin), barang gadai (marhun), ijab qabul (sighat), serta 

utang (marhun bih). Begitu juga dengan syarat gadai. Salah satu syarat gadai menurut 

mazhab Hambali adalah hendaklah barang gadainya diterima di tangan penerima gadai. 

Masyarakat Desa Samallangi menerima barang gadai ditandai dengan surat tanda 

pelaksanaan akad gadai yang ditandatangani oleh kedua belah pihak. Akan tetapi, yang 

menjadi perbedaan adalah mengenai pemanfaatan barang gadai (marhun).   

Pelaksanaan gadai oleh masyarakat Samallangi, marhun tersebut bisa diambil 

manfaatnya oleh pihak yang melangsungkan akad. Dalam hal ini ketika sawah yang menjadi  

barang gadai (marhun bih), maka dibuatlah kesepakatan mengenai sawah tersebut. Pihak 

pemegang gadai (al-murtahin), selain menahan marhun juga berhak untuk mendapatkan hasil 

sampai misalnya 4 kali panen. Namun, jika pihak penggadai (ar-rahin) belum menyelesaikan 

pinjamannya, maka pihak pemegang gadai (al-murtahin), akan tetap menerima hasil panen 

sesuai kesepakatan sampai piutangnya tersebut dilunasi. Dalam hal ini, sampai batas waktu 

yang tidak ditentukan. Sehingga, apabila piutangnya tersebut dilunasi, maka sawah yang 

menjadi barang gadai akan dikembalikan kepada pihak penggadai (ar-rahin). 

Pernyataan diatas jelas bahwa pihak pemegang gadai (al-murtahin) disini sangatlah 

diuntungkan. Berbanding terbalik dengan pihak penggadai (ar-rahin). Akan tetapi, hal ini 

tetap dilakukan karena dianggap sudah biasa oleh masyarakat Desa Samallangi. Hal ini tidak 

sesuai dengan syariat Islam. Mayoritas ulama sepakat bahwa pemegang gadai (al-murtahin) 

tidak boleh memanfaatkan barang gadai (marhun) apabila gadai dalam bentuk pinjaman 



 

 

utang, meskipun penggadai (ar-rahin) memberikan izinnya atas hal tersebut, sebab ini 

termasuk pada hutang yang dapat menarik manfaat.  

Pelaksanaan gadai oleh masyarakat Samallangi diatas tidak sesuai dengan pemikiran 

mazhab Maliki, dalam hal ini mengenai pemanfaatan barang gadai (marhun), baik itu oleh 

pihak penggadai (ar-rahin) maupun pihak pemegang gadai (al-murtahin). Sedangkan, dari 

pendapat mazhab Hambali, pemanfaatan barang gadai (marhun) oleh penggadai (ar-rahin) 

dibolehkan asal dengan izin atau persetujuan pemegang gadai (al-murtahin). Maka, hal ini 

memiliki kesamaan dengan pelaksanaan gadai oleh masyarakat Samallangi. Adapun 

pemanfaatan yang dilakukan oleh pemegang gadai (al-murtahin) tidak diperbolehkan jika 

merupakan pinjaman qardh. Sedangkan, pelaksanaan gadai pada kasus diatas merupakan 

pinjaman qardh. Bukan berdasarkan atas pinjaman yang terjadi karena jual beli atau sewa.     

SIMPULAN 

Simpulan artikel ini ada tiga argumen utama. Pertama, ulama Malikiyyah 

mendefinisikan ar-rahn seperti sesuatu yang diambil dari pemiliknya untuk dijadikan 

watsitqah utang yang laazim. Rukun gadai  itu menjadi empat bagian,  yaitu ar-rahin dan al-

murtahin, barang yang digadaikan, hutang yang karenanya diadakan gadai, dan bagian yang 

berkaitan dengan akad. Ulama Maliki membagi syarat rahn menjadi empat bagian, yaitu 

syarat yang berhubungan dengan kedua belah pihak yang berakad, syarat yang berhubungan 

dengan utang, syarat yang berhubungan dengan barang rahn, serta syarat yang berhubungan 

dengan akad. Kedua, ulama Hanabilah mendefinisikan ar-rahn sebagai harta yang dijadikan 

sebagai watsiiqah utang yang ketika pihak yang menanggung utang tidak bisa melunasinya, 

maka utang tersebut dibayar menggunakan harga hasil penjualan harta yang dijadikan 

watsiiqah tersebut. Rukun gadai ada empat, yaitu shiqat, ‘aaqid, marhun, dan marhun bih. 

Adapun syarat gadai ada dua yaitu syarat tetap dan syarat sah. Ketiga, penerapan akad gadai 

di masyarakat, contohnya pada Desa Samallangi, rukun serta syaratnya telah sesuai. Akan 

tetapi, hanya pada pengambilan manfaatnya saja yang tidak relevan dengan pemikiran 

mazhab Maliki dan Hambali. 

REFERENSI 

Asiyah, Nur, dan Abdul Ghofur, ‘Kontribusi Metode Maslahah Mursalah Imam Malik 

terhadap Pengembagan Hukum Ekonomi Syari’ah Kontemporer’, Al-Ahkam, 27.1 

(2017). 

Al-Jaziri, Abdurrahman. (2001). Fiqih Empat Madzhab Bagian Muamalat II, Bandung: Darul 

Ulum Press.  

Al-Juzairi, Syaikh Abdurrahman. (2015). Fikih Empat Mazhab Jilid 3, Jakarta Timur: 

Pustaka Al-Kautsar.  

Az-Zuhaili, Wahbah. (2011). Fiqih Islam Wa Adillatuhu Jilid 1, Terj. Abdul Hayyie, et al., 

eds., Jakarta: Gema Insani Press.  

Baqi, Muhammad Fuad Abdul. (2003). Al-Lu’lu wal Marjan, terj. H. Salim Bahreisy. 

Surabaya: PT. Bina Ilmu.  

Erwanto, Dian. (2020). Tiga Permata Agama Kajian Ushul dan Furu Surat Al-Fatihah Edisi 

Terbaru, Yogyakarta: Deepublish.  

Ghazali, Abdul Rahman, et al., eds. (2010). Fiqih Muamalat. Jakarta: Kencana. 

Hasan, M. Ali. (1998). Perbandingan Mazhab, Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.  

Harahap, Nursapia, ‘Penelitian Kepustakaan’, Iqra’, 08.01 (2014).  

Hasibuan, Dewi Kumalasari, dan Pani Akhiruddin Siregar. ‘Konsep Gadai Syariah menurut 

Syafi’i Antonio’, Penelitian Medan Agama 11, no.1 (2020Harun. (2017). Fiqih 



 

 

Muamalah, Surakarta: Muhammadiyah University Press.  

Heru, Wahyudi. (2012). Fiqh Ekonomi, Lampung: Lembaga Penelitian Universitas Lampung. 

Jauhari, Wildan. (2018). Biografi Imam Ahmad bin Hanbal, Jakarta Selatan: Rumah Fiqih 

Publishing. 

Khosyi’ah, Siah. (2014). Fiqh Muamalah Perbandingan, Bandung: Pustaka Setia.  

Listuti, Rolita. 2017. “Pemanfaatan Barang Gadai dalam Meningkatkan Perekonomian 

Masyarakat Desa Lubuk Jale Kecamatan Kerkap Kabupaten Bengkulu Utara ditinjau 

dari Ekonomi Islam”. Skripsi Sarjana; Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam: 

Bengkulu. 

Mahmudi. ‘Pemikiran Ulama Hanafiyah tentang Pemanfaatan Barang Gadai’, Maliyah, 03.01 

(2013).     

Manahaar, Pamonaran, ‘Implementasi Gadai Syariah (Rahn) untuk Menunjang Perekonomian 

Masyarakat di Indonesia’, Dialogia Luridica, 10.2 (2019).  

Marzuki, ‘Ahmad Bin Hanbal (Pemikiran Fikih dan Ushul Fikihnya)’, Hunafah, 2.2 (2005). 

Mugniyah, Muhammad Jawad. (2004). Fiqh Lima Mazhab: Ja’fari, Hanafi, Maliki, Syafi’i 

Hambali, Jakarta: Lentera.  

Mulazid, Ade Sofyan. (2016). Kedudukan Sistem Pegadaian Syariah, Jakarta: Prenamedia 

Group.  

Sabiq, Sayyid. (2009). Fikih Sunnah 5, Terj. Abdurrahim dan Masrukhin, Jakarta: Cakrawala 

Publishing.  

Sutedi, Adrian. (2011). Hukum Gadai Syariah, Bandung: Alfabeta, 2011. 

Tim Redaksi Kamus Bahasa Indonesia. 2008. Kamus Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat 

Bahasa. 

Turmudi, Muhammad, ‘Operasional Gadai dalam Sistem Hukum Ekonomi Islam’, Al-‘Adl, 

9,1 (2016).  

Zed, Mestika (2008). Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.  

Ana, A. K., & Shofa, A. R. (2023). The Role of Social Media in Increasing the Relevation 

and Accessibility of Dakwah: Challenges and Strategies of Dakwah. Jurnal Kajian 

Manajemen Dakwah, 5(1), 41-50. 

Anwar, W. A., Abdillah, F., & Patampari, A. S. (2022). Fatwah study of Indonesian ulema 

council and Saudi Ulama on IVF embryos (Comparative analysis). Jurnal Marital: Kajian 

Hukum Keluarga Islam, 1(1), 21-36. 

Arif, H. (2023). Exploring Strategy In Teaching Vocabulary (Qualitative Case Study Of 

Member Quarantine And TOT Program of Libam IAIN Parepare). Al-Iftah: Journal of 

Islamic studies and society, 4(1), 21-34. 

Azis, S. A., Herdah, H., & Jufri, M. (2016). Implementasi Model Pembelajaran Kooperatif 

Mahasiswa Program Studi Bahasa Arab STAIN Parepare (Studi Pengembangan 

Pembelajaran Mata Kuliah Serumpun). KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial dan 

Keagamaan, 9(1), 81-102. 

Asiza, N., Yusuf, M., Rahman, A., Irwan, M., Patmawati, P., & Ramadani, F. (2023). 

Enhancing Speaking Proficiency through Self-Discovery: Utilizing Johari Window 

Techniques in Student Learning. Voices of English Language Education Society, 7(3), 753-

764. 



 

 

Basri, R., Saidah, S., & Suhartina, S. (2022). The Analysis of an Islamic Family Law to 

Saqinah Family of Expatriate Husband. Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 1(1), 

1-11. 

Dewi, D. I. (2023). Teachers’ Perception Toward the Use of Zoom for English Learning at 

Junior High School of Tellu Limpoe Sidrap. Al-Iftah: Journal of Islamic studies and 

society, 4(1), 1-9. 

Efendy, R., Pratiwi, D., Rama, B., Saprin, S., & Herdah, H. (2023, September). Digital 

transformation and policy anomalies in Islamic online education: a policy study on the use of 

online applications at the Islamic education department of IAIN Parepare. In The 1st 

International Conference on Science and Islamic Studies (ICOSIS-2023). 

Efendy, R., Rahman, A., & Karim, A. R. (2023). Scientific Transformation of Islamic 

Boarding Schools through Role of Alums the Islamic Education Study Program. Al-Hayat: 

Journal of Islamic Education, 7(2), 355-369. 

Ihsan, M., & Suhartina, S. (2024). Peningkatan Kemampuan Menendang dan Menahan Bola 

dengan Model Active Learning Kombinasi Small Sided Game. Sipakainge: Inovasi 

Penelitian, Karya Ilmiah, dan Pengembangan (Islamic Science), 2(2), 26-35. 

Irwan, M. (2021). Perkampungan Bahasa Arab dalam Mendukung Pembelajaran Mahasiswa 

di IAIN Parepare. Jurnal Ilmiah Mandala Education, 7(1). 

Fajuddin, F. N. (2022). Buginese Tradition “Massolo” in Soreang District, Parepare (Study of 

Islamic Law). Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 1(1), 12-20 

Fazira, R. M. (2023). Efektifitas Metode Mumtaz Dalam Memahami Kaidah Nahwu Pada 

Pembelajaran Bahasa Arab. Dualiy: Dirasah Al Lughah Al Arabiyah, 1(1), 1-9. 

Fitra, N. (2023). Perbandingan Hasil Belajar Maharah Al-Kalam Mahasiswa Program Studi 

Pendidikan Bahasa Arab yang Mengikuti dan Tidak Mengikuti Pembelajaran Bahasa Arab 

LIBAM. Dualiy: Dirasah Al Lughah Al Arabiyah, 1(1), 10-22. 

Hajra, S., Muliati, M., & Rahmawati, R. (2022). Mappatinro Manu’Tradition on Aqiqah 

Process in Pinrang (An Analysis of Islamic Law). Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga 

Islam, 1(2), 140-153. 

Halifah, S. (2020). Pentingnya Bermain Peran Dalam Proses Pembelajaran Anak. JISIP 

(Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan), 4(3). 

Hilmiyah, M. H., Masyhur, Z., Arif, F. M., & Fitriana, A. D. (2024). Pernikahan Beda Agama 

pada Pemberitaan di Portal Berita Online (Studi pada Detik. com, Republika. co dan Kompas. 

com). KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 17(1), 67-85. 

Kartini, P. A. (2023). Tantangan Guru Bahasa Arab Dalam Mengimplementasikan 

Kurikulum Merdeka. Dualiy: Dirasah Al Lughah Al Arabiyah, 1(1), 23-27. 

Khaerati, N. (2023). The Relationship Between Listening Skills and Arabic Writing 

Skills. Al-Iftah: Journal of Islamic studies and society, 4(1), 45-62. 

Ibrahim, A. (2024). Social Practice And The Meaning Of The Erang-Erang Tradition In The 

Context Of Bugis Community Weddings From The Perspective Of Maslahah. Jurnal 

Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 2(2), 131-148. 



 

 

Jannah, R. (2022). Kata serapan bahasa Arab dalam bahasa Indonesia: Pendekatan 

leksikografi. Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan Islam, 20(1), 123-132. 

Jannah, R., & Yaumi, M. (2023). Utilization of Learning Space as a Learning Resource 

Center. Al-Iftah: Journal of Islamic studies and society, 4(1), 63-77. 

Jannah, R., Herdah, H., & Susilawati, S. (2024). ARABIC MATERIAL DEVELOPMENT 

DESIGN BASED ON LOCAL WISDOM MATERIAL IN IAIN PAREPARE. JURNAL 

EDUCATION AND DEVELOPMENT, 12(2), 6-9. 

Jumiati, J., Basri, R., Soemena, M. Y., & Naharuddin, S. R. (2024). The Lifestyle of Wives 

and the Harmony of Samawa Families in Bilalangnge Village: A Review from the 

Perspective of Islamic Law. Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 2(2), 92-104. 

Kaharuddin, K. (2016). Detecting Errors in English Made by Intermediate Indonesian 

Learners of English in English Department Students of STAIN Parepare. KURIOSITAS: 

Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 9(1), 1-19. 

Khairul, M., Jafar, M., & Isa, M. J. H. (2022). Dispentation of Underage Marriage in Islamic 

Societies in Parepare City (Case Study at parepare Class 1B Religious Court 2022). Jurnal 

Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 1(2), 118-126. 

Magfirah, N., Saleh, M., & Zulfah, Z. (2022). Analysis of Student Satisfaction Level of 

Library Services. Jurnal Kajian Manajemen Dakwah, 4(2), 82-91. 

Mahsyar, A. D. H., Tike, A., & Tajibu, K. (2023). Concept of Organizational Information in 

Reducing Uncertain Information (Hoax). Jurnal Kajian Manajemen Dakwah, 5(1), 22-30. 

Megawati, M., Basri, R., Suhartina, S., & Muchsin, A. (2022). The Phenomenon of Silariang 

in Legal Sociology Review. Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 1(2), 87-98. 

Mustakim, A., Halik, A., Akib, M., Saleh, M., Kaharuddin, K., & Ismail, I. H. (2024). 

Korelasi Penggunaan Media Pembelajaran Canva Terhadap Motivasi Belajar Peserta 

Didik. Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia, 4(3), 898-908. 

Nia, H. (2023). Analysis of Maslahah Mursalah in the Implementation of Tetanus Toxoid 

Immunization as a Marriage Requirement (A Study in the Pitu Riase Sub-district, Sidrap 

Regency). Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 2(1), 58-75 

Ningsih, E. W. N. E. W. (2021). Pemberdayaan Pengurus Masjid Dalam Me-Manage Jamaah 

Pada Masjid Al-Irsyad Ujung Baru Kota Parepare. Jurnal Kajian Manajemen Dakwah, 3(2), 

53-63. 

Rendi, R., Qadaruddin, M., & Islam, N. (2021). Da'i Da'wah Methods in Developing Youth 

Religious Activities in Tangru Village, Malua District, Enrekang Regency. Jurnal Kajian 

Manajemen Dakwah, 3(2), 64-75. 

Rosdiana, R., Budiman, B., & Aris, A. (2022). Mabolo Kuburu Tradition for Newlyweds in 

Islamic Family Law Perspective. Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 1(2), 127-

139. 

Saepudin, S., Pabbajah, M. T. H., & Pabbajah, M. (2024). Unleashing the Power of Reading: 

Effective Strategies for Non-Native Arabic Language Learners. Alsinatuna, 9(2), 109-130. 



 

 

Safitri, J., Fasira, E., Ayub, M., Dafid, D., Fitriana, A. D., & Hayat, N. (2022). The 

Effectiveness of Social Media Facebook IAIN Parepare in Providing Information to 

Prospective New Students at Sman 3 Parepare. Palakka: Media and Islamic Communication, 

3(1), 49-62. 

Santri, F. (2023). Reading Test Construction of Efl Teachers In Islamic Senior High 

Schools. Al-Iftah: Journal of Islamic studies and society, 4(1), 10-20. 

Sarna, S., & Aisiyiah, W. (2023). Status Perkawinan Beda Agama Tinjaun Maqasit Al-

Syariah (Studi Putusan 916/Pdt. P/2022/PN. Sby.). Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga 

Islam, 30-40. 

Suhartina, S., & Hasnani, H. (2022). PANTANGAN MASYARAKAT KONJO DALAM 

PERSPEKTIF GENDER. Kafaah: Journal of Gender Studies, 12(2), 162-173. 

Suhartina, S., & Salam, S. (2023, November). Penerapan Joyfull Learning dalam 

Pembelajaran Bahasa. In Proceeding: International Conference on Islamic Studies, 

Education and Civilization (ICONIS) (Vol. 1, No. 2, pp. 321-328). 

Suhartina, S., Halifah, S., & Frazila, A. F. (2024). Pengembangan Cerita Bergambar Berbasis 

Pendidikan Karakter untuk Pembelajaran Bahasa Indonesia di Madrasah 

Ibtidayyah. DEIKTIS: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 4(2), 142-152. 

Suhartina, S. (2023). Linguistic Analysis: Representation of Women in the Discourse of 

Presidential and Vice-Presidential Candidates in Political News. KURIOSITAS: Media 

Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 16(2), 183-199. 

Sunuwati, S. (2024). Efektivitas Suscatin Terhadap Keharmonisan Keluarga Pada Kantor 

Urusan Agama Kecamatan Tubo Sendana (Studi Kasus Pasangan Di Bawah Umur Tahun 

2020-2022). Sipakainge: Inovasi Penelitian, Karya Ilmiah, dan Pengembangan (Islamic 

Science), 2(2), 43-53. 

Suwoto, N. S., & Zen, M. (2023). Optimizing Da'wah Management Through Social Media in 

the Millennial Era at BMT Bina Ummah. Jurnal Kajian Manajemen Dakwah, 5(1), 31-40. 

 

 

 

 

 


