PEMIKIRAN MAZHAB MALIKI DAN HAMBALI TENTANG GADAI
DAN RELEVANSI PENERAPANNYA DI MASYARAKAT
Norfarahzilah

Institut Agama Islam Negeri Parepare
Norfarahzilah@iain[are.ac.id

ABSTRACT
Keywords: Pawning is part of muamalah which many people do to obtain loans
Islamic Thought, Maliki for the goods they pawn. Regarding the concept of pawning, the
School, Hambali School, Maliki and Hambali schools have different views. In this case, it is
Pawn about the use of pawned goods. The aim of this research is to
Kata Kunci: determine the thoughts of the Maliki and Hambali schools

regarding the concept of pawning and the relevance of its
application in society. This research uses a conceptual and
comparative approach. In this research, using the library research
method. Then, the data collection methods used are editing,
organizing, and finding. Also, the data processing method used is
the deductive method. The results of the research can be stated that
pawning is permitted in Islam. Malikiyyah scholars agree that it is
not permissible for ar-rahin to use al-marhun. Furthermore, if al-
murtahin makes use of pawned goods, the Malikiyyah ulama
provide three conditions, namely that the existing loan is caused by
buying and selling, there are conditions given by the murtahin to
use the pawned goods, the utilization required has a limited time.
The Hanabilah ulama are of the opinion that ar-rahin is not
permitted to use al-marhun other than by obtaining al-murtahin’s
permission. Meanwhile, if al-murtahin uses pawned goods, it is
permissible only for animals that can be ridden and milked.
Regarding the relevance of implementing pawn contracts in the
community, for example in Samallangi Village, the terms and
conditions are appropriate. However, only taking the benefits is not
relevant to the thoughts of the Maliki and Hambali schools of
thought.

Pemikiran Islam, Mazhab
Maliki, Mazhab Hambali,
Gadai

ABSTRAK

Gadai adalah bagian dari muamalah yang banyak dilakukan oleh
masyarakat untuk memperoleh pinjaman atas barang yang ia
gadaikan. Mengenai konsep gadai, mazhab Maliki serta Hambali
mempunyai pandangan yang tidak sama. Dalam hal ini, tentang
pemanfaatan barang gadai. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk
mengetahui pemikiran mazhab Maliki dan Hambali mengenai
konsep gadai serta relevansi penerapannya di masyarakat.
Penelitian ini memakai pendekatan konsep serta komparatif. Pada
penelitian ini, menggunakan metode kepustakaan (library
research). Kemudian, metode pengumpulan data yang
dipergunakan adalah editing, organizing, serta finding. Serta,
metode pengolahan data yang dipergunakan ialah metode deduktif.
Hasil penelitian dapat dikemukakan bahwa gadai dibolehkan dalam
Islam. Ulama Malikiyyah bependapat bahwa tidak boleh bagi ar-
rahin memanfaatkan al-marhun. Selanjutnya, apabila al-murtahin


mailto:Norfarahzilah@iain[are.ac.id

memanfaatkan pada barang gadai, ulama Malikiyyah memberikan
tiga syarat, yaitu pinjaman yang ada disebabkan oleh jual beli,
adanya syarat yang diberikan oleh murtahin untuk memanfaatkan
barang gadai, pemanfaatan yang disyaratkannya memiliki waktu
yang terbatas. Adapun ulama Hanabilah berpendapat yaitu tidak
dibolehkan oleh ar-rahin memanfaatkan al-marhun selain dengan
mendapatkan izin al-murtahin. Sedangkan, jika al-murtahin
memanfaatkan barang gadai dibolehkan pada hewan yang bisa
ditunggangi serta diperah susunya saja. Tentang relevansi dengan
pelaksanaan akad gadai di masyarakat, contohnya pada Desa
Samallangi, rukun serta syaratnya telah sesuai. Akan tetapi, hanya
pada pengambilan manfaatnya saja yang tidak relevan dengan
pemikiran mazhab Maliki dan Hambali.

PENDAHULUAN

Islam memberikan panduan dalam menjalani kehidupan pada manusia secara global.
Islam pun menata kehidupan umat muslim dari berbagai sisi. Selain itu, juga menata interaksi
seseorang hamba dengan Tuhannya yang dikenal dengan ibadah serta mengatur pola interaksi
dengan sesama manusia yang disebut dengan muamalah. Pola interaksi dengan sesama
manusia inilah yang biasa dikenal dengan figih muamalah. Oleh sebab itu, diperlukan untuk
mengenal hukum-hukum dalam agama Islam melalui berbagai sudut pandang kehidupan.
Salah satunya yang bersifat hubungan sosial dengan sesama manusia, terkhusus yang
berkaitan dengan keberpindaan aset dari seseorang kepada orang lain (Saifudi, 2017).

Manusia adalah makhluk sosial yang berarti saling memerlukan bantuan dari orang
lain. Dalam artian, manusia tidak dapat menjalani aktifitas dalam hidupnya tanpa adanya
bantuan dari pihak lain. Pada kenyataan hidup ini, ada kalanya seseorang mengalami
kesulitan untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. Sehingga, diharapkan adanya bantuan oleh
pihak yang berkecukupan terhadap pihak yang kekurangan (Turmudi, 2016).

Harta dalam bahasa Arab disebut al-mal artinya cenderung, condong, ataupun miring.
Al-mal pula diartikan sebagai segala sesuatu yang dipelihara manusia baik dalam bentuk
materi maupun kemanfaatan yang ada padanya. Secara bahasa, pengertian dari al-mal adalah
harta atau uang. Sedangkan, berdasarkan istilah adalah segala benda yang berharga serta
memiliki sifat material dan tersebar di kalangan manusia (Ghazali dkk, 2017, p.7).

Kegunaan harta ialah selain untuk keberlangsungan hidup, pun sebagai pelengkap
untuk kehidupan manusia di dunia ini. Allah swt. menciptakan harta sesuai dengan kapasitas
manusia itu sendiri. Sehingga, dengan kapasitas yang dimilikinya diaakan mengerahkan
energi maupun pikiran untuk mendapatkan harta tersebut. Berbagai usahanya pun dijalankan,
ada sebagai guru, dokter, nelayan, dan lainnya. Allah swt. berkehendak dalam menciptakan
beragam kemampuan, sehingga manusia pun dapat menerima berbagai macam nikmat dari
Allah swt.

Islam memandang perkara-perkara ekonomi, tak terkecuali dengan perkara antar
sesama manusia atau lebih dikenal dengan kata muamalah, artinya cara Islam melihat rencana
hidup manusia, mengartikan persoalan dalam kehidupan serta perekonomian dan juga
metode dalam Islam mengatasi perkara perekonomian tersebut. Muamalah artinya prosedur
ataupun ketentuan dalam ikatan sesama manusia demi terpenuhinya kepentingan yang
dimiliki berdasarkan pada hukum yang Allah swt. tetapkan yang memuatkan aspek
perekonomian serta sosial dalam Islam. Muamalah artinya seluruh aturan syariat yang
berkaitan dengan perkara duniawi, dengan melihat pada aktifitas kehidupan seseorang seperti



jual-beli, tukar-menukar, utang-piutang dan lain-lain. Muamalah disini diartikan pada sektor
ekonomi yang dijadikan sandaran oleh orang-orang demi mendapatkan kehidupan yang baik,
didunia serta di akhirat (Listuti, 2017, p.3).

Perkara muamalah akan terus berkembang mengikuti perkembangan zaman. Hal ini
dikarenakan, agama Islam adalah agama yang dinamis bagi semua zaman. Islam juga adalah
agama rahmatan lil ‘alamin pembawa rahmat bagi seluruh semesta alam, diturunkan kepada
Nabi Muhammad saw. untuk membawa risalah sehingga menjadi dasar atau pedoman yang
mengandung syariat dalam menjalankan kehidupan manusia. Persoalan muamalah
diwajibkan untuk dilaksanakan dengan baik dan benar, disesuaikan berdasarkan pada syariat
Islam. Hal ini dimaksudkan agar dapat menghindari kehancuran pada umat manusia serta
mewujudkan kemaslahatan bagi mereka, memfokuskan pada kejujuran, kesamarataan serta
kecakapan dan menggambarkan proses atau jalur yang diwajibkan untuk dilalui.

Persoalan-persoalan pada muamalah perlu diperhatikan agar perkembangan tersebut
tidak mengakibatkan kesulitan-kesulitan hidup di sisi tertentu yang ditimbulkan oleh adanya
tuntutan-tuntutan ataupun tipu muslihat dari sisi yang lain. Perkara muamalah artinya perkara
yang selalu konkret di tengah-tengah masyarakat. Hal tersebut disebabkan karena muamalah
berkembang sesuai dengan perkembangan kemajuan umat manusia itu sendiri. Islam
membudayakan dalam melakukan kegiatan muamalah itu didasarkan dengan perasaan suka
rela tanpa memiliki unsur paksaan serta menjaga norma-norma keadilan, dengan tidak
mengambil kesempatan dalam kesempitan dan menjauhkan diri dari faktor-faktor
kedzaliman.

Manusia mempunyai aneka cara dalam hal hidup berdampingan atau dalam hal ini
saling bahu-membahu dengan sesama. Bentuk bahu-membahu ini bisa berwujud imbalan
maupun utang piutang. Agama Islam telah mengatur sedemikian rupa terhadap persoalan
utang piutang ini, contohnya kepentingan kreditur (pihak yang memiliki piutang) serta
debitur (pihak yang memiliki utang). Hal ini bertujuan agar di antara keduanya mendapatkan
keuntungan dalam hal ini menghindari kerugian maupun saling merugikan satu sama lain.
Oleh karena itu, pada utang piutang aturan dalam Islam memperbolehkan kreditur menuntut
adanya barang dari debitur sebagai agunan atas utangnya. Hal tersebut dimaksudkan supaya
kreditur merasa aman karena memiliki barang jaminan yang diberikan oleh pihak debitur.
Maka dari itu, apabila debitur tidak bisa menyelesaikan pinjamannya, maka barang agunan
yang ada, dibolehkan untuk dipindahtangankan oleh pihak kreditur (Hasibuan, 2007).

Rahn dalam istilah Indonesia disebut “jaminan”. Jaminan merupakan barang agunan
atau barang yang dijaminkan. Istilah jaminan dalam bahasa Indonesia mempunyai sinonim
berupa istilah “rungguhan”, “cagar” atau “cagaran”, “tanggungan”. Rahn adalah kesepakatan
pengalihan barang untuk menjadikan jaminan atau barang agunan bagi pelunasan utang.
Barang yang menjadi agunan disebut al-marhun, pihak yang memberikan agunan disebut ar-
rahin, serta pihak yang menerima agunan atau kreditur dikenal dengan istilah al-murtahin

(Harun, 2017).

Fakta sosial ekonomi masyarakat seringkali didapatkan keadaan masyarakat yang
mempunyai harta dalam bentuk selain uang tunai. Namun, pada waktu yang bersamaan, ia
menghadapi kondisi kekurangan uang hingga memerlukan dana dalam bentuk tunai. Adapun
alternatif kesepakatan yang seringkali dipergunakan masyarakat ketika mendapatkan
persoalan ini ialah dengan menggadaikan barang-barang yang bernilai. Gadai merupakan
bagian dari kesepakatan hutang-piutang. Demi menguatkan faktor kepercayaan dari pihak
penerima agunan terhadap pihak pemberi agunan, jadi penting adanya barang yang dijadikan
sebagai agunan akan utang tersebut. Barang tersebut masih menjadi kepunyaan pihak
penggadai. Akan tetapi, diambil alih oleh penerima gadai (Manahaar, 2019).



Masyarakat seringkali bermuamalah dalam bentuk transaksi gadai. Objek gadainya
kadang berupa emas, sawah, dan barang-barang yang dianggap bernilai. Hal ini tentu
dikarenakan faktor ekonomi yang mendorong sehingga digadaikannya barang berharga
mereka agar memperoleh pinjaman uang sesuai dengan kebutuhan dan atau sesuai dengan
tafsiran barang gadai.

Para ulama memiliki pandangan yang berbeda terhadap konsep gadai. Baik di
kalangan mazhab Syafi’i, mazhab Hanafi, mazhab Hambali, serta mazhab Maliki. Ulama
memiliki syarat serta ketentuan tersendiri akan hal tersebut. Akan tetapi, yang menjadi
pembahasan dari penelitian ini hanya memaparkan pandangan dari mazhab Maliki dan
Hambali. Mazhab Maliki dan Hambali memiliki pandangan yang berbeda mengenai konsep
gadai. Tak terkecuali juga pemanfaatan barang gadai, baik itu oleh ar-rahin maupun al-
murtahin. Selanjutnya, hal yang menunjukkan relevansi atau hubungan antara pemikiran
mazhab Maliki dan Hambali terhadap konsep gadai dengan pelaksanaan gadai di masyarakat.

Berlandaskan deskripsi latar belakang di atas, maka dapat dirumuskan permasalahan
berikut:

1) Bagaimana pemikiran mazhab Maliki terhadap konsep gadai?
2) Bagaimana pemikiran mazhab Hambali terhadap konsep gadai?

3) Bagaimana perbandingan pemikiran dari mazhab Maliki dan Hambali terhadap
pemanfaatan barang gadai dan relevansi penerapannya di masyarakat?

TINJAUAN PUSTAKA

Pengertian Gadai

Transaksi aturan gadai pada fikih Islam disebut ar-rahn. Ar-rahn merupakan al-Subut
yang berarti “tetap”. Pengertian “tetap” serta “kekal” dimaksud, adalah makna yang tercakup
pada istilah al-Habsu wa al-luzum “menahan serta memutuskan sesuatu”. Di dalam pasal
1150 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUH Perdata), gadai artinya suatu hak yang
didapatkan seorang kreditur atas suatu barang bergerak yang bertumbuh ataupun tidak
bertumbuh yang diserahkan kepadanya oleh debitur atau orang lain atas namanya untuk
menjamin suatu pinjaman serta yang akan menyerahkan wewenang pada kreditur untuk
menerima pelunasan dari barang tersebut lebih dahulu daripada kreditur-kreditur lainnya
kecuali pengeluaran- pengeluaran dalam kegiatan lelang barang tersebut serta pengeluaran
untuk menjaga benda itu, pengeluaran mana yang wajib didahulukan (Mutwadiah, 2016).

Ulama mazhab Syafi’i serta mazhab Hambali memberikan definisi ar-rahn dalam arti
akad, “menjadikan materi (barang) sebagai agunan utang yang dijadikan pembayar utang jika
orang yang berutang tidak mampu membayar utangnya itu” (Salim, 2012). Bila seseorang
berutang pada orang lain dan sebagai jaminannya dia menyerahkan pada orang yang akan
memberinya hutangan sebuah tempat tinggal atau seekor hewan yang terikat sampai dia
melunasi utangnya, maka itulah yang dianggap gadai dalam syariat (Sabig, 2009).

Imam Abu Zakariyah al-Anshari, rahn adalah menjadikan benda yang bersifat harta
untuk kepercayaan dari suatu utang yang dapat dibayarkan dari harga benda apabila hutang
tersebut tidak dapat dibayar. Imam Tagiyuddin Abu Bakar al-Husaini mendefinisikan rahn
sebagai akad atau perjanjian hutang piutang dengan menjadikan barang jaminan sebagai
kepercayaan/ penguat dari hutang, dan orang yang memberikan pinjaman berhak menjual/
melelang barang yang digadaikan itu pada saat ia menuntut haknya (Heru, 2012, p.244).

a. Beragam definisi diatas dapat dipahami perihal gadai yaitu sebagai berikut:



e.

f.

Wajib merupakan sesuatu yang memiliki nilai harta atau barang yang bisa
ditransaksikan.

Memiliki fungsi sebagai barang agunan terhadap suatu pinjaman.

Jika barang telah lunas dibayarkan, maka barang gadai akan dikembalikan.

Jika ar-rahin tidak mampu menyelesaikan pinjamannya, maka barang gadai akan
dipindahtangankan.

Barang gadai dalam bentuk benda bergerak serta benda tidak bergerak.

Dasar Hukum Gadai terdapat dalam Q.S. Al-Bagarah/ 2:283,Hadis Buhkari Muslim,

Ijma, Fatwa MUI, dan Kaidah Figh. Fatwa Dewan Syari’ah Nasional Ulama Indonesia
(DSN-MUI) tentang ar-rahn, Nomor: 25/ DSN-MUI/I11/2002, misalnya memuat beberapa
ketentuan sebagai berikut:

a.

b.

Bahwa pinjam dengan menjadikan barang sebagai agunan pinjaman pada bentuk ar-
rahn dibolehkan..

Bahwa al-murtahin (penerima barang) memiliki hak untuk menahan marhun (barang)
hingga seluruh utang ar-rahin (yang menyerahkan barang) dilunasi.

Bahwa marhun serta kegunaannya tetap sebagai milik ar-rahin. Pada prinsipnya,
marhun tidak boleh dimanfaatkan oleh al-murtahin kecuali dengan seizin ar-rahin,
dengan tidak mengurangi nilai marhun serta pemanfaatnya itu sekedar biaya
pemeliharaan serta perawatan.

Bahwa pemeliharaan serta penyimpanan marhun pada dasarnya sebagai kewajiban ar-
rahin, tetapi dapat dilakukan pula oleh al-murtahin, sedangkan pemeliharaan dan
pembiayaan penyimpanan tetap sebagai tanggung jawab ar-rahin.

Bahwa besarnya pengeluaran dalam pemeliharaan serta penyimpanan marhun tidak
boleh ditentukan berdasarkan jumlah pinjaman.

Bahwa bila jatuh tempo, al-murtahin wajib menegur ar-rahin untuk segera
menyelesaikan pinjamannya.

Bahwa bila ar-rahin tetap tidak bisa menyelesaikan pinjamannya, maka marhun dijual
paksa melalui kegiatan lelang sesuai aturan syari’ah.

Hasil penjualan marhun dipergunakan untuk menyelesaikan pinjaman, pengeluaran
selama pemeliharaan serta penyimpanan yang belum dibayar dan biaya penjualan.
Bahwa kelebihan serta kekurangan dari hasil penjualan sebagai milik ar-rahin.
Bahwa bila salah satu pihak tidak melaksanakan kewajibannya atau bila terdapat
perselisihan antara kedua belah pihak, yang setelah melalui musyawarah tidak
mencapai kesepakatan, maka solusinya adalah diselesaikan melalui Badan Arbitrase
Syari’ah (Wafa, 2019,p. 22-23).

2. Rukun dan Syarat Gadai

Akad adalah hal yang dilakukan terlebih dahulu sebelum rahn. Akad merupakan

aturan yang dilakukan oleh 2 orang atau lebih yang mempunyai keinginan untuk melakukan
perjanjian. Kehendak pihak untuk melakukan perjanjian itu sifatnya tersembunyi pada hati.
Maka, untuk mengatakan kehendak masing-masing, diungkapkan pada suatu akad.

Akad pinjam meminjam atau utang-piutang merupakan akad sebelumnya yang

mengikat kesepakatan pada perjanjian gadai suatu barang. Hal ini dikarenakan, alasan
seseorang menggadaikan barang atau bendanya adalah utang yang menjadi kewajibannya.
Utang-piutang hukumnya ialah mubah bagi orang yang memiliki pinjaman serta sunnah bagi
yang memberi pinjaman. Hal dapat dikatakan wajib jika orang yang memiliki pinjaman
sangat membutuhkan pinjaman tersebut (Kartika, 2021). Mayoritas ulama mengungkapkan
rukun gadai ada empat, yaitu:

a. ‘Aqid, adalah orang yang menggadaikan (rahin) serta yang menerima gadaian



(murtahin).
b. Shighat, merupakan pernyataan perjanjian gadai. Pernyataan ini bisa saja
dilaksanakan secara tertulis maupun lisan.
c. Marhun, artinya barang yang dijadikan agunan.
d. Marhun bih, artinya tanggungan hutang pihak rahin pada murtahin (Arafat, 2021).
Pakar dalam hukum Islam kontemporer mengatakan bahwa rukun akad ada empat,
yaitu pihak yang berakad, pernyataan kehendak (ijab dan kabul), objek dalam akad serta
maksud dari akad (maudhu‘ al-‘aqd). Selanjutnya, hal-hal yang menjadi syarat terwujudnya
akad ada delapan, yaitu tamyiz, berbilang pihak (at-ta‘adud), penyesuaian kesepakatan (ijab
dan kabul), kesatuan majelis akad, objek akad bisa diserahkan, objek akad tertentu atau bisa
ditentukan, objek akad tidak bertentangan dengan syarak serta bisa ditransaksikan.

Kemudian, ketentuan tidak bertentangan dengan syarak dalam aturan Islam sama ,
dengan syarat adanya kausa yang halal (Hasibuan, 2020, p.133)- Ulama figih mengutarakan
syarat-syarat ar-rahn sesuai dengan rukun ar-rahn itu sendiri, yakni sebagai berikut:

a. Pihak yang terkait dengan akad rahn (ar-rahin dan al-murtahin) cakap.

b. Ada pernyataan kesepakatan (sigat ijab dan gabul)
c. Terdapat Marhun ar-rahn
d. Kejelasan mengenai Marhun bih

METODE PENELITIAN

Penelitian ini termasuk jenis penelitian kepustakaan (Library Research). Penelitian
kepustakaan merupakan penelitian yang dilakukan dengan menggunakan literatur
(kepustakaan), baik itu berupa buku, catatan, ataupun laporan dari hasil penelitian terdahulu.
Riset kepustakaan atau sering juga disebut dengan studi pustaka adalah serangkaian kegiatan
yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat, serta
mengolah bahan-bahan penelitian (Zed, 2008), berupa buku-buku teks, ensiklopedi,
monograp, jurnal, bulletin penelitian, tesis dan sebagainya (Joseph Komider:1995).

Sumber data primer merupakan sumber data yang diperoleh secara langsung. Dalam
hal ini berupa buku yang berkaitan langsung dengan penelitian ini. Dalam penelitian ini, data
primer yang peneliti gunakan adalah buku Figih Islam Wa Adillatuhu jilid 6 oleh Wahbah
Az-Zuhaili yang diterjemahkan oleh Abdul Hayyie al-Kattani dan kawan-kawan. Adapun
metode pengumpulan data yang dilakukan dalam penelitian ini yaitu: Editing, Organizing,
Finding. Data yang terkumpul dianalisis dengan metode deduktif, yang berdasar pada hal
umum mengarah ke khusus. Dalam penelitian ini, peneliti terlebih dahulu memaparkan
konsep gadai secara umum. Kemudian, berlanjut kepada pemikiran mazhab Maliki dan
Hambali terhadap konsep gadai Serta relevansi penerapan akad gadai di masyarakat.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Pemikiran Mazhab Maliki terhadap Konsep Gadai

Ulama Malikiyyah memberikan definisi gadai sebagai sesuatu yang mutamawwal
(berbentuk harta serta memiliki nilai) diambil dari pemiliknya guna dijadikan watsitgah atas
pinjaman yang laazim atau yang akan menjadi laazim. Dalam artian, akad ataupun
persetujuan mengambil sesuatu dari harta yang berbentuk al-ain (barang harta yang
barangnya berbentuk konkrit) seperti harta tidak bergerak contohnya tanah dan tempat
tinggal, juga seperti binatang dan barang komoditi, atau dalam bentuk kemanfaatan barang
atau kemanfaatan tenaga dan keahlian seseorang. Kejelasan dan penentuan dengan waktu
(penggunaan dan pemanfaatan suatu barang) atau pekerjaan (kemanfaatan seseorang berupa



tenaga dan keahlian melakukan suatu pekerjaan) merupakan syarat dari kemanfaatan tersebut.
Selanjutnya, kemanfaatan tersebut juga dihitung ke dalam utang yang ada (Az-Zuhaili, 2017),
p.107). Rukun gadai menurut ulama Malikiyyah yaitu:

1)

2)
3)

Bagian yang bertransaksi. Dalam hal ini yakni pihak yang berutang serta pihak
yang berpiutang.

Bagian yang ditransaksikan, yakni barang dan pinjaman.

Shighat (redaksi) ijab kabul.

Ulama Maliki membagi syarat ar- rahn menjadi empat bagian, yaitu:

1)

2)

3)

4)

Berkaitan dengan pelaku (pihak penggadai dan pihak penerima gadai). Tamyiz
merupakan syarat bagi keabsahan gadai. Anak yang sudah tamyiz serta orang
yang safih (tidak mampu mengatur uang) hukum gadainya sah. Namun, tidak
mesti jadi, kecuali dengan mendapatkan persetujuan dari wali.

Berkenaan dengan barang yang dijadikan jaminan. Barang yang sah dijual, juga
sah ketika digadaikan. Benda najis meskipun telah disamak seperti kulit
bangkai tidak sah untuk digadaikan. Selanjutnya, tidak sah pula menggadaikan
babi, anjing, ataupun arak. Hal ini dikarenakan tidak dibolehkan untuk
menjualnya. Baik ia merupakan kepunyaan seorang muslim lalu digadaikan
kepada Kkafir dzimmi, maupun ia milik kafir dzimmi serta digadaikan kepada
muslim, tetap tidak dibolehkan. Dari ketetapan jual beli, ada hal yang
dikecualikan untuk gadai, yakni tidak semua hal yang dilarang dalam jual beli,
dilarang pula dalam gadai. Menjual sesuatu yang mengandung unsur penipuan
misalnya buah yang masih belum ada ataupun janin dalam perut induknya yang
memiliki kemungkinan ada serta tidak ada tidaklah sah. Namun, hal tersebut
jika dalam akad gadai, maka hukumnya sah. Apabila peluang penipuannya
besar, seperti buah yang belum muncul ataupun janin dalam perut, maka
muncul perbedaan pemahaman. Ada yang melarang gadai terhadap hal tersebut
serta ada pula yang mengatakan dibolehkan meskipun ditunda untuk beberapa
lama . Apabila kemungkinan penipuannya tidak besar, misalnya buah yang
dijadikan agunan baru muncul ataupun belum layak dipetik, maka tidak ada
perbedaan paham mengenai dibolehkan gadai terhadapnya. Jika buah yang
digadaikan dalam kondisi itu, maka ia harus ditunda hingga layak untuk dipetik
(Al-Juzairi, 2015, p.535-537).

Berkaitan dengan marhun bih yakni pinjaman dalam akad gadai. Hukum gadai
sah ketika menjaminkan sesuatu kepada seseorang sebagai imbalan atas
perjanjiannya dalam memberi utang. Sebagai contoh, “Ambillah ini sebagai
gadai untuk engkau sebagai imbalan engkau mengutangi saya”, atau “Sebagai
imbalan apa yang engkau jual untuk saya”. Gadai disini sah dan wajib
dilaksanakan. Hal ini dikarenakan adanya pinjaman sebelum transaksi gadai
bukan merupakan ketentuan bagi keabsahan gadai. Kepastian dalam
implementasinya tidak dilanjutkan melainkan jika di masa yang akan datang
penjualan ataupun pinjaman tersebut terjadi.

Bertalian dengan akad. Suatu syarat yang disebutkan akan menghilangkan
tuntunan akad. Misalnya, bahwa barang dijual ketika pemilik tidak bisa
melunasi pinjamannya. Apabila yang menggadaikan mensyaratkan untuk tidak
dipindahtangankan demi pelunasan pinjamannya, hal ini merupakan syarat
yang menyelisihi tuntunan akad gadai. Dengan demikian, akad gadai menjadi
batal (Al-Juzairi, 2015).

Ulama Malikiyyah mempunyai pandangan bahwa tidak dibolehkan bagi ar-rahin
mengambil kemanfaatan yang ada pada al-marhun. Selanjutnya, juga ditetapkan bahwa
apabila al-murtahin memberikan izinnya kepada ar-rahin untuk mengambil manfaat al-



marhun akan mengakibatkan akad ar-rahn batal. Walaupun akhirnya ar-rahin tidak benar-
benar mengambil kemanfaatannya tersebut. Hal ini dikarenakan, izin yang diberikan oleh al-
murtahin kepada ar-rahin untuk mengambil manfaat al-marhun diibaratkan terlepasnya hak
al-murtahin terhadap al-marhun tersebut. Akan tetapi, ar-rahin diperbolehkan untuk
menjadikan al-murtahin sebagai wakilnya dalam memanfaatkan al-marhun untuk dirinya (ar-
rahin), agar berbagai kemanfaatan yang ada pada al-marhun tidak menjadi sia-sia. Hal ini
disebabkan oleh berbagai kemanfaatan yang ada pada al-marhun merupakan milik ar-rahin.

Sebagian ulama Malikiyyah mengungkapkan bahwa dalam hal ini jika kemanfaatan
yang ada pada al-marhun pada akhirnya disia-siakan oleh al-murtahin, contohnya apabila al-
marhun merupakan sebuah tempat tinggal, kemudian ia menutupnya, maka selama penyia-
nyiaan tersebut ia menanggung denda biaya sewa standar. Hal ini dikarenakan, penyia-nyiaan
yang dilakukan tersebut merugikan ar-rahin. Akan tetapi, sebagian yang lain berpendapat
bahwa al-murtahin tidak menanggung denda, karena ia memang tidak memiliki kewajiban
dalam memanfaatkan al-marhun untuk kepentingan ar-rahin. Sedangkan, sebagian ulama
yang lain berpendapat bahwa dalam perkara ini al-murtahin menanggung denda kecuali
apabila ar-rahin mengetahui bahwa dirinya diperbolehkan untuk memanfaatkan al-marhun
dengan cara seperti diatas, namun ia tidak mengingkari penyia-nyiaan yang dilakukan oleh
al-murtahin tersebut (Az-Zuhaili, 2011, p. 191)

2. Pemikiran Mazhab Hambali Terhadap Konsep Gadai

Ulama Hanabilah memberikan definisi ar-rahn sebagai berikut, menjadikan harta
sebagai jaminan utang. Ketika pihak yang memiliki utang tidak mampu dalam melunasinya,
maka harga dari hasil penjualan harta yang dijadikan jaminan utang tersebut digunakan
untuk melunasi utang yang ada (Az-Zuhaili,, 2011, p. 108). Ada empat macam rukun gadai
menurut Ulama Hanabilah, yaitu:

1) Shigat (ijab dan gobul)

2) ‘Aagid (pihak yang mengadakan akad)

3) Marhun (barang yang digadaikan)

4) Marhun bih (tanggungan utang yang dijamin dengan barang gadaian).

Ulama Hanabilah berpendapat bahwa gadai memiliki dua syarat yaitu syarat tetap
gadai dan syarat sah gadai. Syarat tetapnya adalah gadai hendaklah barang gadainya diterima
di tangan. Apabila pihak penerima telah menerima barang gadainya di tangan, berarti gadai
itu dinyatakan tetap serta tidak dibolehkan untuk ditarik kembali. Sebelum barang gadainya
diterima di tangan, belum dapat disebut tetap serta boleh untuk ditransaksikan sesuai yang
dikehendaki. Bahkan, ia boleh menggadaikannya kepada orang lain dan ini berarti
pembatalan terhadap transaksi gadai pertama, sekalipun pihak penggadai telah mengizinkan
pihak penerima untuk mengambil barang gadainya tetapi belum diambil, maka dalam hal ini
pihak penggadai diperbolehkan mentransaksikan barangnya dengan orang lain. Demikian
juga pihak penerima tidak ada keharusan secara mutlak untuk menerimanya, ia diperbolehkan
untuk mengurungkan kapan saja. Hal ini dikarenakan, dirinyalah yang dapat
mempertimbangkan manfaat barang gadai tersebut untuk mengamankan piutangnya ada (Az-
Zuhaili,, 2011, p. 139).

Syarat sah gadai (rahn), yaitu:

1) Berkenaan dengan akad, yaitu akad tidak berhubungan dengan syarat-syarat

tertentu.

2) Berkenaan dengan pemberi dan penerima gadai. Orang yang memiliki gangguan

jiwa, orang yang bangkrut, ataupun kurang akalnya hukum gadainya tidak sah.

3) Berkaitan dengan marhun (barang ar-rahn). Ada beberapa hal, diantaranya:

a. Marhun (barang) merupakan kepemilikan dari pihak penggadai, baik zatnya
maupun kemanfaatan yang ada padanya. Hukum gadainya sah ketika menyewa



sesuatu dari seseorang dengan maksud digadaikan sebagai imbalan atas
pinjamannya, ataupun menggadaikan sesuatu barang yang dipinjam dari
seseorang.

b. Barang yang digadaikan wajib berwujud barang. Maka dari itu, barang yang sah
ketika ditransaksikan, sah pula untuk digadaikan. Hukum gadai tidak sah
apabila merupakan dalam bentuk kemanfaatan ataupun jasa. Seperti halnya
tidak sah menggadaikan barang yang najis dan hal yang lainnya.

c. Berkaitan dengan hal yang menjadi sebab dari akad gadai, yaitu sebab gadai
dan setiap utang yang wajib (Al-Juzairi, 2015, p.552).

Ulama Hanabilah berpendapat bahwa tidak diperbolehkan bagi ar-rahin dalam
mengambil manfaat al-marhun melainkan dengan izin atau dengan persetujuan dari al-
murtahin. Maka dari itu, ar-rahin tidak diperbolehkan untuk memakai al-marhun,
menempatinya ataupun menungganginya. Manfaat-manfaat yang ada pada al-marhun tidak
diambil serta dibiarkan, apabila ar-rahin dan al-murtahin tidak bisa bersepakat atas
diizinkannya ar-rahin untuk memanfaatkan al-marhun. Sama halnya apabila yang
digadaikan adalah sebuah tempat tinggal, maka tempat tinggal tersebut harus ditutup hingga
dilunasi. Hal ini disebabkan, al-marhun merupakan sesuatu yang ditahan. Dengan demikian,
pemilik terhadap al-marhun tersebut tidak diperbolehkan untuk mengambil manfaatnya.
Pandangan ini juga dilandaskankan pada kaedah bahwa segala kemanfaatan, perkembangan
serta hal-hal yang didatangkan oleh al-marhun juga ikut tergadai dengan al-marhun tersebut
(Az-Zuhaili, 2011, p.196).

3. Penerapan Gadai di Masyarakat

Gadai merupakan perjanjian dimana pihak yang memerlukan pinjaman menggadaikan
barang/hartanya ke pihak yang memberikan pinjaman. Gadai merupakan transaksi yang
seringkali dilakukan oleh masyarakat sekitar untuk kebutuhannya. Salah satu contohnya
adalah masyarakat di Desa Samallangi Kabupaten Sidrap, dengan menjadikan sawah sebagai
barang gadai (marhun). Pelaksanaan akad gadai tersebut sesuai dengan syariat Islam, baik itu
rukun maupun syaratnya. Hal ini dapat dilihat dari rukun gadai yang meliputi pihak-pihak
yang berakad (ar-rahin dan al-murtahin), barang gadai (marhun), ijab gabul (sighat), serta
utang (marhun bih). Begitu juga dengan syarat gadai. Salah satu syarat gadai menurut
mazhab Hambali adalah hendaklah barang gadainya diterima di tangan penerima gadai.
Masyarakat Desa Samallangi menerima barang gadai ditandai dengan surat tanda
pelaksanaan akad gadai yang ditandatangani oleh kedua belah pihak. Akan tetapi, yang
menjadi perbedaan adalah mengenai pemanfaatan barang gadai (marhun).

Pelaksanaan gadai oleh masyarakat Samallangi, marhun tersebut bisa diambil
manfaatnya oleh pihak yang melangsungkan akad. Dalam hal ini ketika sawah yang menjadi
barang gadai (marhun bih), maka dibuatlah kesepakatan mengenai sawah tersebut. Pihak
pemegang gadai (al-murtahin), selain menahan marhun juga berhak untuk mendapatkan hasil
sampai misalnya 4 kali panen. Namun, jika pihak penggadai (ar-rahin) belum menyelesaikan
pinjamannya, maka pihak pemegang gadai (al-murtahin), akan tetap menerima hasil panen
sesuai kesepakatan sampai piutangnya tersebut dilunasi. Dalam hal ini, sampai batas waktu
yang tidak ditentukan. Sehingga, apabila piutangnya tersebut dilunasi, maka sawah yang
menjadi barang gadai akan dikembalikan kepada pihak penggadai (ar-rahin).

Pernyataan diatas jelas bahwa pihak pemegang gadai (al-murtahin) disini sangatlah
diuntungkan. Berbanding terbalik dengan pihak penggadai (ar-rahin). Akan tetapi, hal ini
tetap dilakukan karena dianggap sudah biasa oleh masyarakat Desa Samallangi. Hal ini tidak
sesuai dengan syariat Islam. Mayoritas ulama sepakat bahwa pemegang gadai (al-murtahin)
tidak boleh memanfaatkan barang gadai (marhun) apabila gadai dalam bentuk pinjaman



utang, meskipun penggadai (ar-rahin) memberikan izinnya atas hal tersebut, sebab ini
termasuk pada hutang yang dapat menarik manfaat.

Pelaksanaan gadai oleh masyarakat Samallangi diatas tidak sesuai dengan pemikiran
mazhab Maliki, dalam hal ini mengenai pemanfaatan barang gadai (marhun), baik itu oleh
pihak penggadai (ar-rahin) maupun pihak pemegang gadai (al-murtahin). Sedangkan, dari
pendapat mazhab Hambali, pemanfaatan barang gadai (marhun) oleh penggadai (ar-rahin)
dibolehkan asal dengan izin atau persetujuan pemegang gadai (al-murtahin). Maka, hal ini
memiliki kesamaan dengan pelaksanaan gadai oleh masyarakat Samallangi. Adapun
pemanfaatan yang dilakukan oleh pemegang gadai (al-murtahin) tidak diperbolehkan jika
merupakan pinjaman gardh. Sedangkan, pelaksanaan gadai pada kasus diatas merupakan
pinjaman gardh. Bukan berdasarkan atas pinjaman yang terjadi karena jual beli atau sewa.

SIMPULAN

Simpulan artikel ini ada tiga argumen utama. Pertama, ulama Malikiyyah
mendefinisikan ar-rahn seperti sesuatu yang diambil dari pemiliknya untuk dijadikan
watsitgah utang yang laazim. Rukun gadai itu menjadi empat bagian, yaitu ar-rahin dan al-
murtahin, barang yang digadaikan, hutang yang karenanya diadakan gadai, dan bagian yang
berkaitan dengan akad. Ulama Maliki membagi syarat rahn menjadi empat bagian, yaitu
syarat yang berhubungan dengan kedua belah pihak yang berakad, syarat yang berhubungan
dengan utang, syarat yang berhubungan dengan barang rahn, serta syarat yang berhubungan
dengan akad. Kedua, ulama Hanabilah mendefinisikan ar-rahn sebagai harta yang dijadikan
sebagai watsiigah utang yang ketika pihak yang menanggung utang tidak bisa melunasinya,
maka utang tersebut dibayar menggunakan harga hasil penjualan harta yang dijadikan
watsiigah tersebut. Rukun gadai ada empat, yaitu shigat, ‘aagid, marhun, dan marhun bih.
Adapun syarat gadai ada dua yaitu syarat tetap dan syarat sah. Ketiga, penerapan akad gadai
di masyarakat, contohnya pada Desa Samallangi, rukun serta syaratnya telah sesuai. Akan
tetapi, hanya pada pengambilan manfaatnya saja yang tidak relevan dengan pemikiran
mazhab Maliki dan Hambali.

REFERENSI

Asiyah, Nur, dan Abdul Ghofur, ‘Kontribusi Metode Maslahah Mursalah Imam Malik
terhadap Pengembagan Hukum Ekonomi Syari’ah Kontemporer’, Al-Ahkam, 27.1
(2017).

Al-Jaziri, Abdurrahman. (2001). Figih Empat Madzhab Bagian Muamalat 11, Bandung: Darul
Ulum Press.

Al-Juzairi, Syaikh Abdurrahman. (2015). Fikih Empat Mazhab Jilid 3, Jakarta Timur:
Pustaka Al-Kautsar.

Az-Zuhaili, Wahbah. (2011). Figih Islam Wa Adillatuhu Jilid 1, Terj. Abdul Hayyie, et al.,

eds., Jakarta: Gema Insani Press.

Bagi, Muhammad Fuad Abdul. (2003). Al-Lu’lu wal Marjan, terj. H. Salim Babhreisy.

Surabaya: PT. Bina limu.
Erwanto, Dian. (2020). Tiga Permata Agama Kajian Ushul dan Furu Surat Al-Fatihah Edisi
Terbaru, Yogyakarta: Deepublish.

Ghazali, Abdul Rahman, et al., eds. (2010). Figih Muamalat. Jakarta: Kencana.
Hasan, M. Ali. (1998). Perbandingan Mazhab, Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Harahap, Nursapia, ‘Penelitian Kepustakaan’, Igra’, 08.01 (2014).
Hasibuan, Dewi Kumalasari, dan Pani Akhiruddin Siregar. ‘Konsep Gadai Syariah menurut
Syafi’i Antonio’, Penelitian Medan Agama 11, no.l (2020Harun. (2017). Figih



Muamalah, Surakarta: Muhammadiyah University Press.

Heru, Wahyudi. (2012). Figh Ekonomi, Lampung: Lembaga Penelitian Universitas Lampung.

Jauhari, Wildan. (2018). Biografi Imam Ahmad bin Hanbal, Jakarta Selatan: Rumah Figih
Publishing.

Khosyi’ah, Siah. (2014). Figh Muamalah Perbandingan, Bandung: Pustaka Setia.

Listuti, Rolita. 2017. “Pemanfaatan Barang Gadai dalam Meningkatkan Perekonomian
Masyarakat Desa Lubuk Jale Kecamatan Kerkap Kabupaten Bengkulu Utara ditinjau
dari Ekonomi Islam”. Skripsi Sarjana; Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam:
Bengkulu.

Mahmudi. ‘Pemikiran Ulama Hanafiyah tentang Pemanfaatan Barang Gadai’, Maliyah, 03.01
(2013).

Manahaar, Pamonaran, ‘Implementasi Gadai Syariah (Rahn) untuk Menunjang Perekonomian
Masyarakat di Indonesia’, Dialogia Luridica, 10.2 (2019).

Marzuki, ‘Ahmad Bin Hanbal (Pemikiran Fikih dan Ushul Fikihnya)’, Hunafah, 2.2 (2005).

Mugniyah, Muhammad Jawad. (2004). Figh Lima Mazhab: Ja fari, Hanafi, Maliki, Syafi’i
Hambali, Jakarta: Lentera.

Mulazid, Ade Sofyan. (2016). Kedudukan Sistem Pegadaian Syariah, Jakarta: Prenamedia
Group.

Sabig, Sayyid. (2009). Fikih Sunnah 5, Terj. Abdurrahim dan Masrukhin, Jakarta: Cakrawala
Publishing.

Sutedi, Adrian. (2011). Hukum Gadai Syariah, Bandung: Alfabeta, 2011.

Tim Redaksi Kamus Bahasa Indonesia. 2008. Kamus Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat
Bahasa.

Turmudi, Muhammad, ‘Operasional Gadai dalam Sistem Hukum Ekonomi Islam’, Al-‘4dl,
9,1 (2016).

Zed, Mestika (2008). Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Ana, A. K., & Shofa, A. R. (2023). The Role of Social Media in Increasing the Relevation

and Accessibility of Dakwah: Challenges and Strategies of Dakwah. Jurnal Kajian
Manajemen Dakwah, 5(1), 41-50.

Anwar, W. A., Abdillah, F., & Patampari, A. S. (2022). Fatwah study of Indonesian ulema
council and Saudi Ulama on IVF embryos (Comparative analysis). Jurnal Marital: Kajian
Hukum Keluarga Islam, 1(1), 21-36.

Arif, H. (2023). Exploring Strategy In Teaching Vocabulary (Qualitative Case Study Of
Member Quarantine And TOT Program of Libam IAIN Parepare). Al-Iftah: Journal of
Islamic studies and society, 4(1), 21-34.

Azis, S. A., Herdah, H., & Jufri, M. (2016). Implementasi Model Pembelajaran Kooperatif
Mahasiswa Program Studi Bahasa Arab STAIN Parepare (Studi Pengembangan
Pembelajaran Mata Kuliah Serumpun). KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial dan
Keagamaan, 9(1), 81-102.

Asiza, N., Yusuf, M., Rahman, A., Irwan, M., Patmawati, P., & Ramadani, F. (2023).
Enhancing Speaking Proficiency through Self-Discovery: Utilizing Johari Window
Techniques in Student Learning. Voices of English Language Education Society, 7(3), 753-
764.



Basri, R., Saidah, S., & Suhartina, S. (2022). The Analysis of an Islamic Family Law to
Saginah Family of Expatriate Husband. Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 1(1),
1-11.

Dewi, D. 1. (2023). Teachers’ Perception Toward the Use of Zoom for English Learning at
Junior High School of Tellu Limpoe Sidrap. Al-Iftah: Journal of Islamic studies and
society, 4(1), 1-9.

Efendy, R., Pratiwi, D., Rama, B., Saprin, S., & Herdah, H. (2023, September). Digital
transformation and policy anomalies in Islamic online education: a policy study on the use of
online applications at the Islamic education department of IAIN Parepare. In The 1st
International Conference on Science and Islamic Studies (ICOSIS-2023).

Efendy, R., Rahman, A., & Karim, A. R. (2023). Scientific Transformation of Islamic
Boarding Schools through Role of Alums the Islamic Education Study Program. Al-Hayat:
Journal of Islamic Education, 7(2), 355-369.

Ihsan, M., & Suhartina, S. (2024). Peningkatan Kemampuan Menendang dan Menahan Bola
dengan Model Active Learning Kombinasi Small Sided Game. Sipakainge: Inovasi
Penelitian, Karya llmiah, dan Pengembangan (Islamic Science), 2(2), 26-35.

Irwan, M. (2021). Perkampungan Bahasa Arab dalam Mendukung Pembelajaran Mahasiswa
di IAIN Parepare. Jurnal limiah Mandala Education, 7(1).

Fajuddin, F. N. (2022). Buginese Tradition “Massolo” in Soreang District, Parepare (Study of
Islamic Law). Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 1(1), 12-20

Fazira, R. M. (2023). Efektifitas Metode Mumtaz Dalam Memahami Kaidah Nahwu Pada
Pembelajaran Bahasa Arab. Dualiy: Dirasah Al Lughah Al Arabiyah, 1(1), 1-9.

Fitra, N. (2023). Perbandingan Hasil Belajar Maharah Al-Kalam Mahasiswa Program Studi
Pendidikan Bahasa Arab yang Mengikuti dan Tidak Mengikuti Pembelajaran Bahasa Arab
LIBAM. Dualiy: Dirasah Al Lughah Al Arabiyah, 1(1), 10-22.

Hajra, S., Muliati, M., & Rahmawati, R. (2022). Mappatinro Manu’Tradition on Aqigah
Process in Pinrang (An Analysis of Islamic Law). Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga
Islam, 1(2), 140-153.

Halifah, S. (2020). Pentingnya Bermain Peran Dalam Proses Pembelajaran Anak. JISIP
(Jurnal llmu Sosial Dan Pendidikan), 4(3).

Hilmiyah, M. H., Masyhur, Z., Arif, F. M., & Fitriana, A. D. (2024). Pernikahan Beda Agama
pada Pemberitaan di Portal Berita Online (Studi pada Detik. com, Republika. co dan Kompas.
com). KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 17(1), 67-85.

Kartini, P. A. (2023). Tantangan Guru Bahasa Arab Dalam Mengimplementasikan
Kurikulum Merdeka. Dualiy: Dirasah Al Lughah Al Arabiyah, 1(1), 23-27.

Khaerati, N. (2023). The Relationship Between Listening Skills and Arabic Writing
Skills. Al-1ftah: Journal of Islamic studies and society, 4(1), 45-62.

Ibrahim, A. (2024). Social Practice And The Meaning Of The Erang-Erang Tradition In The
Context Of Bugis Community Weddings From The Perspective Of Maslahah. Jurnal
Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 2(2), 131-148.



Jannah, R. (2022). Kata serapan bahasa Arab dalam bahasa Indonesia: Pendekatan
leksikografi. Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan Islam, 20(1), 123-132.

Jannah, R., & Yaumi, M. (2023). Utilization of Learning Space as a Learning Resource
Center. Al-Iftah: Journal of Islamic studies and society, 4(1), 63-77.

Jannah, R., Herdah, H., & Susilawati, S. (2024). ARABIC MATERIAL DEVELOPMENT
DESIGN BASED ON LOCAL WISDOM MATERIAL IN IAIN PAREPARE. JURNAL
EDUCATION AND DEVELOPMENT, 12(2), 6-9.

Jumiati, J., Basri, R., Soemena, M. Y., & Naharuddin, S. R. (2024). The Lifestyle of Wives
and the Harmony of Samawa Families in Bilalangnge Village: A Review from the
Perspective of Islamic Law. Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 2(2), 92-104.

Kaharuddin, K. (2016). Detecting Errors in English Made by Intermediate Indonesian
Learners of English in English Department Students of STAIN Parepare. KURIOSITAS:
Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 9(1), 1-19.

Khairul, M., Jafar, M., & Isa, M. J. H. (2022). Dispentation of Underage Marriage in Islamic
Societies in Parepare City (Case Study at parepare Class 1B Religious Court 2022). Jurnal
Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 1(2), 118-126.

Magfirah, N., Saleh, M., & Zulfah, Z. (2022). Analysis of Student Satisfaction Level of
Library Services. Jurnal Kajian Manajemen Dakwah, 4(2), 82-91.

Mahsyar, A. D. H., Tike, A., & Tajibu, K. (2023). Concept of Organizational Information in
Reducing Uncertain Information (Hoax). Jurnal Kajian Manajemen Dakwah, 5(1), 22-30.

Megawati, M., Basri, R., Suhartina, S., & Muchsin, A. (2022). The Phenomenon of Silariang
in Legal Sociology Review. Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 1(2), 87-98.

Mustakim, A., Halik, A., Akib, M., Saleh, M., Kaharuddin, K., & Ismail, I. H. (2024).
Korelasi Penggunaan Media Pembelajaran Canva Terhadap Motivasi Belajar Peserta
Didik. Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia, 4(3), 898-908.

Nia, H. (2023). Analysis of Maslahah Mursalah in the Implementation of Tetanus Toxoid
Immunization as a Marriage Requirement (A Study in the Pitu Riase Sub-district, Sidrap
Regency). Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 2(1), 58-75

Ningsih, E. W. N. E. W. (2021). Pemberdayaan Pengurus Masjid Dalam Me-Manage Jamaah
Pada Masjid Al-lrsyad Ujung Baru Kota Parepare. Jurnal Kajian Manajemen Dakwah, 3(2),
53-63.

Rendi, R., Qadaruddin, M., & Islam, N. (2021). Da'i Da'wah Methods in Developing Youth
Religious Activities in Tangru Village, Malua District, Enrekang Regency. Jurnal Kajian
Manajemen Dakwah, 3(2), 64-75.

Rosdiana, R., Budiman, B., & Aris, A. (2022). Mabolo Kuburu Tradition for Newlyweds in
Islamic Family Law Perspective. Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga Islam, 1(2), 127-
139.

Saepudin, S., Pabbajah, M. T. H., & Pabbajah, M. (2024). Unleashing the Power of Reading:
Effective Strategies for Non-Native Arabic Language Learners. Alsinatuna, 9(2), 109-130.



Safitri, J., Fasira, E., Ayub, M., Dafid, D., Fitriana, A. D., & Hayat, N. (2022). The
Effectiveness of Social Media Facebook IAIN Parepare in Providing Information to
Prospective New Students at Sman 3 Parepare. Palakka: Media and Islamic Communication,
3(1), 49-62.

Santri, F. (2023). Reading Test Construction of Efl Teachers In Islamic Senior High
Schools. Al-Iftah: Journal of Islamic studies and society, 4(1), 10-20.

Sarna, S., & Aisiyiah, W. (2023). Status Perkawinan Beda Agama Tinjaun Magasit Al-
Syariah (Studi Putusan 916/Pdt. P/2022/PN. Sby.). Jurnal Marital: Kajian Hukum Keluarga
Islam, 30-40.

Suhartina, S., & Hasnani, H. (2022). PANTANGAN MASYARAKAT KONJO DALAM
PERSPEKTIF GENDER. Kafaah: Journal of Gender Studies, 12(2), 162-173.

Subhartina, S., & Salam, S. (2023, November). Penerapan Joyfull Learning dalam
Pembelajaran Bahasa. In Proceeding: International Conference on Islamic Studies,
Education and Civilization (ICONIS) (Vol. 1, No. 2, pp. 321-328).

Suhartina, S., Halifah, S., & Frazila, A. F. (2024). Pengembangan Cerita Bergambar Berbasis
Pendidikan ~ Karakter —untuk  Pembelajaran Bahasa Indonesia di  Madrasah
Ibtidayyah. DEIKTIS: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 4(2), 142-152.

Suhartina, S. (2023). Linguistic Analysis: Representation of Women in the Discourse of
Presidential and Vice-Presidential Candidates in Political News. KURIOSITAS: Media
Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 16(2), 183-199.

Sunuwati, S. (2024). Efektivitas Suscatin Terhadap Keharmonisan Keluarga Pada Kantor
Urusan Agama Kecamatan Tubo Sendana (Studi Kasus Pasangan Di Bawah Umur Tahun
2020-2022). Sipakainge: Inovasi Penelitian, Karya llmiah, dan Pengembangan (Islamic
Science), 2(2), 43-53.

Suwoto, N. S., & Zen, M. (2023). Optimizing Da'wah Management Through Social Media in
the Millennial Era at BMT Bina Ummah. Jurnal Kajian Manajemen Dakwah, 5(1), 31-40.



