
 

 

 

 

 

 

@2025 The Author(s). Published by State Islamic University of Parepare. This article is an open access article distributed 

under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC-BY) 4.0 license 

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

Page 74 of 84 

           Volume 3  No 2 Mei , 2025               ISSN : 2986-4682           

 

Integrasi Nilai-Nilai Adat Gayo dalam Praktek Ekonomi Syariah 

Wali Ara1, Taufiq2, Malahayatie3 

1Wali Ara, Institut Agama Islam Negeri Lhokseumawe, Lhokseumawe Indonesia 
2Taufiq, Institut Agama Islam Negeri Lhokseumawe, Lhokseumawe Indonesia  

3Malahayatie, Institut Agama Islam Negeri Lhokseumawe, Lhokseumawe Indonesia  

Corresponding Author: Wali Ara, E-mail: arawali08@gmail.com 

Submited: 18 Januari 2025 / Eccepted: 25 Mei 2025 / Published: 30 Mei 2025 

DOI : https://doi.org/ 10.35905/sosiologia.v3i2.12856 

ABSTRACT  

The Islamic Economic System integrates moral values with Islamic economic practices to create equitable social welfare, namely 

integrating the moral values of Gayo tribal customs in Banda Aceh. This research aims to analyze the economic practices of Gayo 

people in the integration of customs and Islamic economics. The research method uses literature study, namely collecting data 

and searching literature and documentation such as books, articles and relevant news and analyzing by adjusting relevant data.  

The results show that the economic practices of the Gayo community, such as the Alang Tulung Beret Berbantu tradition, reflect 

Islamic economic principles that emphasize justice, togetherness, and solidarity. This gotong royong system is not only a 

mechanism for distributing labor and production, but also strengthens social and moral values, without relying on conventional 

markets. Customary values such as order, setie, and semayang/gemasih are in line with Islamic principles such as trust, helping, 

and keeping contracts. In addition, Gayo economic activity is seen as part of worship, by instilling the values of intention for Allah 

(niyyah) and working as well as possible (ihsan). This tradition shows that local wisdom can strengthen Islamic business ethics and 

prevent people from harmful practices. Thus, Gayo's local culture-based economy has the potential to become a model economist. 

 

KEYWORDS 

Integration, Community, Economic System, Value, Gayo tribe 

ABSTRAK  

Sistem Ekonomi Islam mengintegrasikan nilai-nilai moral dengan praktik ekonomi Islam untuk menciptakan kesejahteraan sosial 

yang berkeadilan, yaitu mengintegrasikan nilai moral adat suku Gayo di Banda Aceh. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

praktek ekonomi masyarakat Gayo dalam integrasi adat dan ekonomi Islami. Metode penelitian menggunakan studi pustaka 

yaitu melakukan pengumpulan data dan penelusuran literature dan dokumentasi seperti buku, artikel dan berita-berita yang 

relevan serta melakukan analisis dengan melakukan penyesuaian data yang relevan.  Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

praktik ekonomi masyarakat Gayo, seperti tradisi Alang Tulung Beret Berbantu, mencerminkan prinsip-prinsip ekonomi Islam 

yang menekankan keadilan, kebersamaan, dan solidaritas. Sistem gotong royong ini tidak hanya menjadi mekanisme distribusi 

tenaga kerja dan hasil produksi, tetapi juga memperkuat nilai sosial dan moral, tanpa bergantung pada pasar konvensional. 

Nilai-nilai adat seperti tertib, setie, dan semayang/gemasih sejalan dengan prinsip Islam seperti amanah, tolong-menolong, dan 

menepati akad. Selain itu, aktivitas ekonomi masyarakat Gayo dipandang sebagai bagian dari ibadah, dengan menanamkan 

nilai niat karena Allah (niyyah) dan bekerja sebaik mungkin (ihsan). Tradisi ini menunjukkan bahwa kearifan lokal mampu 

memperkuat etika bisnis Islam dan menghindarkan masyarakat dari praktik merugikan. Dengan demikian, ekonomi berbasis 

budaya lokal Gayo berpotensi menjadi model ekonomi Islam yang berkelanjutan, adil, dan berbasis nilai spiritual. 

 

KATA KUNCI 
Integrasi, Masyarakat, Sistem Ekonomi, Nilai, Adat Gayo 

 

 

 

mailto:arawali08@gmail.com
https://doi.org/
https://doi.org/10.35905/sosiologia.v3i2.12856


 

Wali Ara, Taufiq, Malahayatie                                                                                                                            Volume 3, No 2, Mei, 2025 

 

Page 75 of 84 
 

1. PENDAHULUAN  

Ekonomi Islam adalah sistem ekonomi yang berlandaskan pada prinsip-prinsip ajaran Islam, dengan tujuan untuk 

menciptakan kesejahteraan umat manusia baik secara material maupun spiritual. Sistem ekonomi ini tidak hanya 

berfokus pada pencapaian kekayaan dan pertumbuhan ekonomi semata, tetapi juga menekankan nilai-nilai moral dan 

etika yang terkandung dalam ajaran agama. Peta konsep sistem ekonomi Islam, yang menggambarkan hubungan 

antara prinsip-prinsip ekonomi dan nilai-nilai moral, memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang 

bagaimana keduanya dapat diterapkan dalam praktik kehidupan sehari-hari, sehingga tercipta integrasi diantara 

keduanya. 

Integrasi sosial adalah proses dinamis yang memungkinkan individu dan kelompok dengan latar belakang sosial, 

budaya, dan ekonomi yang berbeda untuk hidup bersama secara harmonis dalam suatu tatanan masyarakat yang stabil. 

Proses ini terjadi melalui penyesuaian norma, nilai, dan perilaku yang diterima bersama sehingga tercipta kohesi sosial 

dan solidaritas. Integrasi tesebut terwujud dalam dinamika budaya dalam sistem ekonomi, misalnya Akhuwat 

Foundation, yang merupakan lembaga keuangan mikro terbesar di dunia yang menawarkan pinjaman tanpa bunga. 

Dengan memanfaatkan masjid dan tempat ibadah lainnya sebagai pusat distribusi dana, Akhuwat mengintegrasikan 

nilai-nilai lokal seperti solidaritas (ukhuwah) dan kepercayaan komunitas dalam praktik keuangan Islam. Model ini tidak 

hanya mengurangi biaya operasional, tetapi juga memperkuat rasa kebersamaan dan tanggung jawab sosial di antara 

anggota komunitas. Hingga saat ini, Akhuwat telah menyalurkan lebih dari PKR 200 miliar kepada lebih dari 4,5 juta 

keluarga, menunjukkan bagaimana integrasi budaya lokal dan prinsip syariah dapat menciptakan dampak ekonomi 

yang signifikan. 

Kasus lain proyek A4 Sheep Bank di Afghanistan, yang dijalankan oleh Mae Fah Luang Foundation, menggabungkan 

praktik budaya lokal dengan prinsip ekonomi Islam. Peternak lokal menerima pinjaman dalam bentuk domba, yang 

kemudian mereka kembalikan melalui keturunan domba tersebut. Model ini mencerminkan konsep qardhul hasan 

(pinjaman kebajikan) dalam Islam dan memanfaatkan tradisi lokal dalam peternakan untuk meningkatkan kesejahteraan 

ekonomi masyarakat. Semnetara di Desa Suka Makmur, Sulawesi Selatan, integrasi budaya lokal dan ekonomi Islam 

diwujudkan melalui pendirian Koperasi Syariah "Sipatuo Sipatokkong" yang memadukan semangat gotong royong dan 

musyawarah adat mapettuada dengan prinsip-prinsip syariah seperti akad mudharabah, qardhul hasan, serta 

pengelolaan zakat hasil panen. Koperasi ini hadir sebagai solusi atas jeratan utang rentenir yang selama ini membebani 

petani desa, dengan menawarkan pembiayaan tanpa bunga dan sistem pengambilan keputusan kolektif. Selain menjadi 

sarana ekonomi, koperasi ini juga berfungsi sebagai ruang edukasi keuangan syariah dan pelestarian budaya lokal, yang 

pada akhirnya meningkatkan kesejahteraan masyarakat sekaligus memperkuat identitas religius dan kultural desa. 

Fenomena ini relevan dengan integrasi nila adat dalam sistem ekonomi syariah di Provinsi Banda Aceh  yaitu suku 

Gayo yang memiliki pedoman hidup dalam bentuk nilai-nilai moral. Eksistensi suku Gayo sampai saat ini merupakan 

bukti konkret dari pengalaman nilai-nilai moral tersebut. Suku Gayo dalan perjalannya menggabungkan nilai-nilai 

keislaman dengan nlai-nilai adat Gayo yang merupakan jati diri mereka. Hal ini tercermin dari kalimat “Edet mumegeri 

Hukum” yang memiliki makna  Adat sebagai benteng Syari’at. Sehingga integrasi antara nilai moral adat Gayo dengan 

nilai-nilai ke-Islaman pada sistem ekonomi menarik untuk diteliti untuk lebih lanjut. 

Berdasarkan fenomena tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan dan menganalisis sistem ekonomi Islam 

dibangun di atas prinsip-prinsip fundamental seperti tauhid (ketauhidan kepada Allah), keadilan dalam distribusi 

kekayaan, larangan terhadap riba (bunga), kewajiban zakat sebagai mekanisme distribusi kekayaan, serta orientasi 

terhadap keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat. Nilai-nilai tersebut menekankan etika, tanggung jawab 

sosial, dan keberlanjutan dalam kegiatan ekonomi. Semntara dalam konteks masyarakat Gayo, nilai adat seperti genap 

mupakat (musyawarah untuk mufakat), amanat (menjaga kepercayaan), tertib (kepatuhan terhadap aturan), alang 

tulung beret bebantu (kerja sama dan gotong royong), gemasih (sikap welas asih), setie (loyalitas), dan bersikemelen 

(semangat bersaing yang sehat), turut memperkuat praktik ekonomi yang berbasis pada nilai-nilai keadilan dan 

kemaslahatan bersama. Nilai-nilai adat ini selaras dengan prinsip-prinsip ekonomi Islam dan menjadi fondasi budaya 

dalam membentuk tata kelola ekonomi yang beretika, inklusif, dan berorientasi pada kesejahteraan kolektif. 

 



 

Wali Ara, Taufiq, Malahayatie                                                                                                                            Volume 3, No 2, Mei, 2025 

 

Page 76 of 84 
 

2. KAJIAN PUSTAKA 

2.1. Integrasi Budaya dan Islam 

Integrasi budaya dan Islam merujuk pada proses penyatuan nilai-nilai budaya lokal dengan ajaran-ajaran Islam 

sehingga menghasilkan bentuk keberagamaan yang khas dan kontekstual. Dalam proses ini, Islam tidak hadir sebagai 

kekuatan yang menyingkirkan budaya lokal, melainkan bersinergi dengannya selama tidak bertentangan dengan 

prinsip tauhid dan syariah. Budaya dipandang sebagai produk historis masyarakat yang dapat menjadi media 

penyebaran ajaran agama. Oleh karena itu, integrasi budaya dan Islam menciptakan harmoni antara nilai transenden 

dan nilai lokal, yang memungkinkan keberlanjutan sosial dan kultural dalam masyarakat muslim. 

Integrasi budaya dan Islam merupakan proses dinamis yang melibatkan sinkronisasi nilai-nilai ajaran Islam dengan 

tradisi budaya lokal. Proses ini tidak hanya penting dalam memperkuat identitas keislaman masyarakat, tetapi juga 

sebagai upaya menjaga harmoni sosial dan keberlangsungan budaya yang telah ada sejak lama. Islam, sebagai agama 

yang dibawa ke berbagai wilayah dengan keragaman budaya, menuntut adanya penyesuaian tanpa kehilangan 

substansi ajarannya. Oleh sebab itu, integrasi ini memungkinkan ajaran Islam menjadi relevan dan mudah diterima 

dalam konteks sosial budaya yang berbeda-beda  

Landasan teoritis integrasi budaya dan Islam dapat ditemukan dalam teori akulturasi budaya, yang mengkaji 

bagaimana dua sistem budaya berinteraksi dan beradaptasi satu sama lain. Menurut John W. Berry bahwa akulturasi 

terdiri dari empat strategi, yaitu asimilasi, integrasi, segregasi, dan marginalisasi, dimana integrasi menjadi strategi yang 

paling ideal karena memungkinkan keberlangsungan kedua budaya secara harmonis.1 Dalam konteks Islam di 

Indonesia, misalnya, integrasi terlihat dari bagaimana praktik keagamaan mengadopsi tradisi lokal seperti tradisi gotong 

royong, upacara adat, dan bahasa daerah tanpa menghilangkan nilai-nilai Islam.2  

Selain teori akulturasi, teori fungsionalisme sosial dari Talcott Parsons juga memberikan landasan penting. Teori 

ini melihat budaya dan agama sebagai elemen-elemen yang berfungsi menjaga stabilitas dan keteraturan masyarakat. 

Dengan integrasi budaya dan Islam, masyarakat dapat mempertahankan kohesi sosial dan menghindari konflik yang 

mungkin muncul akibat perbedaan budaya atau penafsiran agama. Hal ini menegaskan bahwa integrasi bukan hanya 

soal penyesuaian, tetapi juga soal membangun solidaritas sosial yang berkelanjutan. 3 

Pendekatan hermeneutika dalam studi agama juga sangat relevan dalam memahami integrasi budaya dan Islam. 

Hermeneutika menekankan pentingnya penafsiran kontekstual terhadap teks-teks agama agar dapat diaplikasikan 

sesuai dengan kondisi masyarakat setempat. Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa ijtihad dan interpretasi yang 

kontekstual memungkinkan Islam untuk menyesuaikan diri dengan budaya lokal tanpa mengorbankan prinsip dasar 

agama. Oleh sebab itu, integrasi budaya dan Islam bukanlah sebuah pengingkaran terhadap agama, melainkan sebuah 

proses adaptasi yang memungkinkan Islam berkembang sesuai dengan perubahan sosial budaya.4  

Terakhir, prinsip-prinsip fiqh dan syariah memberikan dasar normatif bagi proses integrasi ini. Kaidah “Al-‘Urf 

Muhakkam” (adat kebiasaan yang berlaku selama tidak bertentangan dengan syariat) memungkinkan praktik budaya 

lokal yang tidak bertentangan dengan Islam tetap dipertahankan. Hal ini memungkinkan Islam bersifat fleksibel dan 

inklusif dalam berbagai konteks budaya. Penegasan ini penting agar integrasi budaya dan Islam tidak dianggap sebagai 

kompromi melainkan sebuah penguatan nilai-nilai keagamaan dalam bingkai budaya local.5 

 

 

 

 

                                                            
1J. W. Berry, ‘Immigration, Acculturation, and Adaptation’, Applied Psychology, 46.1 (1997), 

doi:https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x. 
2 J. D. Howell, ‘Muslims, Cultural Practice, and Religious Identity in Indonesia’, Journal of Asian Studies, 3.59 (2000), pp. 

681–710. 
3 N. Kamaruddin, M., Saad, A., & Hasan, ‘Cultural Integration and Religious Function in Muslim Society: Revisiting Talcott 

Parsons’ AGIL Model.’, Religions., 4.14 (2023), p. 501, doi:https://doi.org/10.3390/rel14040501. 
4 F. Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (University of Chicago Press, 1982). 
5N Alkaff, ‘Islam and Local Culture: Religious Adaptation in Contemporary Indonesian Society’, Journal of Islamic 

Civilization Studies, 2.18 (2024), pp. 112–30, doi:https://doi.org/10.3390/jics182112. 



 

Wali Ara, Taufiq, Malahayatie                                                                                                                            Volume 3, No 2, Mei, 2025 

 

Page 77 of 84 
 

2.2. Prinsip Dasar Ekonomi Islam  

 Sistem ekonomi Islam memiliki beberapa prinsip dasar yang membedakannya dengan sistem ekonomi 

konvensional. Prinsip-prinsip ini diambil dari sumber-sumber utama ajaran Islam, yakni Al-Qur’an dan Hadis, serta 

interpretasi para ulama dan pakar ekonomi Islam. Berikut adalah beberapa prinsip dasar ekonomi Islam yang menjadi 

landasan utama dalam peta konsep ekonomi Islam:  

a. Tauhid  

 Islam berlandaskan tauhid yang berpandangan bahwa prinsip dasar Islam adalah mengakui keesaan Allah SWT. 

Kewajiban utama setiap Muslim adalah mengakui keesaan Allah SWT dan menjalani hidup bersama-Nya sebagai 

prioritas utama. Tauhid adalah landasan kemanusiaan dan landasan kehidupan yang paling penting, serta memainkan 

peran penting dalam perekonomian Islam.6 

b. Keadilan  

 Allah, dalam keadaan Maha Mendengar dan Maha Melihat, mengawasi setiap perbuatan manusia. Oleh karena itu, 

dalam menjalankan aktivitas ekonomi, penting bagi setiap individu untuk menyelaraskan niat dan tindakan mereka 

dengan  prinsip-prinsip  keadilan  yang  ditetapkan  oleh  Allah.  Ini  mengarahkan  kita  pada  suatu  pengertian  bahwa 

keberhasilan  ekonomi  tidak  diukur  hanya  dari  segi  materi,  tetapi  juga  dari  bagaimana  keadilan  ditegakkan  

dalam praktiknya. Hukum memegang peranan yang krusial dalam kehidupan individu maupun dalam konteks 

masyarakat dan negara.  Setiap  individu  memiliki  tanggung  jawab  sosial  untuk  menegakkan  keadilan,  sementara  

penguasa  negara memiliki  kewajiban  yang sama. Mewujudkan  keadilan bagi seluruh rakyat  Indonesia  merupakan 

tujuan  utama  negara. Hal  ini  dinyatakan  dengan  jelas  dalam  pembukaan  UUD  1945  yang  ditulis  oleh  para  

pendiri  bangsa  Indonesia  yang memiliki prinsip keadilan dan kesadaran sosial.7  

c. Larangan Riba  

 Riba, atau bunga, dianggap sebagai praktik yang tidak adil dalam Islam, karena mengandung unsur eksploitasi. 

Oleh karena itu, transaksi yang mengandung riba diharamkan. Penerapan sistem pembiayaan yang bebas dari riba 

adalah salah satu aspek penting dalam ekonomi Islam. 8 

d. Zakat dan Wakaf  

 Dalam ekonomi Islam, zakat dan wakaf merupakan instrumen penting untuk redistribusi kekayaan. Zakat adalah 

kewajiban bagi setiap individu Muslim yang mampu untuk memberikan sebagian hartanya kepada yang membutuhkan, 

sementara wakaf adalah sumbangan yang digunakan untuk kepentingan umum, seperti pembangunan masjid, sekolah, 

atau rumah sakit. 9 

e. Keseimbangan Dunia dan Akhirat  

 Ekonomi Islam tidak hanya memfokuskan pada pencapaian kesejahteraan duniawi, tetapi juga mengarahkan 

individu untuk mencari keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat. setiap aktivitas ekonomi yang dilakukan 

harus memperhatikan dampaknya terhadap kehidupan spiritual dan moral rinsip  keseimbangan  juga  merupakan  nilai  

dasar  yang  dapat  mempengaruhi  berbagai  aspek  tingkah  laku ekonomi  seorang  muslim. Asas  keseimbangan  

dalam  ekonomi  terwujud  dalam  kesederhanaan,  hemat  danmenjauhi pemborosan serta tidak bakhil. 10 

 

 

2.3. Nilai Adat Suku Gayo  

                                                            
6 Mohamed Youssef, ‘Islamic Finance and Social Justice : A Policy Framework for Egypt ’ s Economic’, Ssrn, May 05, 20 

(2025), p. 14 Pages. 
7 Nurdiana Nurdiana, Rahmawati Muin, and Abdul Wahab, ‘Fundamental Principles of Islamic Economic System: Justice, 

Equity, and Moral Conduct’, Formosa Journal of Multidisciplinary Research, 4.6 (2025), pp. 2627–46, doi:10.55927/fjmr.v4i6.271. 
8 Shamil Shovkhalov, ‘Islamic Economic Principles and Their Contributions to Ecological Sustainability and Green Economy 

Development’, E3S Web of Conferences, 541 (2024), doi:10.1051/e3sconf/202454104009. 
9Media Indonesia, ‘Sistem Ekonomi Syariah Di Indonesia: Prinsip Dasar’, 2024 

<https://mediaindonesia.com/ekonomi/759570/sistem-ekonomi-syariah-di-indonesia-prinsip-dasar>. 
10 Melisa Tiran, ‘Islamic Economics: Principles and Applications in Contemporary Finance’, International Journal of Science 

and Society, 5.3 (2023), pp. 180–88, doi:10.54783/ijsoc.v5i3.735. 



 

Wali Ara, Taufiq, Malahayatie                                                                                                                            Volume 3, No 2, Mei, 2025 

 

Page 78 of 84 
 

 Suku Gayo merupakan suku yang mendiami beberapa wilayah di dataran tinggi Provinsi Aceh seperti Kabupaten 

Aceh Tengah, Kabupaten Bener Meriah, Kabupaten Gayo Lues dan sedikit pad wilayah Aceh Tamiang, Aceh Tenggara 

dan Aceh Timur. Adat istiadat Gayo merupakan salah satu kebudayaan yang sesuai dengan syariat, karena sistem nilai 

adat tersebut tidak bertentangan dengan nilai ajaran Islam serta terpadu dan berfungsi menunjang syariat. Pada 

dasarnya Islam datang ke Gayo tidak menghapus budaya yang ada akan tetapimen campurkan atau memadukannya 

dengan nuansa islami agar masyarakatnya mudah masuk dan memahami Islam.  

a. Sistem Kehidupan Masyarakat Gayo  

 Sistem kepemerintahan masyarakat gayo dipimpin oleh 4 unsur kepemerintahan yang disebut sebagai Sarak Opat, 

yakni suatu badan kekuasaan yang terdiri dari empat unsur yaiut Reje (Raja), Imem (Imam), Petue (Tetua), dan Rakyat 

(Rakyat). Fungsi dari Sarak Opat ntuk memelihara harkat dan martabat masyarakat yang mereka pimpin. Masingmasing 

fungsi dari empat unsur tersebut adalah reje (raja) berfungsi sebagai pemimpin umum yang menegakkan memelihara 

keadilan, Imem (imam) berfungsi sebagai mebimbing dan melaksanakan syari’at terutama yang hukumya fardhu dan 

sunat, petue (tetua) berfungsi sebagai evaluator keadaan rakyat dan rakyat (rakyat) berfugsi menyerap aspirasi 

masyarakat dan memusyawarahkan serta merumuskan pelaksanaannya .  

 Di sisi ekonomi, mayoritas masyarakat yang mendiami daerah pegunungan yang sangat subur dan sejuk ini 

berprofesi sebagai petani, khususnya petani kopi, sayur-mayur dan bersawah, juga sebagai peternak dan nelayan .  

Dengan demikian, maka kehidupan masyarakat Gayo tidak dapat dipisahkan dengan kegiatan perekonomian.  

b. Nilai-Nilai Moral Adat Gayo  

 Nilai-nilai penting dalam adat dan budaya masyarakat Gayo dikenal prinsip bahwa “Edet kuet muperala agama, 

rengang edet benasa nama, edet munukum bersifet ujud, ukum munukum berseifet kalam”. (Maksudnya adat berjalan 

dituntun oleh hukum agama. Adat tidak kuat binasa nama. Adat menghukum bersifat wujud. Hukum agama itu adalah 

pasti). “Edet mungenal, ukum mubeza”. (Adat mencari mana yang benar dan mana yang salah. Hukum membedakan 

mana yang benar dan mana yang salah). Jadi, Adat Gayo berfungsi untuk melaksanakan hukum berdasarkan kenyataan. 

Sedangkan hukum berdasarkan Firman Allah SWT., dan Rasul-Nya dalam Alquran dan hadis. Dalam suatu masyarakat 

lazimnya memiliki sistem nilai yang dapat dirinci menjadi; nilai adat-istiadat, budaya, nilai pengetahuan, nilai religi. 

Berikut adalah nilai-nilai adatistiadat Gayo .  

c. Mukemel (Harga Diri)  

 Masa lalu masyarakat Gayo telah merumuskan prinsip-prinsip adat yang terkenal dengan sebutan “kemalun ni edet” 

(pantangan adat). Nilai atau prinsip adat itu menyangkut “harga diri” (kemel = malu) yang harus dijaga, diamalkan, 

ditegakkan, dan dipertahankan oleh kelompok kerabat tertentu, kelompok satu rumah (sara umah), klen (belah), dan 

kelompok yang lebih besar lagi.  

d. Tertib (Tertib)  

 Antara tertib dan disiplin adalah erat sekali hubungannya. Bila tertib tidak dilakukan, sama halnya dengan centang 

perenang, semua kegiatan tidak terarah yang pada akhirnya mengalami kegagalan atau tidak berhasil. Karena itu, dalam 

tertib, mengandung nilai, gagasan, konsepsi, norma, hukum yang bersamaan.  

e.  Setie (Setia)  

 Setie (setia) adalah salah satu faktor yang sangat penting dalam hidup berkeluarga, bermasyarakat, berbangsa dan 

bernegara, termasuk diutamakan belah (klein) dan beragama. Tanpa setie jelas masyarakat, dan kelompok tidak akan  

mencapai hasil yang maksimal. Dalam pribahasa Gayo disebutkan bahwa: “Setie murip gemasih papa” artinya 

kesetiaan hidup karena kasih sayang, walaupun hidup itu merana. Kesetiaan yang dimotivasi oleh rasa kasih sayang, 

menyebabkan orang suka berkurban, baik fikiran, tenaga maupun harta dan jiwa, walaupun berakhir dengan kepapaan 

atau kemiskinan. Perasaan sosial bagi orang yang menghayati dan melaksanakan nilai ini amat tinggi, karena mereka 

menyadari bahwa manusia adalah makhluk sosial, tidak mungkin ia bisa hidup sendirian untuk meraih kesejahteraan 

dan kebahagian hidup di dunia. Mereka harus setia, seia dan sekata dalam mencapai satu tujuan hidup.  

f.  Semayang/Gemasih (Kasih sayang)    

 Dalam peribahasa masyarakat Gayo dinyatakan bahwa: “Kasih enti lanih, sayang enti lelang”. Artinya bila kasih 

janganlah terlambat, andaikan sayang jangan pula setengah hati, Dalam hakikat budaya Gayo kata semayang/gemasih 

(kasih sayang) (Aman Pinan, 1991) merupakan ciri khas yang perlu dipertahankan dan dilestarikan dalam membangun 



 

Wali Ara, Taufiq, Malahayatie                                                                                                                            Volume 3, No 2, Mei, 2025 

 

Page 79 of 84 
 

masyarakat Gayo yang lebih maju, sejahtera dan bermartabat. Realisasi dari pada semayang/gemasaih (kasih sayang) 

kepada orang lain tepat pada waktunya, adalah kasih sayang yang sejati dan abadi serta amat berguna bagi orang yang 

dikasihi, kendatipun tanda kasih dan sayang itu tidak begitu banyak dan mendalam. Namun pembuktian kasih sayang 

yang dilakukan pada waktunya adalah bentuk kasih sayang yang paling sempurna. Sebaliknya kasih sayang yang tidak 

tepat waktunya, sering mengakibatkan bencana, seperti terlalu memanjakan anak, membantu orang lain dalam jumlah 

yang sangat besar, tetapi dilakukan dengan sombong dan congkak, hal itu tidak dibenarkan dalam adat masyarakat 

Gayo, karena bertentangan dengan nilai adat Gayo itu sendiri.  

g. Mutentu (berdaya guna /kerja keras)  

 Mutentu adalah salah satu nilai yang amat penting dalam membangun masyarakat Gayo, karena mutentu adalah 

pedoman yang baik dan berguna bagi siapa saja. Mutentu dapat juga diartikan terkendali, sifat mutentu, lebih diarahkan 

pada setiap pribadi seseorang. Dalam masyarakat Gayo, jika ada sesorang remaja atau gadis yang mutentu sangat 

disenangi dan dihormati oleh masyarakat, dan lazimnya akan segera dipinang orang. Di samping itu, makna dari 

mutentu dalam adat masyarakat Gayo adalah rajin atau bekerja keras serta sangat rapi dalam melakukan atau 

mengerjakan sesuatu. Sebaliknya bagi orang yang tidak rajin, tidak giat bekerja keras (gere mutentu) tidak akan 

dihormati dan tidak disenangi oleh masyarakat, sehingga bagi orang-orang yang tidak memperdulikan nilai mutentu, 

maka akan menyebebkan nilai-nilai lain seperti yang telah dikemukan di atas, sangat sulit untuk dapat dia hayati dan 

diwujudkan dalam setiap prilakunya dalam kehidupan sehari-hari.  

 F. Amanah (Amanah)  

 Salah satu dari hakikat budaya Gayo adalah melaksanakan amanah, sebagaimana dalam pribahasa Gayo dinyatakan 

bahwa: “Kukur amat tergukke, akang amat terbekase, jema amat terlinge”. Maksudnya burung itu diketahui benar 

adalah burung balam, setelah didengar akan suaranya, rusa dapat dilihat sebagai bukti ialah bekas kakinya. Sedangkan 

orang baru dapat dipandang amanah apabila selalu terbukti keabsahan segala perkataannya, perbuatannya, tingkah 

lakunya. Sejalan perkataan dengan perbuatan. Bila umpamanya tidak sesuai perkataan dengan perbuatan, maka jelas 

orang ini tidak amanah. Dalam pri bahasa Gayo terkenal dengan istilah: “Nangka ipenangka, nangka ibaruli, kata ipekata, 

kata ilalui”. Maksudnya perkataannya selalu berbelit-belit, dan ia sendiri yang menodai perkataannya itu kembali, atau 

dengan kata lain, perkataan dengan perbuatannya tidak searah. Pada lazimnya pribahasa ini lebih menjurus pada 

mereka yang tergolong pemuka masyarakat yang tidak menjalankan amanah dengan baik. Hal ini tentu wajar-wajar 

saja, bila disebut pemuka, ulama, atau tokoh masyarakat mesti sama fungsi dan peranannya sebagai panutan 

masyarakat yang harus amanah, jujur dan bertanggungjawab.  

h. Genap Mupakat (Musyawarah)  

 Di samping nilai-nilai yang telah disebutkan di atas, maka nilai-nilai adat masyarakat Gayo yang disebut “Genap 

Mupakat” (musyawwarah) termasuk nilai yang amat penting dalam masyarakat Gayo. Sebab apa yang telah 

dimusyawarahkan dan telah diputuskan dalam musyarawarah, harus dipegang teguh dan dilaksanakan secara konsisten 

(istiqamah).  

i. Alang Tulung Berat Bebantu (Tolong menolong)  

 Dalam bahasa suku Gayo, ada istilah “Alang tulung, beret berbantu” mengandung prinsip melakukan kegiatan 

secara bergotong royong. Pengertian “alang” adalah rebah (tidur) “ku alangan mulo ku umah rinung so” (kutidurkan 

saja diriku ke kamar itu). Namun yang dimaksudkan alang dalam kajian ini, adalah apabila ada suatu pekerjaan yang 

sangat berat, maka pekerjaan itu harus dikerjakan secara bersama-sama, dan yang mempunyai pekerjaan tersebut harus 

menyerahkan (merebahkan) beban berat yang dipikulnya kepada keluarga, atau masyarakatnya, sehingga beban atau 

pekerjaannya yang berat tadi terasa sangat ringan, dan mudah karena telah dikerjakan secara bersama-sama atau 

gotong royong dan penuh rasa tanggungjawab serta konsisten. Makna bertolong- tolongan dalam masyarakat suku 

Gayo Indonesia ini adalah dalam hal yang positif, bukan negatif, yakni kebaikan dan takwa bukan dosa dan permusuhan.  

 Sedangkan pengertian “tulung” (tolong) adalah mengharapkan bantuan dari orang lain, apakah teman, keluarga, 

atau masyarakat, sehingga beban berat yang dipikulnya terasa ringan, misalnya “anak oya ne nge nguk kin tulung’. 

(anak itu sudah dapat meringankan beban). Muniro tulung (meminta bantuan). Jadi, kata “tulung” sinonim dengan 

bantuan, bahasa Gayonya disebut “bebantu”. Kata “beret” (berat). Makna berat dalam bahasa Gayo sangat beragam 

dan bervariasi. Dalam “Kamus Bahasa Gayo” dijelaskan bahwa “beret (berat): tulung (ki) orang yang sifatnya tidak lincah 



 

Wali Ara, Taufiq, Malahayatie                                                                                                                            Volume 3, No 2, Mei, 2025 

 

Page 80 of 84 
 

dan malasate, tidak sampai hati; anak turah kinringen ini ineama e (seorang anak harus menjadi penolong orang tuanya; 

reta —, barang berharga; si – ni mata (ki), orang yang disegani dan dihormati menurut ketentuan hukum adat/budaya 

masyarakat Gayo, (misalnya, adab seseorang terhadap mertuanya, dua orang bersaudara yang berlainan jenis kelamin); 

ton ni umahe tengah —, istrinya sedang hamil; — kerejene (ki), orang yang sukar berubah nasibnya (misalnya ada 

seorang perempuan yang tidak mau dipinang orang)”. Dengan demikian, “alang tulung berat bebantu” mengandung 

makna adalah, tolong menolong dalam melakukan pekerjaan yang berat. Mubantu (membantu); Wan nya-nya jarang 

we ara jema si mera mu bantue” (dalam kondisi kesusahan jarang ada orang membantunya) .  

j. Besikekemelen (Rasa malu/harga diri)  

 Di samping beberapa nilai budaya Gayo yang telah dikemukakan di atas, maka budaya bersikekemelen mempunyai 

nilai yang sangat penting dalam masyarakat Gayo. Karena keseluruhan dari tatatan kehidupan masyarakat Gayo 

tersimpul dalam suatu kelompok yang padu disebut “satu kesatuan harga diri” (sara kekemelen). Pelangganggaran atas 

prinsip adat ini akan mempengaruhi tindakan anggota suatu kelompok dalam mempertahankan prinsip-prinsip. Harga 

(kemel) diri adalah sebuah nilai. Bahkan dapat disebut nilai utama atau nilai yang dipandang paling urgen. Dalam 

keseluruhan sistim nilai dalam masyarakat suku Gayo Indonesia. Setiap orang atau pun individu dalam masyarakat Gayo 

harus berani berkorban, meskipun dengan darah dan nyawa sekalipun demi tegaknya harga diri itu. Hal ini tercermin 

dalam ungkapan adat Gayo: “Ike kemel mate” (Kalau sudah malu lebih mati). Namun tindakan adat yang mungkin 

menyimpang jauh akan dikontrol dan dikendalikan oleh kaidah-kaidah agama (hukum). Oleh karena itu, setiap orang 

dalam masyarakat Gayo harus menegakkan dan menjaga harga diri. Orang yang mempunyai harga diri disebut dengan 

“mukemel” artinya mempunyai rasa malu. Sebaliknya orang yang tidak mempunyai rasa malu disebut “gere mukemel” 

atau tidak mempunyai rasa malu yang dipandang oleh masyarakat adat. 

3. METODE  

Jenis penelitian ini adalah studi pustaka dengan menggunakan pendekatan deskriptif, yaitu dengan menelusuri data 

primer yaitu data yang diambil dari buku, artikel-artikel dan referensi yang terkait dengan fokus penelitian, baik dari 

buku dan artikel-artikel yang relevan. Sementara dalam teknik pengumpulan data yaitu menggunakan teknik 

dokumentasi, studi pustaka dan penelusuran literatur yang relavan dan kemudian dianalisis berdasarkan fokus 

penelitian.  

4. HASIL PEMBAHASAN 

 Nilai moral dalam Islam meliputi kejujuran, integritas, saling menghormati, dan penghindaran terhadap 

keserakahan. Prinsip-prinsip moral ini menjadi landasan dalam setiap aktivitas ekonomi. Sebagai contoh, seorang 

pedagang dalam ekonomi Islam harus menjunjung tinggi prinsip kejujuran dalam melakukan transaksi jual beli. Hal ini 

sejalan dengan sabda Nabi Muhammad SAW yang menyatakan bahwa "Pedagang yang jujur dan amanah akan 

bersama para nabi pada hari kiamat."   Hal ini sesuai dengan nilai dari Adat Gayo yakni Mukemel, Bersikekemelen, Setie 

dan Amanah sehingga pelaksanan kegiatan ekonomi haruslah disandarkan pada nilai moral ini agar terpenuhinya 

prinsip syariah dalam ekonomi.  

4.1. Aktivitas Ekonomi yang Berorientasi pada Kesejahteraan Bersama  

 Salah satu ciri khas ekonomi Islam adalah orientasinya pada kesejahteraan bersama, bukan hanya keuntungan 

pribadi. Dalam peta konsep ini, ekonomi Islam mengutamakan distribusi kekayaan yang adil untuk memastikan 

kesejahteraan sosial. Aktivitas ekonomi, seperti perdagangan, industri, atau jasa, harus memberikan manfaat bagi 

masyarakat luas dan tidak merugikan pihak lain. Hal ini juga sesuai dengan nilai moral Adat Istiadat Gayo yakni Alang 

Tulung Beret Berbantu, yakni mengandung makna adalah, tolong menolong dalam melakukan pekerjaan yang berat. 

Sehingga orientasi kegiatan ekonomi yag dijalankan tidak hanya bersandar pada keuntunga materiil saja, namun juga 

membawa kemafaatan bagi sesama.  

Nilai "Alang Tulung Beret Berbantu" merupakan salah satu bentuk kearifan lokal masyarakat Gayo yang berakar dari 

nilai-nilai gotong royong dan solidaritas sosial. Tradisi ini mencerminkan sistem kerja bersama yang dilakukan secara 

sukarela dan bergilir antaranggota masyarakat, tanpa adanya imbalan materi. Dalam konteks adat Gayo, kegiatan ini 

umumnya diterapkan dalam pekerjaan pertanian, pembangunan rumah, serta pelaksanaan upacara adat. Nilai-nilai 



 

Wali Ara, Taufiq, Malahayatie                                                                                                                            Volume 3, No 2, Mei, 2025 

 

Page 81 of 84 
 

seperti keikhlasan, tanggung jawab sosial, dan kebersamaan menjadi landasan utama yang menjadikan tradisi ini terus 

bertahan hingga saat ini. 

Sudut pandang sistem ekonomi, Alang Tulung Beret Berbantu menggambarkan ciri khas ekonomi tradisional yang 

berbasis pada komunitas dan adat istiadat. Sistem ini tidak berlandaskan mekanisme pasar atau pertukaran uang, 

melainkan pada asas timbal balik moral dan sosial. Dalam praktiknya, kegiatan ekonomi masyarakat tidak bergantung 

pada modal finansial, tetapi pada kekuatan kolektif komunitas. Hal ini menunjukkan bagaimana struktur ekonomi lokal 

dapat tumbuh dan berkembang dengan mengedepankan hubungan sosial dibandingkan dengan transaksi komersial. 

Tradisi ini juga menunjukkan bagaimana masyarakat dapat menciptakan sistem distribusi kerja dan hasil secara adil 

tanpa melibatkan lembaga formal atau sistem upah. Setiap individu dalam komunitas memiliki kesempatan yang sama 

untuk menerima bantuan dan memberi bantuan. Ini menciptakan pola keadilan dan pemerataan ekonomi yang bersifat 

internal dan berkelanjutan. Dengan demikian, Alang Tulung Beret Berbantu tidak hanya menjadi sistem kerja, tetapi 

juga instrumen untuk menjaga keseimbangan ekonomi dalam komunitas lokal. 

Konteks modern, nilai-nilai dari tradisi ini sangat relevan untuk memperkuat ketahanan ekonomi masyarakat, 

terutama di tengah krisis sosial atau ekonomi. Ketika sistem ekonomi berbasis uang dan pasar mengalami tekanan, 

masyarakat yang memelihara semangat gotong royong seperti dalam Alang Tulung Beret Berbantu dapat lebih tangguh 

dan mandiri. Tradisi ini sekaligus dapat menjadi model dalam pengembangan ekonomi sosial berbasis nilai, yang 

mengintegrasikan aspek budaya, moral, dan keberlanjutan lingkungan. 

Demikian bahwa nilai moroal Alang Tulung Beret Berbantu tidak hanya memiliki nilai budaya dan moral, tetapi juga 

kontribusi nyata dalam membentuk sistem ekonomi lokal yang adil dan berdaya tahan. Tradisi ini menjadi bukti bahwa 

ekonomi tidak selalu harus dijalankan melalui mekanisme pasar, tetapi bisa dibangun melalui nilai-nilai kebersamaan, 

kepercayaan, dan tanggung jawab sosial. Masyarakat Gayo melalui praktik ini menunjukkan bahwa adat istiadat dapat 

menjadi bagian integral dari sistem ekonomi yang beretika dan berorientasi pada kesejahteraan bersama. 

4.2. Praktik Ekonomi yang Tidak Merugikan Pihak Lain  

 Dalam peta konsep ekonomi Islam, larangan terhadap praktik-praktik yang merugikan pihak lain, seperti penipuan, 

eksploitasi, dan monopoli, sangat ditekankan. Sistem ekonomi Islam mengajarkan pentingnya tanggung jawab sosial 

dalam setiap transaksi ekonomi, yang tidak hanya mementingkan keuntungan materi, tetapi juga memberi perhatian 

pada keadilan sosial. Di antara nilai-nilai moral adat Gayo, nilai-nilai seperti tertip (tertib), setie (setia), 

semayang/gemasih (kasih-sayang) jika diintrepretasikan dalam kegiatan ekonomi tentu aka menunjang prinsip-prinsip 

syariah dala kegiatan perekonomian.  

Adat Gayo mengajarkan nilai-nilai moral yang luhur dalam kehidupan bermasyarakat, di antaranya tertib (tertip), 

setie (setia), dan semayang/gemasih (kasih sayang). Nilai-nilai ini tidak hanya berlaku dalam konteks sosial dan budaya, 

tetapi juga memiliki relevansi kuat dalam praktik ekonomi. Dalam pandangan masyarakat Gayo, ekonomi bukan hanya 

soal menghasilkan dan mengonsumsi, melainkan juga bagian dari kehidupan bermoral yang harus dijalankan dengan 

kejujuran, tanggung jawab, dan saling menghormati. Nilai-nilai tersebut menjadi dasar dalam membangun relasi 

ekonomi yang adil dan berkelanjutan di tingkat komunitas. 

Nilai tertib dalam adat Gayo berkaitan erat dengan keteraturan, kedisiplinan, dan ketaatan pada norma. Dalam 

kegiatan ekonomi, nilai ini mencerminkan pentingnya menjalankan usaha secara profesional, tepat waktu, serta 

mematuhi perjanjian dan aturan yang disepakati. Prinsip ini sejalan dengan konsep al-wafa bil ‘uqud dalam ekonomi 

syariah, yaitu kewajiban untuk memenuhi akad atau kontrak secara jujur dan konsisten. Tanpa tertib, transaksi ekonomi 

rawan dilanggar, merugikan pihak lain, dan melanggar etika. 

Sementara itu, nilai setie (setia) dapat dimaknai sebagai loyalitas dan komitmen terhadap mitra usaha maupun 

komunitas. Dalam perspektif ekonomi syariah, kesetiaan ini penting untuk menjaga amanah (kepercayaan) dan 

maslahah (kebaikan bersama). Misalnya, dalam hubungan produsen dan konsumen, atau antara pemodal dan pengelola 

usaha (mudharib), kesetiaan terhadap prinsip keadilan dan kejujuran adalah fondasi utama agar usaha berjalan secara 

beretika dan membawa berkah. Tanpa setia, relasi ekonomi berubah menjadi kompetisi eksploitatif yang jauh dari 

semangat syariah. 



 

Wali Ara, Taufiq, Malahayatie                                                                                                                            Volume 3, No 2, Mei, 2025 

 

Page 82 of 84 
 

Nilai semayang atau gemasih (kasih sayang) menggambarkan sikap empati dan kepedulian terhadap sesama, 

termasuk dalam kegiatan ekonomi. Dalam ekonomi syariah, ini berkaitan dengan konsep ta’awun (tolong-menolong) 

dan rahmah (kasih sayang), yang mendorong pelaku usaha untuk tidak semata mencari keuntungan, tetapi juga 

memperhatikan kesejahteraan masyarakat dan lingkungan. Praktik seperti sedekah, zakat, dan tidak mengambil 

keuntungan secara berlebihan (gharar dan riba) adalah wujud nyata penerapan kasih sayang dalam sistem ekonomi 

Islam. 

Nilai-nilai adat Gayo seperti tertib, setie, dan semayang/gemasih sangat selaras dengan prinsip-prinsip ekonomi 

syariah yang menjunjung keadilan, kejujuran, dan keberkahan. Adat Gayo tidak hanya menjadi warisan budaya, tetapi 

juga sumber etika ekonomi yang dapat memperkuat sistem perekonomian berbasis nilai-nilai agama. Pengintegrasian 

antara nilai lokal dan nilai syariah menjadi jalan penting untuk membangun ekonomi yang tidak hanya produktif, tetapi 

juga berkeadilan dan berakhlak mulia. 

4.3. Integrasi antara Kegiatan Ekonomi dan Ibadah  

 Ekonomi Islam memandang setiap aktivitas ekonomi sebagai bagian dari ibadah kepada Allah. Oleh karena itu, 

peta konsep ekonomi Islam menghubungkan antara tindakan ekonomi dan niat yang tulus untuk mendapatkan ridha 

Allah. Hal ini mendorong individu untuk bekerja keras, jujur, dan bertanggung jawab dalam menjalankan aktivitas 

ekonomi. 

Pada pandangan ekonomi Islam bahwa setiap aktivitas ekonomi memiliki nilai ibadah apabila dilakukan dengan niat 

yang tulus untuk mencari ridha Allah SWT. Prinsip ini menekankan bahwa bekerja, berdagang, bertani, atau kegiatan 

ekonomi lainnya bukan sekadar urusan duniawi, melainkan bagian dari tanggung jawab spiritual seorang Muslim. 

Dalam konteks masyarakat Gayo, nilai-nilai adat seperti tertib, setie, dan semayang/gemasih telah sejak lama 

mendorong masyarakat untuk bekerja keras, jujur, dan saling tolong-menolong. Nilai-nilai ini selaras dengan konsep 

ibadah dalam Islam yang mencakup aspek sosial dan ekonomi. 

Suku Gayo memiliki prinsip hidup yang mengutamakan harmoni, tanggung jawab sosial, dan keikhlasan dalam 

bekerja bersama. Tradisi seperti Alang Tulung Beret Berbantu mencerminkan semangat kolektif dan gotong royong 

yang tidak semata-mata ditujukan untuk kepentingan ekonomi, tetapi juga merupakan bentuk pengabdian terhadap 

nilai-nilai luhur dan kepada Tuhan. Hal ini sangat sejalan dengan konsep niyyah (niat) dalam Islam, di mana setiap 

perbuatan yang diniatkan karena Allah, termasuk kerja dan produksi ekonomi, dihitung sebagai ibadah. 

Integrasi antara ekonomi dan ibadah dalam adat Gayo juga tampak dalam cara mereka menjaga kejujuran dalam 

perdagangan, kesetiaan terhadap janji, serta rasa kasih sayang terhadap sesama. Dalam Islam, prinsip-prinsip seperti 

amanah, sidq (jujur), dan ‘adalah (adil) adalah bagian integral dari etika bisnis dan transaksi ekonomi. Ketika masyarakat 

Gayo menjalankan aktivitas ekonomi berdasarkan nilai-nilai adat yang mengajarkan kejujuran dan tanggung jawab 

sosial, mereka secara tidak langsung juga menjalankan prinsip syariah dan mengaktualisasikan ibadah dalam keseharian 

mereka. 

Selain itu, keteraturan dan kedisiplinan dalam bekerja (tertib) dalam budaya Gayo mencerminkan sikap ihsan dalam 

Islam melakukan pekerjaan sebaik mungkin karena merasa diawasi oleh Allah SWT. Kedisiplinan dalam menjalankan 

aktivitas ekonomi bukan hanya untuk mencapai hasil materi, tetapi sebagai bentuk tanggung jawab spiritual. Di sinilah 

nilai moral adat Gayo berperan dalam membentuk karakter pekerja yang produktif, bertanggung jawab, dan amanah, 

yang semuanya merupakan fondasi dari ekonomi Islam. 

Nilai-nilai moral adat Gayo tidak bertentangan, bahkan memperkuat prinsip-prinsip ekonomi Islam yang 

memandang aktivitas ekonomi sebagai ibadah. Ketika masyarakat Gayo menjalankan kegiatan ekonomi dengan 

kejujuran, kepedulian, dan keteraturan, maka sesungguhnya mereka telah mempraktikkan bentuk ibadah sosial. 

Integrasi ini menjadi contoh konkret bahwa budaya lokal dapat bersinergi dengan ajaran agama, menghasilkan sistem 

ekonomi yang tidak hanya efisien secara materi, tetapi juga bernilai spiritual dan etis. 

 

 

 



 

Wali Ara, Taufiq, Malahayatie                                                                                                                            Volume 3, No 2, Mei, 2025 

 

Page 83 of 84 
 

5. KESIMPULAN  

Nilai-nilai adat Gayo, khususnya Alang Tulung Beret Berbantu, serta prinsip moral seperti tertib, setie, dan 

semayang/gemasih, menunjukkan bahwa kearifan lokal memiliki kontribusi besar dalam membentuk sistem ekonomi 

yang berorientasi pada kesejahteraan bersama. Tradisi gotong royong dan kerja kolektif yang dilakukan secara sukarela 

bukan hanya menguatkan solidaritas sosial, tetapi juga menciptakan distribusi ekonomi yang adil dan berkelanjutan 

tanpa mengandalkan mekanisme pasar. Hal ini membuktikan bahwa sistem ekonomi dapat dibangun atas dasar nilai 

kebersamaan dan tanggung jawab sosial, bukan hanya keuntungan pribadi. 

Dalam konteks ekonomi syariah, nilai-nilai adat Gayo sangat relevan dan sejalan dengan prinsip-prinsip Islam, 

seperti keadilan, amanah, kejujuran, serta kepedulian terhadap sesama. Praktik ekonomi yang tidak merugikan pihak 

lain, bebas dari unsur penipuan, eksploitasi, dan monopoli, telah lama menjadi bagian dari kehidupan masyarakat Gayo 

melalui nilai-nilai budaya mereka. Ini membuktikan bahwa tradisi lokal dapat menjadi landasan etika ekonomi yang 

kuat dan mendukung praktik ekonomi yang bermartabat, transparan, dan berkeadilan sosial. 

Lebih jauh, integrasi antara kegiatan ekonomi dan ibadah dalam Islam juga mendapat penguatan melalui nilai-nilai 

adat Gayo. Aktivitas ekonomi yang dilakukan dengan niat mencari ridha Allah, dijalankan secara jujur, tertib, dan penuh 

kasih sayang, merupakan bentuk ibadah yang konkret dalam kehidupan sehari-hari. Masyarakat Gayo telah 

memperlihatkan bahwa budaya lokal dan ajaran agama tidak perlu dipertentangkan, melainkan bisa disinergikan untuk 

membentuk sistem ekonomi yang tidak hanya efisien secara materi, tetapi juga bermuatan spiritual, etis, dan bermakna 

sosial tinggi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Wali Ara, Taufiq, Malahayatie                                                                                                                            Volume 3, No 2, Mei, 2025 

 

Page 84 of 84 
 

6. REFERENSI 

[1] Alkaff, N, ‘Islam and Local Culture: Religious Adaptation in Contemporary Indonesian Society’, Journal of Islamic 

Civilization Studies, 2.18 (2024), pp. 112–30, doi:https://doi.org/10.3390/jics182112 

[2] Berry, J. W., ‘Immigration, Acculturation, and Adaptation’, Applied Psychology, 46.1 (1997), 

doi:https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.1997.tb01087.x 

[3] Howell, J. D., ‘Muslims, Cultural Practice, and Religious Identity in Indonesia’, Journal of Asian Studies, 3.59 (2000), 

pp. 681–710 

[4] Kamaruddin, M., Saad, A., & Hasan, N., ‘Cultural Integration and Religious Function in Muslim Society: Revisiting 

Talcott Parsons’ AGIL Model.’, Religions., 4.14 (2023), p. 501, doi:https://doi.org/10.3390/rel14040501 

[5] Media Indonesia, ‘Sistem Ekonomi Syariah Di Indonesia: Prinsip Dasar’, 2024 

<https://mediaindonesia.com/ekonomi/759570/sistem-ekonomi-syariah-di-indonesia-prinsip-dasar> 

[6] Melisa Tiran, ‘Islamic Economics: Principles and Applications in Contemporary Finance’, International Journal of 

Science and Society, 5.3 (2023), pp. 180–88, doi:10.54783/ijsoc.v5i3.735 

[7] Nurdiana, Nurdiana, Rahmawati Muin, and Abdul Wahab, ‘Fundamental Principles of Islamic Economic System: 

Justice, Equity, and Moral Conduct’, Formosa Journal of Multidisciplinary Research, 4.6 (2025), pp. 2627–46, 

doi:10.55927/fjmr.v4i6.271 

[8] Rahman, F., Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (University of Chicago Press, 1982) 

[9] Shovkhalov, Shamil, ‘Islamic Economic Principles and Their Contributions to Ecological Sustainability and Green 

Economy Development’, E3S Web of Conferences, 541 (2024), doi:10.1051/e3sconf/202454104009 

[10] Youssef, Mohamed, ‘Islamic Finance and Social Justice : A Policy Framework for Egypt ’ s Economic’, Ssrn, May 

05, 20 (2025), p. 14 Pages 

 

 

  


