
 

 

 

 

 

 

@2023 The Author(s). Published by Program Study Sociology of Religion, State Islamic University of Parepare. This 

article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution 

(CC-BY) 4.0 license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).  

 

Page 125 of 137 

Volume 1  No 2  Mei , 2023           ISSN : 2986-4682           

 

Praktik Otoritas MUI Dalam Menjaga Kerukunan Umat Beragama Di Indonesia  
 

Tri Bambang Prasetio
1
, Wahyuddin Bakri

2 

                1
Tri Bambang Prasetio, Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah IAIN Parepare, Indonesia

 

         2
Wahyuddin Bakri, Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah IAIN Parepare, Indonesia

                
 

Corresponding Author: Tri Bambang Prasetio, tbambang674@gmail.com 

Submited: 20 November 2022 / Eccepted: 26 November 2022 / Published: 26 Mei 2023 

DOI : 10.35905/sosiologia.v1i2.3495  

 

ABSTRACT  
The big problems about the harmony of religious life include various things. First, the implementation of legislation, especially 

Law No. 32 of 2004 concerning government, has difficulties in its implementation. religious development is one of the five 

government affairs that are still held by the government. this paper tries to find out the practice of authority carried out by 

religious institutions, especially Islamic teachings as the majority religion in Indonesia, seen as a sociological phenomenon. This 

paper uses the method of a literature study and journal review, collecting library data and internet journal references, reading, 

recording, processing research. The collected data is a scientific publication filtered book references, journal articles. identify the 

results of research referring to the problem of “MUI Authority Practices in Maintaining Religious Harmony in Indonesia”, the 

researcher observes studying the phenomena that occur in society and then analyzes the phenomena of previous research.The 

issue of authority, especially religious authority, is often the arena of contestation of various religious groups. By holding 

authority, it is not uncommon for authoritarian actions to be exhibited by judging other groups that are considered to deviate 

from the religious understanding that is considered established. It is not only a matter of “heretical” judgment, but it is also often 

used to control adherents of other religions. The existence of various fatwa institutions is actually evidence of pluralism. 

 

KEYWORDS 

Authority, Harmony, Religion, Indonesia  

ABSTRAK  
Persoalan-persoalan besar tentang kerukunan hidup umat beragama mencakup berbagai hal. Pertama, implementasi tata 

perundang-undagan khususnya Undang No 32 Tahun 2004 tentang pemerintahan kesulitan dalam implementasinya. 

pembangunan bidang keagamaan termasuk dari lima urusan pemerintahan yang masih dipegag oleh pemerintah . tulisan ini 

mencoba mengetahui praktik otoritasdilakuakan oleh lembaga keagamaan terhkusus ajaran Islam sebagai agama mayoritas di 

indonesia, dilihat sebagai fenomena sosiologi Tulisanini menggunakan metode sebuah studi kepustakaan dan review jurnal, 

mengumpulkan data pustaka dan referensi jurnal internet, membaca, mencatat, mengolah penelitian. Dataterkumpul tersebut 

merupakan publikasi ilmiah disaring referensi buku, artikel jurnal. mengindentifikasi hasil penelitian merujuk masalah “Praktik 

Otoritas MUI Dalam Menjaga Kerukunan Umat Beragama di Indonesia”, penilis mengamati mempelajari fenomena yang terjadi 

di masyarakat dan kemudian menganalisis fenomena dari riset terdaulu.Persoalan otoritas, terutama otoritas keagamaan, 

kerap kali menjadi arena kontestasi berbagai kelompok-kelompok keagamaan. Dengan mengenggam otoritas, tidak jarang 

tindakan-tindakan otoriter dipamerkan dengan mengkhakimi kelompok lain yang dianggap melenceng dari pemahaman 

keagamaan yang dianggap mapan. Bukan hanya soal penghakiman “alirn sesat”, otomatis juga sering digunakan untuk 

mengontrol pemeluk agma lain. Adanya berbagai lembaga fatwa sebenarnya merupakan bukti adnya pluralisme pemahaman 

dan penafsiran islam di Indonesia. Di antara lembaga-lembaga fatwa pendapatnya tidak bisa saling menafikan atau 

menghapuskan. Keragaman pendapat lembaga-lembaga fatwa tidak lebih sebagai keragaman pendapat hukum yang memberi 

ruang kepada masyarakat untuk memilih. 

 

KATA KUNCI 

Otoritas, Kerukunan, Beragama, Indonesia 

 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 126 of 137 
 

1. PENDAHULUAN  

Persoalan-persoalan besar tentang kerukunan hidup umat beragama mencakup berbagai hal yakni implementasi 

tata perundang-undagan khususnya Undang Undang No 32 Tahun 2004 tentang pemerintahan daerah menyisakan 

kesulitan dalam implementasinya, perumusan kebijakan pembangunan bidang keagamaan adalah termasuk dari lima 

urusan pemerintahan yang masih dipegag oleh pemerintah pusat. Dari lima unsur itu maka termasuk urusan 

keagamaan berada di dalamnya. Pemerintah pusat kemungkinan berpandangan bahwa urusan keagamaan adalah 

persoalan yang amat sensitif dan sewaktu-waktu apabila salah dalam mengambil kebijakan akan berdampak luas.
1
 

Antara Pemerintah Daerah termasuk kemenag atau lembaga keagamaan memang sudah ada yang memberikan 

perhatian terhadap pemeliharaan kerukunan umat beragama akan tetapi masih bersifat artifial khususnya berkaitan 

aspek pembangunan fisik. Dalam pandangan kita, hal yang paling diperlukan dalam hal pelayanan publik adalah 

merumuskan kebijakan yang akan memberikan penguatan bagi keberadaan FKUB termasuk berbagai Peraturan 

daerah yang akan memudahkan program lembaga keagamaan tersebut. 

Kearifan lokal yang terdapat di berbagai daerah pada dasarnya adalah menjadi faktor positif dalam mewujudkan 

Praktik otoritas yang dilakukan oleh Lembaga Keagamaan sebagai upaya dalam melestarikan kehidupan masyarakat 

yang rukun, akan tetapi perlu diingat bahwa kearifan lokal itu pada umumnya terbentuk ketika masyarakat masih 

berada pada fase agraris. Hal inilah yang terjadi pada tradisi Huma betang di Kalimantan Tengah, mayamo braya di 

Bali semikian juga di daerah lainnya, kondisi masyarakat yang relatif masih homogen, sekalipun ada kemajemukan 

akan mudah menghayati prinsip kearifan lokal. Perlu diperhatikan bahwa apabila kearifan lokal terlalu diharapkan 

agar dapat berperan efektif guna menjawab persoalan modernitas pembangunan kemungkinn besar akan menjadi 

sia-sia. 

Beranjak dari paparan di atas, tulisan ini mencoba mengetahui bagaimana praktik otoritas yang dilakuakan oleh 

lembaga keagamaan terhkusus dalam ajaran Islam sebagai agama yang menjadi maypritas di indonesia, pertama-

tama harus dilihat sebagai fenomena sosiologis, artinya, persoalan otoritas agama merupakan konstruksi sosial, 

bukan konstruksi teologis, atau setidaknya, persoalan otoritas dalam Islam merupakan bentuk hubungan saling 

mempengaruhi antara konstruksi keyakinan keagamaan dengan realitas sosial.  

Hal ini penting karena secara normatif-teologis, Islam tidak mengenal lembaga Rahib (kerahiban) sebagaimana 

dalam Yahudi (lā rahbaniyata fi ‟lIslām), maupun pendeta sebagaimana dalam Katolik yang mengontrol kehidupan 

agama, termasuk tafsir atas ajaran agama, karena Islam tidak mengenal lembaga kerahiban, maka agama dalam Islam 

pada dasarnya adalah urusan yang sangat pribadi, setiap pemeluk Islam diberi hak dan ruang untuk menghayati dan 

menafsirkan ajaran agamanya, tidak ada orang atau kelompok yang bisa mengontrol atau menganggap penfasiran 

keagamaannya paling benar. Tidak ada “tafsir resmi” yang bisa mengontrol dan “membunuh” penafsiran lain. 

Otoritas menunjukkan pada konsep pentingnya pengaruh seseorang individu, sistem pandang atau sebuah 

organisasi yang timbul dari kualitas tertentu atau dari pelayanan yang diberikan, dalam Kamus Besar Bahasa 

Indonesia otoritas disebutkan dalam beberepa makna yakni pertama, kekuasaan yang sah yang diberikan pada 

lembaga dalam masyarakat yang memungkinkan para pejabatnya menjalankan fungsinya, kedua, hak untuk 

bertindak, ketiga, kekuasaan/wewenang, keempat, hak melakukan tindakan atau hak untuk membuat peraturan untuk 

memerintah orang lain.
2
 

MUI berdiri pada tanggal 26 Juli 1975, sebagai hasil dari pertemuan atau musyawarah para ulama, cendikiawan 

dan zu‟ama yang datang dari penjuru tanah air, antara lain meliputi 26 provinsi di Indonesia pada masa itu, 10 orang 

ulama yang merupakan unsur dari ormas- ormas Islam tingkat pusat, yaitu, NU, Muhammadiyah, Syarikat Islam, Perti. 

Al Washliyah, Mathlaul Anwar, GUPPI,PTDI, DMI, dan Al Ittihadiyah, 4 orang dari Dinas Rohani Islam, Angkatan Darat, 

Angkatan Udara, Angkatan Laut, dan POLRI serta 13 orang tokoh/cendikiawan yang merupakan tokoh perorangan. 

Dari musyawarah tersebut dihasilkan sebuah kesepakatan untuk membentuk wadah tempat bermusyawarahnya para 

ulama, zu‟ama dan cendikiawan muslim, yang tertuang dalam sebuah “piagam Berdirinya MUI”, piagam tersebut 

ditandatangani oleh seluruh peserta musyawarah yang dikenal dengan Musyawarah Nasional Ulama. 

Di satu sisi, fatwa MUI merupakan perangkat aturan kehidupan masyarakat yang bersifat tidak mengikat dan tidak 

ada paksaan secara hukum bagi masyarakat untuk mematuhi ketentuan fatwa tersebut. Namun di sisi lain, melalui 

                                                             
1
 Zainuddin Daulay Bashori A.Hakim, dkk “No Title,” in Pandangan Pemuka Agama Tentang Urgensi Pengaturan Hubungan 

Antarumat Beragama Di Indonesia (Jakarta: Puslitbang Kehidupan Keagamaan Badan Litbang dan Diklat Kementeriaan Agama RI, 

2015). Hal xv-xx. 
2
Ahmatnijar Ahmatnijar, “ULAMA BERBAGI OTORITAS: Fungsi Dan Peran MUI Kota Padanmgsidimpuan Dalam Meningkatkan 

Kesadaran Dan Budaya Hukum Masyarakat,” TAZKIR: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial Dan Keislaman 2, no. 1 (2016): 143, 

https://doi.org/10.24952/tazkir.v2i1.407. Hlm 144. 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 127 of 137 
 

pola-pola tertentu, materi muatan yang terkandung dalam fatwa MUI dapat diserap dan ditransformasikan menjadi 

materi muatan peraturan perundang-undangan yang memiliki kekuatan hukum dan mengikat umum.
3
 

Adanya fatwa tidak selalu dapat diterima dengan baik di masyarakat, terjadi pro-kontra pada saat fatwa tersebut 

dikeluarkan. MUI sebagai salah satu lembaga yang merumuskan fatwa memiliki peran penting menciptakan stabilitas 

sosial dalam hal hubungan umat beragama yaitu Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam merumuskan fatwa-fatwa 

berkaitan tentang kerukunan antar umat beragama. Majelis Ulama Indonesia (MUI) adalah majelis yang menghimpun 

para ulama, zuama dan cendekiawan muslim Indonesia untuk menyatukan gerak dan langkah-langkah umat Islam 

Indonesia dalam mewujudkan cita-cita bersama. 

Majelis Ulama Indonesia sebagai otoritas pembuat fatwa utama seharusnya dapat menjadi pihak yang inklusif dan 

menaungi semua kepentingan, tidak cenderung eksklusif pada satu golongan. Fatwa yang cenderung eksklusif akan 

mendapat reaksi yang beragam dari masyarakat, terutama bagi mereka yang merasa dirugikan dengan hadirnya 

fatwa.
4
 

2. KAJIAN PUSTAKA 

Pembahasan terkait praktik suatu otoritas lembaga ataupun sebuah organisasi, maka teori yang sangat relevan 

digunakan dalam tulisan ini yaitu teori Fungsionalisme Struktural, apalagi dengan pembahasan yang sebagaimana 

dielaskan bahwa tulisan ini mencoba menggali bagaimana Praktik Otoritas yang dilakukan MUI dalam menjaga 

kerukunan umat beragama di Indonesia. 

Kemudian konsep yang sesuai dengan pembahasan dalam tulisan ini bisa dipahami melalaui Pembahasan teori 

fungsionalisme structural yang dibawakan oleh Talcott Parsons, mengawali pembahasan teori fungsionalisme dengan 

empat skema penting mengenai fungsi untuk semua system tindakan, skema tersebut dikenal dengan sebutan skema 

AGIL, sebelumnya kita harus tahu terlebih dahulu apa itu fungsi yang sedang dibicarakan disini, fungsi adalah 

kumpulan kegiatan yang ditujukan kearah pemenuhan kebutuhan system. Menurut parson ada empat fungsi penting 

yang mutlak dibutuhkan bagi semua system social, meliputi adaptasi (A), pencapaian tujuan atau goal attainment (G), 

integrasi (I), dan Latensi (L), empat fungsi tersebut wajib dimiliki oleh semua system  agar tetap bertahan (survive), 

penjelasannya sebagai berikut: 

a. Adaptation: fungsi yang amat penting disini system harus dapat beradaptasi dengan cara menanggulangi situasi 

eksternal yang gawat, dan system harus bisa menyesuaikan diri dengan lingkungan juga dapat menyesuaikan 

lingkungan untuk kebutuhannnya. 

b. Goal attainment: pencapainan tujuan sangat penting, dimana system harus bisa mendifinisikan dan mencapai 

tujuan utamanya. 

c. Integrastion: artinya sebuah system harus mampu mengatur dan menjaga antar hubungan bagian-bagian yang 

menjadi komponennya, selain itu mengatur dan mengelola ketiga fungsi (AGL). 

d. Latency: laten berarti system harus mampu berfungsi sebagai pemelihara pola, sebuah system harus memelihara 

dan memperbaiki motivasi pola-pola individu dan cultural. 

Berdasarkan analisis yang penulis lakukan maka teori ini sanagt berkaitan dengan sub tema atau pembahasan 

dalam tulisan ini alasannya karena: 

Adaptation, sebagaiman yang kita ketahui bahwa negara indonesia adalah negara yang plural dan memiliki 

berbagai suku budaya yang beragam maka dari hal itu MUI di dalam pembahasan ini ditujukan sebagai 

sebuah lembaga yang memediasi masarakat agar saling hidup rukun dan menjauhi konflik dengan 

Beradaptasi dengan lingkungan Indonesia yang plural, 

1. Goal attainment, tentunya lembaga MUI ini sangat diharapkan mamapu untuk menjadi pihak penegah 

sekaligus memelihara kerukunan masyarakat, dala artian MUI ini memiliki tujuan untuk menerapkan atau 

menjalankan  butir-butir UUD yang mengatur hal-hal terkait Kerukunan Umat Beragama sebagaimana 

dibahas pada pembahasan awal tulisan. 

2. Integrastion, MUI bukan hanya sebagai lembaga yang mengeluarkan fatwa ulama dan aturan tentang norma 

keagamaan namun MUI juga mampu untuk menjadi perekat umat melalui hubungan baik antar internal 

umat islam, antar umat beragama dan umat beragama lainnya serta umat beragama dengan pemerintah. 

Sehinggaakan tercipta suasana kehidupan yang damai dalam bermasyarakat, beragama, berbangsa dan 

bernegara. 

                                                             
3
Diana Mutia Habibaty, “Peranan Fatwa Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia Terhadap Hukum Positif Indonesia,” 

Peranan Fatwa Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia Terhadap Hukum Positif Indonesia 14, no. 4 (2017): 447–53. Hlm 

447-448. 
4
 Suparyanto dan Rosad (2015, “済無No Title No Title No Title,” Suparyanto Dan Rosad (2015 5, no. 3 (2020): 248–53.Hlm 150-151 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 128 of 137 
 

3. Latency, tentunya upaya MUI untuk menjaga kerukunan umat beragama di NKRI juga membutuhkan 

sumbansi atau kerja sama baik dari pihak Pemerintah maupun Masyarakat luas agar supaya apa yang sudah 

di tetapkan atau di inbaukan oleh MUI demi keselarasan kerukunan umat beragama dapat di laksanakan dan 

setiap pihak dapat membantu dalam menciptakan suasana kehidupan yang harmoni dalam lingkungan yang 

plural. 

Pada intinya teori Fungsionalisme Struktural ini memandang masyarakat sebagai suatu sistem yang terintegrasi 

secara fungsional ke dalam suatu bentuk ekuilibrium. Pendekatan fungsionalisme struktural ini timbul lewat cara 

pandang yang menyamakan masyarakat dengan organisme biologis. Teori struktural fungsional berbicara perilaku 

manusia dalam kerangka masyarakat dan bagaimana perilaku tersebut dapat mempertahankan keadaan keserasian 

dalam masyarakat(organisasi). Persoalan utama yang dirasakan setiap makhluk sosial yaitu bagaimana agar tetap bisa 

bertahan dan tipe korelasi antar-subsistem yang berlaku di dalamnya bisa dipertahankan kesempurnaan sistem 

tersebut, Jelas terdapat keselarasan antara teori ini dengan pembahasan Praktik Otoritas MUI dalam menjaga 

kerukunan umat beragaa di Indonesia. 

3. METODE  

Metode sebuah studi kepustakaan dan review jurnal dengan cara mengumpulkan data-data pustaka dan referensi 

jurnal di internet, membaca, mencatat dan mengolah bahan penelitian. Data yang terkumpul tersebut merupakan 

publikasi ilmiah yang disaring melalui referensi buku dan artikel jurnal. Selain mengindentifikasi hasil penelitian yang 

merujuk pada masalah “Praktik Otoritas MUI Dalam Menjaga Kerukunan Umat Beragama di Indonesia”, penulis juga 

mengamati serta mempelajari fenomena yang saat ini terjadi di masyarakat di dan kemudian menganalisis fenomena 

tersebut dari hasil riset terdahulu. Kemudian dengan menjaga keilmiahan, penulis tidak lupa untuk membandingkan 

beberapa hasil penelitian literasi media yang ditemukan lalu dihubungkan dengan realitas yang terjadi dalaam 

kehidupan masyarakat. 

Pengumpulan data dilakukan dengan teknik studi kepustakaan. Penulis melakukan studi langsung kepustakaan 

dengan sumber-sumber yang releven dalam mencari baik itu buku, jurnal maupun penelitian sebelumnya yang 

kemudian, selanjutnya untuk dirifew dan diidentifikasi dengan realitas Praktik Otoritas MUI di Indonesia sekarang ini 

dalam Menjaga Kerukunan Umat Beragama. Konfirmasi validitas data dilakukan oleh penulis dengan menggaris 

bawahi intisari bacaan, kemudian mereduksi data hasil pembacaan ke dalam topic-topik paragraph kemudian 

membandingkannya dengan hasil penelitian terdahulu yang berkaitan dengan Otoritas MUI Dalam Menjaga 

Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. Analisis data yang didapatkan kemudian dijadikan dengan menggunakan 

pendekatan sosiologi dalam menelaah Otoritas MUI Dalam Menjaga Kerukunan Umat Beragama baik dalam kerangka 

wacana maupun praktiknya dalam kehidupan masyarakat di Indonesia. 

4. HASIL PEMBAHASAN 

4.1. Problem dalam Otoritas 

 Persoalan otoritas, terutama otoritas keagamaan, kerap kali menjadi arena kontestasi berbagai kelompok-

kelompok keagamaan, dengan mengenggam otoritas, tidak jarang tindakan-tindakan otoriter dipamerkan dengan 

mengkhakimi kelompok lain yang dianggap melenceng dari pemahaman keagamaan yang dianggap mapan. Bukan 

hanya soal penghakiman “aliran sesat”, otomatis juga sering digunakan untuk mengontrol pemeluk agma lain. 

Mengontrol di sini dimaksudkan untuk mengendalikan prilaku pemeluk agama lain yang dikhwatirkan mengancam 

agama pemilik otoritas itu. Dengan memegang otoritas, Tuhan seolah bersemayam dalam diri orang itu. Ucapan dan 

tindakannya dianggap mewakili ucapan dan tindakan Tuhan. Akibatnya, melawan ucapan dan tindakan pemegang 

otoritas dianggap sama dengan melawan ucapan dan tindakan Tuhan. Pada titik ekstrem ini, otoritas agama akan 

mengancam keragaman dalam kehidupan agama, baik keragaman pemahaman agama maupun keragaman ekspresi 

keagamaan.
5
 

Kemudian memahami lenbih jelas tentang aspek teoritik keagamaan, berikut pendapat Khaled Abou el-Fadl 

tentang aspek teoritik persoalan otoritas keagamaan. Khaled Abou el-Fadl merupakan seorang ilmuan yang lahir di 

Kuwait dan kini menjadi Guru Hukum Islam di Fakultas Hukum UCLA Amerika Serikat. Khaled Abou el-Fadl 

membedakan sifat otoritas menjadi dua jenis, yaitu otoritas yang bersifat koersif dan otoritas yang bersifat persuasif. 

Otoritas koersif merupakan kemampuan untuk mengarahkan prilaku orang lain dengan cara membujuk, mengambil 

keuntungan, mengancam, atau menghukum. Otoritas jenis ini sifatnya memaksa orang lain agar tunduk pada pikiran 

                                                             
5
 U I N Syarif and Hidayatullah Jakarta, “183-299-1-Sm (8)” 20 (n.d.): 25–54. Hlm 29. 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 129 of 137 
 

dan kehendaknya. Otoritas koersif ini biasanya terkait dengan segala aparaturnya memiliki kekuatan untuk memaksa 

dan menghukum. 

Sedangkan otoritas persuasif merupakan kemampuan untuk mengarahkan keyakinan dan perilaku orang lain atas 

dasar kepercayaan. Karena itu, otoritas persuasif melibatkan kekuasaan yang bersifat normatif yang berasal dari 

dalam diri orang itu. Otoritas jenis ini biasanya dikaitkan dengan pengetahuan seseorang, kharisma dan sejenisnya. 

Dari dua jenis otoritas yang dikemukakan Friedman tersebut, Abou el-Fald menambahkan satu jenis lagi, yaitu 

“otoritas koersif”. Jenis otoritas ini sebenarnya difungsikan untuk melengkapi istilah “memanku otoritas” yang 

dikemukakan Friedman. Abou el-Fadl menggunakan istilah “otoritas koersif” karena jabatan resmi dan kekusaan 

stuktural yang dimilik seorang pemangku otoritas tidak selalu bisa diketahui dengan jelas. Dia mencontohkan  

pejabat di negara-negara berkembang sebagai pemangku otoritas ditaati karena dia mempunyai kekuasaan yang 

bisa memaksa, tap pejabat yang lain diabaikan dan dilangkahi karena ada cara lain yang bisa ditempuh meskipun 

dengan cara-cara yang ilegal. Dari perspektif ini kita bisa memahami, bagaimana perkawinan antara otoritas  

keagamaan dan otoritas politik yang tidak dikendalikan dengan baik bisa menjadi ancaman serius. 

4.2. Wewenang Lembaga Keagamaan Dalam Mengatur Hubungan Antarumat Beragama 

Seperti halnya pendapat tentang urgensi pengaturan hubungan antar umat beragama, para pemuka atau 

lembaga keagamaan juga variatif dalam memberikan pendapat terkait bentuk pengaturan. Sekalipun variatif, namun 

dari berbagai pendapat yang disampaikan dapat ditarik suatu kesimpulan bahwa yang berwenang mengatur 

hubungan antarumat beragama adalah pemerintah bersama para pemuka agama dari berbagai agama sebagai 

perwakilan umat beragama. Posisi pemerintah dalam proses penyusunan peraturan tersebut lebih sebagai fasilitator 

disamping melegitimasi peraturan. Variasi pendapat para pemuka agama terkait kewenangan pengaturan hubungan 

antarumat beragama ini, seperti pada contoh berikut: 

Di Ambon, para pemuka agama berpendapat bahwa pengaturan hubungan antarumat beragama merupakan 

wewenang bersama antara pemerintah, pemuka agama dan masyarakat. Minimal pemerintah bersama para pemuka 

atau tokoh dari masing-masing agama. Di Denpasar, ada pemuka agama yang menyampaikan supaya diberikan 

kepada sebuah lembaga, terdiri dari utusan lembaga-lembaga yang bertugas sebagai pembina berasarkan ketetapan 

pemerintah, seperti halnya Bakor Pakem (Badan Koordinasi Pegawas Aliran Kepercayaan Masyarakat) pada masa lalu. 

Di Surabaya, ada pemuka agama yang berpendapat bahwa yang berhak mengatur adalah para pemuka agama 

melalui musyawarah dan pemerintah sebagai pasilitator. Pendapat lain mengatakan yang berwenag mengatur adalah 

pemerintah agar memiliki kekuatan hukum, namun tidak mengabaikan masukan dari para pemuka agama. Di 

Jayapura, pada umumnya pemuka agama setuju yang berwenang mengatur hubungan antarumat beragama adalah 

pemerintah. Tapi ada yang memberikan catatan bahwa yang dimaksud pemerintah di sini adalah pemerintah daerah 

dan Kantor Kemenag, bekerja sama dengan tokoh adat. Di Medan, pemuka agama pada umumnya sependapat 

bahwa yang berwenang mengatur hal yang dimaksud adalah pemerintah selaku eksekutor di samping juga sebagai 

fasilitator. Namun dalam proses perumusannya dipandang perlu melibatkan perwakilan dari para pemuka atau tokoh-

tokoh agama.
6
 

4.3. Otoritas Lembaga Keagamaan MUI 

Persoalan otoritas, terutama otoritas keagamaan, menjadi arena kontestasi berbagai kelompok-kelompok 

keagamaan. Degan mengenggam otoritas, tidan jarang tindakan-tindakan otoriter dipamerkan degan menghakimi 

kelompok lain yang dianggap melenceng dari rel kegamaan yang dianggap mapan. Bukan hanya soal penghakiman 

“aliran sast”, otoritas juga sering digunakan untuk mengontrol pemeluk agama laain. Mengontrol di sini dimaksudkan 

untuk mengendalikan prilaku pemeluk agama lain yang dikhawatirkan mengancam agama pemilik otoritas itu. 

Dengan memegag otoritas, Tuhan seolah bersemayam dalam diri orang itu. Ucapan dan tindakannya dianggap 

mewakili ucapan dan tindakan Tuhan. Akibatnya, melawan ucapan dan tindakan pemegang otoritas dianggap sama 

dengan melawan ucapan dan tindakan Tuhan. Pada titik ekstrem ini, otoritas agama akan mengancam keragaman 

dalam kehidupan agama, baik keragaman pemahaman agama maupun keragaman ekspresi keagamaan.
7
 

Otoritas keislaman di Indonesia sendiri menyebar dalam berbagai lapisan, baik dalam lembaga-lembaga agama, 

lembaga negara, maupun tokoh-tokoh lokal. Lembaga-lembaga keagamaan seperti Nahdlatul Ulama (NU), 

Muhammadiyah, Persis mempunyai lembaga fatwa untuk memberi panduan kepada umatnya dalam berbagai soal 

agama. Demikian juga dengan Majelis Ulama Indonesia (MUI) melalui  Komisi Fatwa secara reguler mengeluarkan 

sejumlah fatwa. 

Adanya berbagai lembaga fatwa sebenarnya merupakan bukti adnya pluralisme pemahaman dan penafsiran 

islam di Indonesia. Di antara lembaga-lembaga fatwa pendapatnya tidak bisa saling menafikan atau menghapuskan. 

                                                             
6
 Bashori A.Hakim, “No Title.” 27-28 

7
 Syarif and Jakarta, “183-299-1-Sm (8).” Hlm 29. 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 130 of 137 
 

Keragaman pendapat lembaga-lembaga fatwa tidak lebih sebagai keragaman pendapat hukum yang memberi ruang 

kepada masyarakat untuk memilih. Kebenaran sebuah fatwa hukum tidak semata-mata terletak pada akurasi diri sisi 

kesesuaian dengan dalil-dalil nash (manqūl), tapi sejauh mana fatwa tersebut bisa memberi panduan moral yang 

berkeadilan bagi masyarakat untuk menyelesaikan masalah yang dai hadapi. Karena itu, fatwa yang dari sisi manqūl 

benar, belum tentu dia menemukan relevasi untuk diikuti dalam kehidupan nyata. 

Adanya lembaga-lembaga fatwa tersebut merupakan bentuk pengakuan bahwa al-Qur‟an dan Hadits tidak bisa 

“klik” secara langsung untuk menghukumi masalah-masalah tertentu. Perlu jalan bertahap, memudar, bahkan berliku-

liku untuk memhami makna dalam nash (ma„qūl al-nāṣ) dengan metodologi yang bisa dipertanggungjawabkan. 

Fatwa-fatwa keagamaan semestinya menjadi sarana pendidikan bagi masyarakat untuk memahami  ma„qūl al-nāṣ 

tersebut. Karena itulah, dalam disiplin ilmu uṣū al-fiqh seseorang atau lembaga fatwa disebut sebagai kāshif al- hukmi 

(penyingkap/penemu hukum), bukan munshi‟ al hukmi (penetap hukum). 

Diantara lembaga-lembaga fatwa yang ada di Indonesia MUI bisa dikatakan sebagai lembaga fatwa yang 

penting diamati. Bukan saja karena MUI dibentuk pemerintah orde baru, tapi karena belakangan ada upaya untuk 

menjadikan fatwa MUI menjadi bagian dari proses legislasi. Ada upaya agar fatwa MUI menjadi hukum positif. Di 

samping itu, beberapa fatwa MUI sering memicu kontroversi dan dijadikan legitimasi tindak kekerasan kelompok 

tertentu. MUI seolah menjadi pemegang otoritas keagamaan tertinggi di Indonesia. 

Dalam kaitan ini, penulis merasa perlu untuk sedikit memberi gambaran tentang MUI. MUI merupakan 

organisasi kedaulatan yang dibentuk pemerintah Orde Baru pada 28 Juni 1975. Namun pelantikan kepengurusan MUI 

baru dilakukan pada 27 Juli 1975. Pembentukan lembaga ini diawali dari suatu Konfrensi para ulama di Jakarta yang 

diselenggarakan oleh Pusat Dakwah Islam dari tanggal 30 September hingga 4 Oktober 1970. Dari konferensi itu 

diajukan suatu saran untuk memajukan kesatuan kaum Muslmin dalam kegiatan sosial mereka dengan membentuk 

sebuah majelis bagi para ulama Indonesia, yang akan diberi tugas untuk memberi fatwa-fatwa. Campur tangan 

pemerintah dalam soal ini terlalu besar untuk diabaikan karena pusat dakwah itu sendiri telah dicetuskan atas 

gagasan KH. Muhammad Dahlan, Mentri Agama pada saat itu.
8
 

Dari ilustrasi tersebut otoritas keagamaan (Islam) di Indonesia cukup problematik. Meskipun secara teoritik 

otoritas itu tersebar dalam berbagai lapisan, namun belakangan otoritas MUI sebaga pemegang kendali semakin 

menguat. Penguatan MUI ini di samping  karena dukungan pemerintah yang semakin menguat, tapi posisi sosial-

politiknya juga semakin kuat. 

Hal ini antara lain bisa dilihat dari sejumlah UU yang secara khusus menyebut MUI. Setidaknya ada dua UU yang 

secara eksplisit menyebut MUI, yaitu: pertama, UU No. 40 Tahun 2007 tentang Perseroan Terbatas. Hal ini terdapat 

dalam pasal 109 ayat (2): “Dewan pengawas Syariah sebagaimana dimaksud pada ayat (1) terdiri atas seorang ahli 

syariah atau lebih yang diangkat oleh RUPS atau rekomendasi Majelis Ulama Indonesia”. 

Kedua, UU No. 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah. Dalam UU ini setidaknya ada dua pasal yang 

menyebut MUI, yaitu pasal 26 dan 32. Dalam pasal 26 ayat (2) disebutkan: “Prinsip syariah sebagaimana dimaksud 

pada ayat (1) difatwakan oleh Majelis Ulama Indonesia”. Ayat (3) disebutkan: “Fatwa  sebagaimana dimaksud pada 

ayat (2) dituangkan dalam Peraturan Bank Indonesia”. Dari pasal ini jelas, dalam hal ekonomi syariah fatwa MUI legal 

binding dan menjadi satu-satunya dasar pembuatan Peraturan Bank Indonesia dalam hal penentuan prinsip syariah 

dalam ekonomi. 

Dalam pasal 32 (2) yang menjelaskan soal Dewan Pengawas Syariah, juga disebutkan: “Dewan Pengawas Syariah 

sebagaimana dimaksud pada ayat (1) diangkat oleh Rapat Umum Pemegag saham atas rekomendasi Majelis Ulama 

Indonesia”. Pasal ini sebenarnya mengulang dari UU tentang Perseroan Terbatas dimana MUI menjadi satu-satunya 

lembaga yang bisa merekomendasi Dewan Pengawas Syariah. 

Dari penjelasan di atas, MUI nyata sudah menjadi lembaga “ semi negara,” tidak bisa disamakan dengan ormas-

ormas lain semacam NU dan Muhammadiyah. Dalam hal fatwa ekonomi syariah, MUI menjadi satu-satunya lembaga 

yang akan diikuti pemerintah, legal binding. Hal ini antara lain yang menyebabkan, mengapa dalam urusan-urusan 

selain ekonomi syariah, MUI sering memaksakan pendapat dan fatwanya menjadi kebijakan pemerintah.
9
 

Kalau sekedar fatwa tang terkait dengan masalah furūiyyah-fiqhiyyah fatwa MUI memang bisa diabaikan jika 

ternyata justru jadi masalah. Namun fatwa dalam bidang ekonomi syariah, fatwa MUI bisa dikatakan legal binding. 

Karena posisi itu, MUI mengiginkan agar kedaulatan fatwa MUI yang legal binding tidak hanya terkait dengan 

ekonomi syariah, tapi dalam semua urusan keagamaan. 

                                                             
8
 Syarif and Jakarta. Hlm 41-42. 

9
 Laporan Toleransi Beragama, “No Title,” in “Menapaki Bangsa Yang Kian Retak”. (Hotel Bintang Jakarta: The Wahid Institute, 

2008). 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 131 of 137 
 

Fatwa dalam dirkursus hukum islam bukanlah sekedar pendapat tentang sesuatu yang bersifat sekuler, namun 

fatwa mengadaikan bahwa pendapat itu “mewakili” pendapat Tuhan. Oleh karena itu, fatwa harus dikeluarkan oleh 

orang yang mempunyai otoritas. Karena klaim otoritatif inilah, fatwa sering menggiring orang atau sekelompok 

bersifat otoriter dengan fatwa yang dikeluarkan. Sikap otoriter itu didasarkan pada asumsi bahwa apa yang 

difatwakan adalah pendapat Tuhan itu sendiri. Yang tidak mengikuti pendapat fatwa tersebut dianggap melawan 

pendapat Tuhan. Padahal, otoritas hukum sepenuhnya ada dalam diri Tuhan. Oleh karena itu, manusia seotoritatif 

apapun tidak bisa sepenuhnya mewakili pendpat Tuhan. 

Dengan demikian, fatwa-fatwa MUI tersebut tetap saja tidak bisa dikatakan sebagai satu-satunya yang mewakili 

pendpat Tuhan. Pendpat fiqih tetap dalam karakternya hanya mengikat bagi yang mempercayai (mulzim binafsihi). 

Meski secara istinbāṭiy (prosedur penetapan hukum) mungkin benar, tapi ia tidak secara serta merta bisa diterapkan 

(taṭbīqiy). Oleh karena itu, fatwa MUI bukanlah akhir dari semuanya.
10

 

4.4. Otoritas Lembaga Keagamaan Dalam Memelihara Hubungan Antarumat Beragama 

Hampir seluruh pemuka agama yang menyatakan penting atau urgens pembuatan pengaturan hubungan antar 

umat beragama memberkan rincian penjelasan bidang mana saja yang perlu dan tidak perlu diatur dalam peraturan 

dimaksud. Secara keseluruhan ada sembilan aspek yang menjadi topik perhatian, yaitu: penyiara agama, pendirian 

rumah ibadat,penyelenggaraan peringatan hari besar keagamaan, pendidikan agama, pemakaman jenazah, bantuan 

luar negeri kepada lembaga/ormas keagamaan perkawinan beda agama, pengagkatan anak, dan penyalahgunaan 

dan atau penodaan agama. 

Dalam beberapa aspek, para pemuka agama di daerah cenderung sama melihat hal-hal yang perlu diatur. 

Misalnya, aspek penyiaran agama, disetui untuk diatur mengingat hal ini penting untuk peningkatan keimanan, selain 

terkait dengan persoalan konversi agama. Dalam kaitan ini, sebagian besar mereka mengusulkan agar substansi 

pengaturan dalam bidang penyiaran agama hendaknya ditujukan kepada umat yang seagama saja. Pendapat ini 

diperoleh dari pemuka agama di Ambon dan Palangkaraya. 

Di Jayapura, pemuka agama berpendapat bahwa penyiaran agama dan pendirian rumah ibadat adalah 

merupakan hak masing-masing umat beragama, karena itu tidak perlu diatur. Jika diatur dan dibatasi maka hal itu 

akan melanggar HAM. Di Denpasar, justru pemuka agama memandang perlu membuat aturan menyangkut 

kesembilan aspek dimaksud sepanjang aspek-aspek tersebut dirasakan mengaggu ketertiban umum dan meresahkan 

masyarakat. 

Hal ini seputar penyiaran agama yag menjadi pusat perhatian para pemuka agama di daerah adalah tentang 

pengertian penyiaran agama, penggunaan tenaga penyiar agama dari luar negeri, materi penyiaran agama tidak 

menyinggung peasan pemeluk agama lain, penyiaran agama yang dilakukan melalui pendidikan agama, penyiaran 

agama di tempat sendiri/milik umat beragama bersangkutan. 

Aspek lainnya adalah tetang pendiran rumah ibadat. Di rana rumah ibadat ini, pemuka agama memperhatikan 

beberapa soal agar memperoleh kejelasan dalam pengaturan. Yaitu, pengertian rumah ibadat, pendirian rumah 

ibadat yang cenderung kompetitif sehinggga berpotensi timbulnya konflik anatar umat beragama, peluang pendirian 

rumah ibadat yang tanpa mengikuti prosedur atau persyaratan dalam PBM, pendirian rumah ibadat disesuaikan 

dengan kondisi daerah. Pemikiran ini diangkat dari masukan penelitian di Ambon dan Palangkaraya. 

Adapun aspek-aspek lainnya mengenai penyelenggaraan peringatan hari besar keagamaan, pendidikan agama, 

pemakaman jenasah, bantuan luar negeri kepada lembaga/ormas keagamaan, perkawinan beda agama, pengagkatan 

anak, dan penyalahgunaan dan atau penodaan agama, pemuka agama umumnya setuju diatur dengan argumen yang 

hampir sama dengan kebijakan pemerintah terkait dengan aspek-aspek tersebut.
11

 

4.1. Pemahaman Moderasi Beragama Mahasiswa Sosiologi Agama 

Pemahaman moderasi pada dasarnya merupakan bagian dari visi FUAD IAIN Parepare yang berkomitmen 

sebagai Pusat Akulturasi Islam Budaya dan Islam dalam membangun masyarakat yang religius, moderat, inovatif dan 

unggul.
12

 Ditengah upaya menuju alkulturasi budaya dan Islam, FUAD Parepare tetap mempertahankan distingsinya, 

yakni sebagai fakultas dengan keunggulan integrasi keislaman dan keilmuan dalam bidang Ushuluddin, Adab dan 

Dakwah, yang diaplikasikan dengan pelaksanaan kajian secara simultan terkait moderasi beragama bagi civitas 

akademika. Di FUAD IAIN Parepare sendiri, terdapat 8 program studi yang menginplementasikan integerasi keislaman 

dan keilmuan pada studi keagamaan termasuk pengembangan kajian moderasi beragama. Namun hanya Program 

Studi Sosiologi Agama yang menjadi objek Penelitian, sebab program studi ini spesifik mengkaji atau mempelajari 

tentang sosial serta fenomena-fenomena keagamaan yang terjadi dikalangan mahasiswa ataupun di masyarakat. 

                                                             
10

 Syarif and Jakarta, “183-299-1-Sm (8).” Hlm 50-52. 
11

 Bashori A.Hakim, “No Title.” Hlm 31a-33. 
12

 Rencana strategis FUAD IAIN Parepare. (Parepare: 2022).  



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 132 of 137 
 

Moderasi beragama di kalangan mahasiswa merupakan hal penting yang menjadi perhatian bersama. Sebab, 

tidak menutup kemungkinan bahwa di dalam diri mahasiswa ada pandangan ekstrim, sehingga tidak bertoleransi 

terhadap perbedaan. Moderasi beragama jika dipahami dengan baik, maka cara pandang, sikap, dan perilaku 

seseorang  tidak akan ekstrim. 

Konsep moderasi sendiri memegang prinsip dalam penerapanya di masyarakat yang tidak bisa dihilangkan, 

upaya untuk menjaga satu-kesatuan dalam keberagaman sebagai berikut: 

a. Prinsip Keadilan  

Dalam konteks ini, landasan moderasi beragama mengajarkan kita untuk senantiasa bersikap moderat serta 

berkeadilan dalam melihat perbedaan baik secara agama, maupun budaya. Oleh karena itu, moderasi beragama 

diperlukan sebagai strategi untuk menjaga kerukunan bangsa. Hasil wawancara yang dilakukan penulis terhadap 

mahasiswa Sosiologi Agama berinisial RMT menyebutkan bahwa; 

“Konsep moderasi beragama seperti yang kita pahami merupakan program nasional yang dicetuskan oleh Kementerian 

Agama RI di mana kebijakan ini berangkat dari kondisi keberagaman masyarakat Indonesia yang beragam. Moderasi 

beragama hadir sebagai konsep untuk melihat bagaimana kita seharusnya bersikap dalam menjalani kehidupan yang multi 

agama dengan mengedepankan prinsip adil dalam merumuskan permasalahan dalam kehidupan bermasyarakat.”
 13

 

Moderasi prinsipnya adalah senantiasa mengendepankan prinsip adil sesuai apa yang dijelaskan oleh informan 

RMT dalam konteks pemahaman moderasinya terutama dalam masyarakat yang berbeda secara agama. Salah satu 

prinsip yang selalu ditekankan pandangan moderasi beragama adalah menjaga keseimbangan sosial. Dalam hal ini, 

Kementerian Agama mendorong pembinaan umat dalam menjalankan ajaran agamanya.   

Konteks ini, sikap moderat adalah kunci untuk mewujudkan toleransi sosial dan kerukunan umat beragama 

dengan mengedepankan sikap saling hormat, menghargai perbedaan dan senantiasa hidup dalam keadaan harmoni. 

Sikap moderasi ini dapat berupa pengakuan atas keberadaan orang lain, bersikap toleran, dan menghormati 

perbedaan pendapat, serta tidak memaksakan kehendak dengan cara kekerasan. Hal Ini sejalan dengan hasil 

wawancara dengan MWR yang mengemukakan bahwa; 

“Moderasi beragama tidak lepas dari yang namanya pluralisme dimana masyarakat diharapkan untuk dapat saling 

menghargai satu sama lain demi menghindari terjadinya konflik di dalam masyarakat dan tetap menjaga keadilan.”
14

 

Moderasi beragama bertalian dengan prinsip pluralisme berkenaan bagaimana tiap-tiap individu dalam 

masyarakat beragam mengedepankan sikap terbuka dengan membangun relasi interaksi dan kerja sama satu sama 

lain. Pengetahuan moderasi merupakan kebutuhan setiap umat beragama karena dengannya masyarakat akan 

menemukan keharmonisan sosial. 

b. Prinsip Kebaikan  

Konflik sosial tentu saja tidak dapat dihindari dalam masyarakat yang multi agama sebagai dampak dari 

dinamika kehidupan bermasyarakat. Untuk memecahkan masalah ini sebaiknya semua unsur masyarakat khususnya 

umat beragama, memahami esensi moderasi beragama dalam rangka meningkatkan sensitivitas semua pihak 

terutama potensi konflik yang mengancam harmoni sosial yang dalam masyarakat. Untuk itu, perlu dipahamkan 

moderasi beragama bagi masyarakat secara khusus mahasiswa mereka secara aktif berperan dalam menumbuhkan 

harmoni dengan merajuk kebersamaan di atas perbedaan-perbedaan melalui prinsip kebaikan dan kebermanfaatan 

untuk semua. Wawancara dengan NVH, mahasiswi prodi Sosiologi Agama semester 6 mengemukakan bahwa: 

“Yang saya paham mengenai moderasi itu adalah sebuah perilaku dan sikap yang kemudian di padukan dalam beragama 

seperti kebaikan yang harus di kerjakan dalam bersosial dan bermanfaat untuk kehidupan”
15

 

Wawancara di atas Secara umum menjelaskan bahwa, kebaikan berarti sifat atau ciri dari sesuatu yang terpuji. 

Kata-kata yang baik mengandung makna seperti persetujuan, pujian, keunggulan, kekaguman, atau akurasi. Dengan 

demikian, prinsip kebaikan berkaitan erat dengan keinginan dan cita-cita manusia. Namun kebaikan dalam ajaran 

                                                             
13

Rahmat, Mahasiswa Semester 8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di IAIN 

Parepare tanggal 15 Juli 2022. 
14

Mawardi, Mahasiswa Semester 6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di IAIN 

Parepare tanggal 13 Juli 2022. 
15

Nurhavifah, Mahasiswi Semester 6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di 

IAIN Parepare tanggal 13 Juli 2022. 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 133 of 137 
 

agama yang berkaitan dengan masalah kemanusiaan, saling menghormati diantara sesama, berbuat baik kepada 

orang lain, rasa kasih sayang yang besar, dan sebagainya merupakan nilai-nilai kebaikan yang sudah pasti diterima. 

Moderasi beragama ini merupakan suatu cara pandang agar setiap individu atau kelompok menandaskan 

pada toleransi, sehingga konflik umat beragama dapat diminimalkan. Hal ini diperlukan dalam rangka meningkatkan 

kesamaan persepsi mengenai perbedaan. Oleh karena itu, masing-masing pemeluk agama perlu mengambil jalan 

tengah dalam menjalankan agamanya. Pemahaman moderasi yang baik dapat mencegah konflik atau kerenggangan 

hubungan sosial yang dapat melahirkan situasi konflik di masyarakat seperti dikemukakan oleh FT mahasiswi 

Sosiologi Agama sebagai berikut; 

“Moderasi berasal dari kata moderat yang artinya jalan tengah. Jadi moderasi adalah jalan tengah dalam beragama tanpa 

memihak ke kiri maupun kanan. Menurut saya, orang yang fanatiknya terhadap agama boleh saja tetapi ada batasan-batasan 

yang harus dijaga agar tidak memunculkan konflik serta kerenggangan dalam sosial masyarakat, sehingga perlu pemahaman 

moderasi beragama.”
16

 

Moderasi itu adalah sebuah komitmen terhadap agama dengan apa adanya. Tanpa harus dikurangi atau 

dilebih-lebihkan. Dalam modersi tentu tidak terlepas dari  rasa toleran. Toleransi hadir karana adanya rasa saling 

menerima, menghargai, menghormati satu sama lain. Setiap orang yang beragama tentu tidak terlepas dari sikap-

sikap fanatik atau fanatisme. Fanatik terhadap agama sebenarnya boleh dilakukan dalam keyakinanya masing-masing 

selagi tidak mengganggu agama lain dan tidak merugikan orang. Adapun hal yang penting diperhatikan dalam sikap 

fanatik yaitu tidak memaksakan kehendak, menerima segala perbedaan serta tidak mengkedepankan tindakan 

kekerasan. 

c. Prinsip Hikmah  

Moderasi dalam pandangan lslam, selain memiliki prinsip keadilan dan kebaikan juga memiliki hikmah dan 

kearifan dalam semua bentuk dan dimensi ajaranya, tidak ada ajaran islam yang tidak mengandung hikmah dan tidak 

ada syariatnya yang bertentangan dengan hikmah. Prinsip ini adalah suatu renungan dan kesungguhan dalam 

memanfaatkan pengetahuan tentang Islam dengan baik dalam kehidupan sehari-hari. Hasil wawancara dari I 

mahasiswa sosiologi agama sebagai berikut: 

“Moderasi beragama adalah cara pandang dalam beragama untuk mengakomodir agama-agama yang minoritas agar 

mendapatkan hak yang sama dalam kesungguhan mengamalkan ajaran agama dikehidupan sehari-hari.”
17

 

Moderasi beragama adalah suatu cara untuk memenuhi kebutuhan bagi agama yang minoritas agar 

mendapatkan kesamaan hak dalam menjalankan aktifitas keagamannya. Minoritas juga harus diakui hak-hak mereka 

dalam konteks agama. Agar mereka tidak didiskriminasi oleh kelompok-kelompok mayoritas guna menciptakan 

kedamaian. Moderasi hadir sebagai penyeimbang keberagaman baik dari segi keagamaan, kebudayaan, serta ras. 

d. Prinsip Konsisten 

Pemikiran dan sikap konsisten atau istiqomah berada pada posisi pertengahan dan moderat, tidak mudah 

terbawa pada posisi arus ekstrim, arus berlebihan. Setiap menjalankan perintah agama perlu dipahami secara tekstual 

dan kontekstual untuk meminimalisir kesalahan dalam mempraktikkan kegiatan-kegiatan agama yang akan dilakukan. 

Kekonsistenan seseorang dalam menjalankan syariat agama akan memberikan dampak yang lebih baik bagi 

kehidupannya. Selaras dengan apa yang disampaikan oleh informan MR mahasiswa Sosiologi Agama dalam 

wawancara:  

“Sependek pemahaman saya, moderasi beragama adalah proses memahami dan sekaligus mengamalkan ajaran agama 

secara konsisten, adil dan juga seimbang agar terhindarnya dari perilaku yang tidak baik ataupun ekstrem.”
18

 

Moderasi suatu proses pemahaman dalam beragama tidak berpihak kekanan dan kekiri yang harus sejalan 

dalam mengamalkan ajaran yang telah diperintahkan agama. Tentunya perlu kekonsistenan dalam menerapkan 

ajaran tersebut. Konsisten dalam beragama sama halnya telah menerapkan nilai-nilai moderat. Sehingga mampu 

mengarahkan kejalan yang benar.  

                                                             
16

Fitriani, Mahasiswi Semester 6, Program Studi, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di IAIN Parepare tanggal 13 

Juli 2022. 
17

Ilham, Mahasiswa Semester 8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di IAIN 

Parepare tanggal 8 Juli 2022. 
18

Moh. Rusdi , Mahasiswa Semester 8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di 

IAIN Parepare tanggal 10 Juli 2022. 

 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 134 of 137 
 

e. Prinsip Keseimbangan  

Upaya untuk menyikapi sebuah keragaman dalam hal beragama, baik sesama antar kelompok mapun di luar 

kelompok yang berbeda, maka Islam telah mengajarkan pedoman dalam beragama kepada umatnya yakni 

wasathiyyah atau berlaku adil atau seimbang, dengan kata lain mengambil langkah kearah jalan tengah, namun juga 

tidak longgar. wasathiyyah, dikenal dalam istilah moderasi beragama yang diharapkan menjadi titik temu dalam 

beragama agar tidak membawa pada kutub ektrem kiri maupun ektrem kanan. Seperti yang disampaikan oleh 

informan FT mahasiswi Sosiologi Agama dalam wawancaranya memiliki kesamaan; 

“Menurut saya, moderasi agama adalah cara beragama yang harus seimbang, yaitu tidak boleh terlalu ke kanan (radikalisme) 

dan tidak boleh terlalu ke kiri (memberikan ungkapan benci)”
19

  

Moderasi beragama harus ada keseimbangan antara agama satu dengan yang lain. Agar tidak menimbulkan 

kesalahan presepsi terhadap agama lain. Agama sudah pasti membawa kedamaian, cinta kasih serta rasa welas asih. 

Inilah sebenarnya kunci dari keharmonisan dalam keberagaman baik secara agama, ras dan budaya. Perbedaan inilah 

yang membawa kita untuk saling mengenal satu sama lain. Mengkedepankan rasa hormat dan saling menghargai 

adalah tindakan yang dianjurkan oleh agama. 

Paham atau pandangan hidup yang mengakui dan menerima adanya kemajemukan atau keanekaragaman 

dalam suatu kelompok masyarakat disebut sebagai pluralisme. Kemajemukan dimaksud misalnya dilihat dari segi 

agama, suku, ras, adatistiadat, dll. Segi-segi inilah yang biasanya menjadi dasar pembentukan aneka macam 

kelompok lebih kecil, terbatas dan khas, serta yang mencirikhaskan dan membedakan kelompok yang satu dengan 

kelompok yang lain, dalam suatu kelompok masyarakat yang majemuk dan yang lebih besar atau lebih luas. Semakin 

dihargai suatu perbedaan maka semakin kuat pulalah pluralismenya. Hal senada yang dijelaskan oleh AM mahasiswa  

Sosiologi Agama ketika diwawancarai:  

“Moderasi beragama tidak lepas dari yang namanya pluralisme. Pemahaman yang menghargai perbedaan dalam 

masyarakat dan memungkinkan kelompok-kelompok yang berbeda mempertahankan keunikan budayanya masing-masing. 

Perlu diterapkan agar masyarakat saling menghargai satu sama lain dan untuk menghindari terjadinya konflik di dalam 

masyarakat.”
20

 

Memberikan keterangan mengenai pluralisme. Dalam konsep pluralisme, kelompok yang berbeda 

menginginkan posisi yang sama untuk menerima perbedaan. Jadi, yang perlu ditekankan dalam konsep pluralisme 

adalah kesiapan dan kemampuan mental untuk hidup berdampingan bersama orang-orang yang berbeda suku, adat, 

agama, bahasa, kebangsaan dan lain-lain. Tetapi tetap memiliki rasa saling menghormati dan menunjukkan sikap 

toleransi dengan sesama. Bhinneka Tunggal Ika sebagai semangat pluralisme Indonesia yang harus terus ditanam di 

setiap individu warga negara di tengah perbedaan sosial di berbagai lapisan masyarakat.  

Meski semangat Bhinneka Tunggal Ika telah ditanam kepada kita sejak kecil, tetapi masih ada saja individu 

yang menampikkan atau bahkan menolak individu atau kelompok masyarakat lain yang memiliki pendapat atau 

prinsip yang berbeda dengan kita. 

Pluralisme merupakan sebuah interaksi antar kelompok yang tidak mungkin dapat dihindari oleh manusia. 

Sebab manusia pada dasarnya diciptakan dalam bentuk yang berbeda-beda, maka dari itu pluralisme hadir untuk 

menyuarakan perbedaan untuk mendapatkan kesamaan upaya mendapatkan suatu keadilan dan bertujuan 

menciptakan kedamaian.   

4.2. Sikap Terhadap Intoleransi Sosial 
Kasus-kasus kekerasan di Indonesia memang menunjukkan tren peningkatan di mana  masalah ini sebagian 

besar berangkat pada persoalan identitas agama. Dalam kondisi ini, perlu melihat bagaimana respons mahasiswa 

terhadap maraknya masalah intoleransi. Berdasarkan hasil wawancara penulis kepada K mahasiswi Sosiologi Agama 

berkenaan dengan pandangan mereka terhadap intoleransi, penulis menemukan bahwa sebagian besar di antara 

mereka menolak segala bentuk kekerasan yang mengatasnamakan agama itu sendiri; 

                                                             
19

Fitriani Tajuddin, Mahasiswa Semester 6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara 

di IAIN Parepare tanggal 11 Juli 2022. 
20

Abdul Majid, Mahasiswa Semester 6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di 

IAIN Parepare tanggal 11 Juli 2022. 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 135 of 137 
 

“Tentu saja segala bentuk tindakan intoleransi itu sangat buruk apalagi membawa nama suatu agama dan saya rasa hal 

tersebut harus diperhatikan lebih seksama oleh pemerintah kita”
21

 

Tindakan intoleransi merupakan tindakan yang sangat buruk terutama dalam pengelolaan keberagaman agama 

yang menjadi suatu masalah dalam membangun sinergi kerukunan antar umat beragama. 

Sudah menjadi rahasia umum jika kehidupan bermasyarakat di tengah keragaman Indonesia tidak selalu 

berjalan mulus. Selalu ada konflik yang mencuat akibat adanya sentimen antar golongan. Bayangan kedamaian di 

tengah keberagaman yang dimimpikan Pancasila nampak semakin jauh untuk diraih jika melihat kondisi intoleransi 

antar agama, buaya dan ras, bahkan pendapat sekalipun di Indonesia. Sehubungan dengan hasil wawancara penulis 

menemukan respon bahwa intoleransi adalah suatu sikap yang salah untuk diterapkan dimasyarakat. 

 “Intoleransi bagi saya adalah sikap yang tidak menghargai orang lain baik dari argumentasi, segi fisik, budaya, ras, agama 

dan segala bentuk perbedaan yang ada. Tentu intoleransi suatu tindakan yang salah.”
22

 

Mengenai hasil wawancara diatas menjelaskan bahwa intoleransi adalah suatu sikap yang salah dan tidak bisa 

diimplementasikan ditengah-tengah masyarakat. Tentu intoleransi akan berdampak  buruk kepada masyarakat jika 

tidak diperlakukan dengan baik, bisa berujung pada aksi terorisme. 

Tindakan terorisme akan terjadi jika diskriminasi antar suku atau kelompok agama saling bersinggungan dalam 

masyarakat. Dikarenakan adanya perlakuan yang tidak setara hanya karena warna kulit, agama atau yang lainnya. 

Kelompok yang tertindas akan mencari cara untuk didengar, dikenali, dan diperlakukan sama seperti orang lain. 

Suasana seperti itu akan mendorong penyebaran teror. Tentu kita semua perlu kehati-hatian untuk menghindari 

segala bentuk diskriminasi agar tidak masuk dalam kelompok-kelompok radikal.  Menurut informan bahwa sikap 

intoleransi: 

“Intoleransi sendiri adalah suatu sikap yang menolak segala perbedaan, dari sikap ini kita harus berhati-hati dengan 

masalah-masalah yang muncul dikarenakan adanya ancaman seperti intoleransi sosial dan radikalisme. Pada intinya kita 

tetap waspada dalam menyikapi hal intoleransi baik terhadap agama ataupun yang meggeruk radikalisme”
23

 

Pernyataan informan diatas menunjukan bahwa perlunya kehati-hatian dalam menyampaikan suatu pendapat, 

sebab pendat itulah seringkali disalah artikan oleh orang lain ataupun msyarakat. Halnya yang sangat ditakutkan 

adalah  munculnya ketersinggungan di antara kelompok, baik mengenai agama, ras dan budaya. Tentu kita menjaga 

hal tersebut upaya tidak menimbulkan kegaduhan ditengah masyarakat yang multikultural ini.  

Munculnya intoleransi disebabkan pandangan keagamaan sektarian, dan selalu menginginkan pembenaran diri 

diberbagai pandangan. Sikap inilah seringkali muncul ketika pemahaman yang begitu fanatik terhadap  konsep 

keagamaan. Bukannya perdamaian yang diinginkan melaikan kegaduhan yang muncul dipermukaan. Sesungguhnya 

hal ini sangat bertentangan dalam konteks keagamaan. Agama hadir untuk melahirkan kedamaian dalam mencari 

pembenaran. Sikap tenggang rasa terhadap agama lain melahirkan sikap intoleran, senada juga yang diungkapkan 

Infoorman adalah mahasiswi Sosiologi Agama ketika diwawancara: 

“Intoleransi adalah paham atau pandangan yang mengabaikan seluruh nilai-nilai dalam toleransi, dapat juga diartikan 

sikap intoleransi, sikap tidak tenggang rasa atau tidak toleran. Tentu hal ini tidak boleh dikembang biakkan ditengah-

tengah masyarakat.”
24

 

Mengenai hasil wawancara tentang intoleransi yang dijelaskan informan diatas memberikan suatu pandangan 

bahwa fenomena intoleransi dan konflik bernuansa agama seolah memperkuat dugaan bahwa tindakan keagamaan 

menimbulkan konflik, memancing kekerasan dan berbagai perilaku yang mungkin tidak melawan kebencian, tetapi 

juga permusuhan dan pertempuran sengit di antara mereka. sejarah menunjukkan bahwa cinta, pengorbanan, dan 

pengabdian kepada orang lain sering kali dimulai dengan pandangan religius. Pada saat yang sama, sejarah 

menunjukkan realitas langsung agama dengan contoh-contoh terburuk dari sikap dan tindakan manusia. Menarik 

benang merah fenomena intoleransi tentu diharuskan menjaga nilai-nilai yang ada dimasyarkat upaya untuk 

meminimalisir konflik dan tindakan-tindakan kekerasan yang marak terjadi dalam keberagaman.  

                                                             
21

Karmenita, Mahasiswi Semester  6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di 

IAIN Parepare tanggal 13 Juli 2022. 
22

 Sakti, Mahasiswa Semester 8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di IAIN 

Parepare tanggal 14 Juli 2022 
23

Masna, Mahasiswi Semester  8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di IAIN 

Parepare tanggal 11 Juli 2022. 
24

Nurul Annisa, Mahasiswi Semester 6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di 

IAIN Parepare tanggal 15 Juli 2022. 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 136 of 137 
 

Representasi sosial memungkinkan orang-orang dalam suatu kelompok atau komunitas untuk berbicara satu 

sama lain, bertindak bersama, dan berinteraksi satu sama lain. Ini menjadi seperangkat ide dan panduan praktik sosial 

keagamaan, Sistem nilai, gagasan, dan praktik ini memiliki fungsi untuk membangun tatanan yang memungkinkan 

orang kearah dunia material dan sosial, dan juga memungkinkan mereka untuk beradaptasi dan mengatasi 

lingkungan. Namun, hal yang terjadi tidak sesuai dengan harapan, sebab selalu dibayangi sikap-sikap intoleran dalam 

praktik keagaman, hal serupa yang dijelaskan oleh informan R mahasiswa Sosiologi Agama ketika diwawancara: 

“Bagi saya intoleransi adalah suatu kondisi jika suatu kelompok masyarakat, kelompok agama atau non agama menolak 

untuk menoleransi praktik-praktik atau kepercayaan yang berlandaskan agama. Semacam ini tidak boleh tejadi dan kita 

harus memiliki perspektif kebhinekaan yang kokoh.”
25

  

 

Keterangan informan menjelaskan bahwa individu atau kelompok yang menolak praktik-praktik keagaman 

adalah ciri-ciri orang yang tidak paham mengenai tolerasi terhadap suatu perbedaan. Sejauh mana perbedaan 

menimbulkan kecenderungan toleransi/intoleransi juga dipengaruhi oleh nilai-nilai budaya dan praktik sosial 

keagamaan. Demikian pula seberapa kuat ketimpangan ekonomi mempengaruhi toleransi/intoleransi dipengaruhi 

oleh nilai-nilai budaya dan praktik sosial-keagamaan. Radikalisme adalah hasil dari pengaruh intoleransi. Semakin 

tidak toleran seseorang, semakin besar kemungkinan mereka menjadi radikal. Tidak semua orang yang tidak toleran 

adalah orang yang radikal, tetapi semua orang yang radikal dalam arti menggunakan kekerasan terhadap orang atau 

kelompok yang berbeda adalah orang yang tidak toleran.  

Namun, seperti yang kita ketahui, perbedaan seringkali merupakan situasi yang pasti dan tidak dapat dihindari, 

perlu juga dipahami bahwa perbedaan tersebut tidak serta merta mengarah pada intoleransi, apalagi radikalisme, ada 

kepentingan yang berperan mengaitkan perpecahan dengan intoleransi, yang jika kemudian diperparah juga bisa 

berujung pada radikalisme. Dalam prespektif agama pun menolak adanya sikap Intoleransi dan tidak pula diajarkan 

kepada penganutnya. 

5. KESIMPULAN  

Persoalan otoritas, terutama otoritas keagamaan, kerap kali menjadi arena kontestasi berbagai kelompok-

kelompok keagamaan. Dengan mengenggam otoritas, tidak jarang tindakan-tindakan otoriter dipamerkan dengan 

mengkhakimi kelompok lain yang dianggap melenceng dari pemahaman keagamaan yang dianggap mapan. Bukan 

hanya soal penghakiman “alirn sesat”, otomatis juga sering digunakan untuk mengontrol pemeluk agma lain. Pemilik 

kewenangan berwenang mengatur hubungan antarumat beragama adalah pemerintah bersama para pemuka agama 

dari berbagai agama sebagai perwakilan umat beragama. Posisi pemerintah dalam proses penyusunan peraturan 

tersebut lebih sebagai fasilitator disamping melegitimasi peraturan. 

Pada titik ekstrem, otoritas agama akan mengancam keragaman dalam kehidupan agama, baik keragaman 

pemahaman agama maupun keragaman ekspresi keagamaan. Demikian juga dengan Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

melalui  Komisi Fatwa secara reguler mengeluarkan sejumlah fatwa Adanya berbagai lembaga fatwa sebenarnya 

merupakan bukti adnya pluralisme pemahaman dan penafsiran islam di Indonesia. Di antara lembaga-lembaga fatwa 

pendapatnya tidak bisa saling menafikan atau menghapuskan. Keragaman pendapat lembaga-lembaga fatwa tidak 

lebih sebagai keragaman pendapat hukum yang memberi ruang kepada masyarakat untuk memilih. Kebenaran 

sebuah fatwa hukum tidak semata-mata terletak pada akurasi diri sisi kesesuaian dengan dalil-dalil nash (manqūl), 

tapi sejauh mana fatwa tersebut bisa memberi panduan moral yang berkeadilan bagi masyarakat untuk 

menyelesaikan masalah yang dai hadapi. Karena itu, fatwa yang dari sisi manqūl benar, belum tentu dia menemukan 

relevasi untuk diikuti dalam kehidupan nyata. 

Beberapa aspek, para pemuka agama cenderung sama melihat hal-hal yang perlu diatur. Misalnya, aspek 

penyiaran agama mengingat hal ini penting untuk peningkatan keimanan, selain terkait dengan persoalan konversi 

agama. Dalam kaitan ini, sebagian besar mereka mengusulkan agar substansi pengaturan dalam bidang penyiaran 

agama hendaknya ditujukan kepada umat yang seagama saja. Aspek lainnya adalah pendiran rumah ibadat. pemuka 

agama kiranya memperhatikan beberapa soal agar memperoleh kejelasan dalam pengaturannya.  aspek lainnya 

mengenai penyelenggaraan peringatan hari besar keagamaan, pendidikan agama, pemakaman jenasah, bantuan luar 

negeri kepada lembaga/ormas keagamaan, perkawinan beda agama, pengagkatan anak, dan penyalahgunaan dan 

atau penodaan agama, pemuka agama umumnya setuju diatur dengan argumen yang hampir sama dengan kebijakan 

pemerintah terkait dengan aspek-aspek tersebut. 

                                                             
25

Rustam, Mahasiswa Semester  8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di IAIN 

Parepare tanggal 15 Juli 2022.  

 



 

Tri Bambang Prasetio, Wahyuddin Bakri                                                                                                            Volume 1, No 2, Mei, 2023 

 

Page 137 of 137 
 

6. REFERENSI 

[1] Ahmatnijar, Ahmatnijar. “Ulama Berbagi Otoritas: Fungsi Dan Peran MUI Kota Padanmgsidimpuan Dalam 

Meningkatkan Kesadaran Dan Budaya Hukum Masyarakat.” TAZKIR: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial Dan 

Keislaman 2, no. 1 (2016): 143. https://doi.org/10.24952/tazkir.v2i1.407. 

[2] Zainuddin Daulay Bashori A.Hakim, dkk “No Title,” in Pandangan Pemuka Agama Tentang Urgensi Pengaturan 

Hubungan Antarumat Beragama Di Indonesia (Jakarta: Puslitbang Kehidupan Keagamaan Badan Litbang dan 

Diklat Kementeriaan Agama RI, 2015).  

[3] Ahmatnijar Ahmatnijar, “ULAMA BERBAGI OTORITAS: Fungsi Dan Peran MUI Kota Padanmgsidimpuan Dalam 

Meningkatkan Kesadaran Dan Budaya Hukum Masyarakat,” TAZKIR: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial Dan 

Keislaman 2, no. 1 (2016): 143, https://doi.org/10.24952/tazkir.v2i1.407.  

[4] Diana Mutia Habibaty, “Peranan Fatwa Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia Terhadap Hukum 

Positif Indonesia,” Peranan Fatwa Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia Terhadap Hukum Positif 

Indonesia 14, no. 4 (2017).  

[5] Suparyanto dan Rosad (2015, “済無No Title No Title No Title,” Suparyanto Dan Rosad (2015 5, no. 3 (2020):  

[6] U I N Syarif and Hidayatullah Jakarta, “183-299-1-Sm (8)” 20 (n.d.). 

[7] Laporan Toleransi Beragama, “No Title,” in “Menapaki Bangsa Yang Kian Retak”. (Hotel Bintang Jakarta: The 

Wahid Institute, 2008). 

[8] Rencana strategis FUAD IAIN Parepare. (Parepare: 2022).  

[9] Rahmat, Mahasiswa Semester 8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 15 Juli 2022. 

[10] Mawardi, Mahasiswa Semester 6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 13 Juli 2022. 

[11] Nurhavifah, Mahasiswi Semester 6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 13 Juli 2022. 

[12] Fitriani, Mahasiswi Semester 6, Program Studi, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, Wawancara di IAIN 

Parepare tanggal 13 Juli 2022. 

[13] Ilham, Mahasiswa Semester 8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 8 Juli 2022. 

[14] Moh. Rusdi , Mahasiswa Semester 8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 10 Juli 2022. 

[15] Fitriani Tajuddin, Mahasiswa Semester 6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan 

Dakwah, Wawancara di IAIN Parepare tanggal 11 Juli 2022. 

[16] Abdul Majid, Mahasiswa Semester 6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 11 Juli 2022. 

[17] Karmenita, Mahasiswi Semester  6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 13 Juli 2022. 

[18] Sakti, Mahasiswa Semester 8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 14 Juli 2022 

[19] Masna, Mahasiswi Semester  8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 11 Juli 2022. 

[20] Nurul Annisa, Mahasiswi Semester 6, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 15 Juli 2022. 

[21] Rustam, Mahasiswa Semester  8, Program Studi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah, 

Wawancara di IAIN Parepare tanggal 15 Juli 2022.  

 


