
 

 

 

 

 

 

@2023 The Author(s). Published by Program Study Sociology of Religion, State Islamic University of 

Parepare. This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative 

Commons Attribution (CC-BY) 4.0 license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).  

Page 25 of 39 

 

Volume 2  No 1  November, 2023           ISSN : 2986-4682           

 

Eksistensi Bissu dalam Masyarakat Suku Bugis  

Studi Kasus Bissu di Segeri Kabupaten Pangkep 
 

Rahmat
1
, Muhammad Saleh

2
, Mahyuddin

3
, St. Aminah Azis

4 

           1
Rahmat, Institut Agama Islam Negeri Parepare, Indonesia 

      2
Muhammad Saleh, Institut Agama Islam Negeri Parepare, Indonesia 

                                                      3
Mahyuddin, Institut Agama Islam Negeri Parepare, Indonesia 

                                                     4
St Aminah Azis, Institut Agama Islam Negeri Parepare, Indonesia 

Corresponding Author: Rahmat, rahmat001@iainpare.ac.id 

Submited: 30 Juli 2023 / Eccepted: 31 Oktober 2023 / Published: 08 November 2023 
 

DOI : https://doi.org/10.35905/sosiologia.v2i1.6391 

ABSTRACT  

The Existence of the Bissu Community in Bugis Society with a Case Study in Segeri District, Pangkep Regency. Bissu is a 

community. Bissu are considered priests who are biologically a mixture of men and women, whose gender is considered to 

consist of a mixture of men and women in Bugis tribal society. This research basically aims to describe and analyze the existence 

or whereabouts of the Bissu community in Segeri District and the role of this community in society in Segeri District, Pangkep 

Regency. This research uses a descriptive qualitative method with a case study approach. Data collection techniques in this 

research are initial observation, interviews with informants and documentation. Meanwhile, data analysis techniques in this 

research use analysis such as data reduction, data presentation and drawing conclusions. The research results show that the 

existence of the Bissu community in society in Segeri District cannot be separated from their social role as a Bissu community in 

society, which is the reason they still survive. The large role of the government and the surrounding community in supporting 

ritual activities such as traditional ceremonies and traditions of the Bissu community which are currently still being carried out. 

The Bissu community plays a large role in society, for example as holders of customs and rituals, as well as custodians of 

Arajang. Bissu also plays the role of Indo Botting (Bridal Makeup Artist), also in wedding celebration activities, and also as 

Sandro who can cure all illnesses by praying. 

KEYWORDS 

Existence; Community; Bissu; Bugis Society; Segeri District 

ABSTRAK  
Eksistensi komunitas Bissu dalam masyarakat Bugis dengan studi kasus pada Kecamatan Segeri Kabupaten Pangkep. Bissu 

merupakan komunitas, Bissu adalah kaum pendeta yang secara biologis adalah campuran laki-laki dan perempuan, yang 

dianggap gendernya terdiri dari campuran laki-laki dan perempuan di ada dalam masyarakat suku Bugis. Penelitian ini pada 

dasarnya bertujuan untuk mendiskripsikan dan menganalisis eksistensi atau keberadaan komunitas Bissu di Kecamatan Segeri 

dan peran komunitas tersebut dalam masyarakat di desa Sigeri kabupaten Pangkep. Penelitian menggunakan metode 

penelitian kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi kasus. Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini yaitu observasi 

awal, wawancara kepada informan dan dokumentasi. Sementara teknik analisis data dalam penelitian ini mengunakan análisis 

seperti reduksi data, penyajian data dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa eksistensi komunitas 

Bissu dalam masyarakat di Kecamatan Segeri yang tidak lepas dari peran sosialnya sebagai komunitas Bissu di dalam 

masyarakat sehingga menjadi penyebab mereka masih bertahan. Besarnya peran pemerintah serta masyarakat sekitar dalam 

mendukung aktifitas ritualnya seperti upacara adat serta tradisi komunitas Bissu yang saat ini masih dilakukan, besarnya 

peran komunitas Bissu dalam masyarakat misalnya sebagai pemangku adat dan ritual, juga sebagai penjaga Arajang, Bissu 

juga berperan sebagai Indo Botting (Juru Rias Pengantin), juga dalam kegiatan hajatan pernikahan, dan juga sebagai Sandro 

yang dapat mengobati segala penyakit dengan cara mendoakan. 

KATA KUNCI 

Eksistensi;  Komunitas; Bissu; Masyarakat Bugis; Kecamatan Segeri 

 

mailto:rahmat001@iainpare.ac.id


 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

 

  Page 26 of 39  

1. PENDAHULUAN  

Sulawesi-Selatan merupakan provinsi yang dikenal memiliki beragam budaya yang berakar dari keragaman 

nilai-nilai yang ada dalam masyarakat hukum adatnya. Nilai-nilai dalam masyarakat adat di Sulawesi-Selatan 

merupakan warisan nenek moyang yang mempunyai ciri khas sendiri dibandingkan dengan kebudayaan di 

daerah lainnya, setiap daerah memiliki ciri khas budaya yang berbeda, pada setiap budaya terdapat potensi 

yang berguna untuk menunjang kehidupan masyarakat.
1
 

Adapun warisan kebudayaan Bugis kuno yang ada di Sulawesi-Selatan, yang masih bertahan hingga saat ini 

namun kurang diketahui oleh masyarakat Bugis kebudayaan tersebut yaitu manusia Bissu. Bissu adalah kaum 

pendeta yang gendernya dipandang sebagai campuran laki-laki dan perempuan dalam masyarakat Bugis. Bissu 

merupakan golongan gender antara laki-laki dan perempuan yang di lihat sebagai separuh manusia dan 

separuh dewa, yang bertindak sebagai penghubung antara kedua alam manusia dengan alam dewata.
2
 Secara 

historis keberadaan Bissu sempat terpinggirkan karena dianggap bertentangan dengan ajaran agama Islam.
3
 

Hadirnya agama Islam secara resmi dan diterima oleh kerajaan–kerajaan mulai di semenanjung timur sampai 

semenanjung barat di Sulawesi, hingga akhirnya membuat para Bissu keluar dari istana kerajaan dan menyatu 

bersama masyarakat.  Perkembangan cepat yang terjadi terhadap agama Islam karena mendapat perlindungan 

dalam penyebarkan dakwah oleh raja, meski pada lapisan masyarakat membutuhkan waktu  untuk 

meninggalkan kepercayaan yang lama, termasuk ritual-ritual Bissu seperti syirik, mistik yang bertentangan 

dengan Islam, membuat keberadaan Bissu hampir hilang karena upacara ritual tidak dibenarkan lagi dalam 

ajaran Islam. 

Selain itu, tahun 1950 Bissu juga mendapat kecaman untuk dibubarkan dalam peristiwa pemberontakan 

DI/TII, tragedi pemberontakan yang pimpinan Kahar Muzakkar melakukan penumpasan Bissu dengan operasi 

toba (operasi taubat) yang gencar terjadi pada tahun 1966. Perlengkapan ritual bissu ditenggelamkan kelaut 

dan tidak sedikit Bissu dibunuh. Pemberontakan terjadi disebabkan bahwa ritual Bissu dianggap tidak sesuai 

dengan ajaran Islam dan membangkitkan feodalisme.
4
 Pada akhirnya perkembangan agama Islam di Sulawesi 

Selatan pesat juga menyebabkan perubahan terhadap aktivitas Bissu. Masyarakat Islam di Sulawesi Selatan 

menganggap Bissu adalah orang-orang yang menyalahi kodrat dan mereka dianggap kafir, musryrik. 

Menanggapi pandangan negative masyarakat terhadap kelompok Bissu, akirnya mereka  menyesuaikan diri 

dengan kondisi masyarakat, faktanya bahwa sebagian Bissu telah belajar dan menjalankan ajaran Islam bahkan 

ada yang telah menunaikan ibadah Haji. Bissu juga menunjukkan ketaatan terhadap Islam dengan 

penampilannya,  dengan mengenakan pakaian yang Islami seperti berjubah putih dengan sorban seperti 

pakaian haji.
5
 

Selanjutnya Bissu tidak hanya berubah penampilan, tetapi juga aktif dalam kegiatan pariwisata daerah, hasil 

survei pada pemerintah Kabupaten Pangkep membangun kampung budaya Bissu yang menunjukkan bahwa 

Dinas pariwisata dan budaya, Kabupaten Pangkep di kecamatan Segeri, menyatakan bahwa di kawasan Arajang 

sebagai Kampung Budaya Bissu. Pembangunan ini dilakukan sebagai tempat pariwisata untuk menarik minat 

wisatawan, dan juga membangun eksistensi Bissu di Sulawesi Selatan.
6
 

Keberadaan Bissu di Pangkep mulai menyesuaikan diri dengan kebudayaan Islam dengan meninggalkan 

hal-hal yang diaggap bertentangan dengan syariat Islam. Kini mereka lebih banyak mengambil peran sosial 

sebagai pelaku seni dan budaya. Dalam kaitan ini, umat Islam sebagai keyakinan yang dianut masyarakat 

                                                             
1
Endaswara Suwardi, “Metodologi Penelitian Kebudayaan” (yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 2012) 

2
Graham, Sharyn, “Sex, Gender, and Priests in Sulawesi Indonesia” (The Newsletter. No. 29. International Institute For 

Asian Studies. 2012) 
3
Irma Indriani, Sangkala Ibsik, „Persepsi Masyarakat Terhadap Eksistensi Bissu Di Bontomatene Kelurahan 

Bontomatene Kecamatan Segeri Kabupaten Pangkep‟, Jurnal Tomalebbi, 03.4 (2016). 
4
 Latief, Halilintar, “Bissu Pergulatan Dan Peranannya Di Masyarakat Bugis”, (Makassar: Desantara, 2014).  

5
Syahrul, „Menjadi Muslim Yang Animis‟, Al-Fikr: Jurnal Ilmiah Telaah Identitas Bissu Segeri Di Kabupaten Pangkep, 

17.3 (2013). 
6
 Taufiq Rauf, “Pemkab Pangkep Bangun Kampung Budaya Bissu” (Pangkep: Portal Berita Info Publik. 2018). 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

Page 27 of 39 

Pangkep tidak menganggap keberadaan Bissu sebagai masalah bahkan mereka cenderung mendukung dan 

menghormatinya.  

Bissu masih memegang teguh tradisi dan fungsi sebagai pemeliharaan pelestarian nilai-nilai budaya Bugis 

klasik dan digambarkan sebagai manusia setengah dewa, yang memiliki kekuatan supranatural. Keberadaan 

Bissu pun masih eksis di tanah Bugis hingga dewasa ini. Zaman pra Islam, Bissu memiliki fungsi istimewa karena 

merupakan operator komunikasi antara manusia dan dewa melalui ritual. Namun sekarang Bissu sudah tidak 

menetap lagi di kerajaan, sudah tidak ada lagi raja yang mesti dilayani, melainkan mereka sudah bisa 

berkumpul dengan masyarakat sekitar.
7
 

Eksistensi Bissu tetap dalam masyarakat Bugisdikarenakan peran kebijakan pemerintah yang memberikan 

perlindungan terhadap Bissu untuk tetap dapat melakukan tradisi masyarakat Bugis kuno
8
. Di daerah Pangkep 

khususnya, pemerintahnya sangat mendorong pelestarian tradisi Bissu. Upaya yang dilakukan yaitu dengan 

senantiasa mengundang Bissu dalam acara kegiatan protokoler menyambut tamu pemerintah atau dalam 

kegiatan pemerintah, tujuannya untuk menjaga dan memperkenalkan budaya dan tradisi sehingga pelestarian 

identitas budaya tetap terjaga. 

Peranan dalam kegiatan upacara adat, Bissu banyak yang memiliki profesi sebagai perias pengantin 

(Indo‟Botting), sebagai dukun (Sanro), mereka dipercaya untuk mengobati berbagai penyakit, sebagai hiburan 

pada acara perkawinan kalangan bangsawan, mereka tampil dalam tari Bissu sebagai pelengkap proses adat 

upacara dan untuk mengetahui tata cara adat istiadat kerajaan di tanah Bugis, penjaga sanggar bahkan Bissu 

yang ikut berpartisipasi dalam kegiatan teater I La Galigo.
9
 Implikasi dari keberadaan Bissu dalam masyarakat 

Bugis yakni kegiatan pariwisata dapat berkembang dengan baik, dimana atraksi-atraksi yang dilakukan oleh 

Bissu mampu menarik para wisatawan tidak hanya wisatawan lokal tetapi juga tingkat Internasional. Selain itu, 

dengan tetap eksisnya Bissu dalam masyarakat Bugis kegiatan-kegiatan adat dan tradisi masyarakat Bugis 

masih tetap terjaga.
10

 

Menurut Sharyn Graham, University of westrem Australia, Perth Australia, seorang Bissu tidak dapat 

dianggap sebagai banci atau waria, karena mereka tidak memakai pakaian dari golongan gender apa pun 

namun setelan tertentu dan tersendiri untuk golongan mereka.
11

 Menurut Davies menyebutkan, dalam 

kepercayaan tradisional Bugis, tidak terdapat hanya dua jenis kelamin seperti yang kita kenal, tetapi empat 

(atau lima bila golongan Bissu juga dihitung), yaitu: "oroane" (laki-laki); "makunrai" (perempuan); "calalai" 

(perempuan yang berpenampilan seperti layaknya laki-laki); "calabai" (laki-laki yang berpenampilan seperti 

layaknya perempuan); dan golongan Bissu, di mana masyarakat kepercayaan tradisional menganggap seorang 

Bissu sebagai kombinasi dari semua jenis kelamin tersebut.
12

 

2. TINJAUAN PUSTAKA 

2.1. Fungsionalisme Struktural 

Talcott Parsons memandang masyarakat sebagai suatu sistem yang terintegrasi secara fungsional ke dalam 

suatu bentuk ekuilibrium. Pendekatan fungsionalisme struktural ini timbul lewat cara pandang yang 

menganalogikan masyarakat seperti organisme biologis. Pandangan ini merupakan pengaruh dari pandangan 

Herbert Spencer dan Auguste Comte yang menjelaskan bahwa adanya saling ketergantungan dan keterkaitan 

                                                             
7
 Ni Wayan Sri Rahayu, „Eksistensi Pendeta Bugis (BISSU) Dalam Kebertahanan Tradisi di Kecamatan Segeri‟, Widya 

Genitri: Jurnal Ilmiah Pendidikan, Agama dan Kebudayaan Hindu, 12.3 (2021). 
8
 Taufiq Rauf, “Pemkab Pangkep Bangun Kampung Budaya Bissu” (Pangkep: Portal Berita Info Publik. 2018). 

9
 Ni Wayan Sri Rahayu, „Eksistensi Pendeta Bugis (BISSU) Dalam Kebertahanan Tradisi di Kecamatan Segeri‟, Widya 

Genitri: Jurnal Ilmiah Pendidikan, Agama dan Kebudayaan Hindu, 12.3 (2021). 
10

Makkulawu, “Komunitas Bissu di Pangkep” (Makassar: Dinas Pariwisata dan Budaya Pemerintah Kabupaten 

Pangkep. 2018) 
11

 Graham, Sharyn, “Sex, Gender, and Priests in Sulawesi Indonesia” (The Newsletter. No. 29. International Institute For 

Asian Studies. 2012). 
12

 Mahyuddin, “Sosiologi Gender, Diskursus Gender Dalam Dinamika Perubahan Sosial”, (ParePare: IAIN ParePare 

Nusantara Prees, 2021). 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

 

  Page 28 of 39  

antara satu organ tubuh dengan organ tubuh kita yang lain, dan ini dianggap sama dengan kondisi 

masyarakat. Asumsi pemikiran Talcott Parsons yang di kembangkan menyatakan bahwa, masyarakat haruslah 

dilihat sebagai suatu system dari bagian-bagian yang saling berhubungan satu sama lain, dengan demikian 

hubungan pengaruh mempengaruhi diantara bagian-bagian tersebut bersifat timbal balik.
13

 

Teori Fungsionalisme yang dipelopori oleh Bronislaw Malinowski, mengajukan sebuah orientasi teori yang 

dinamakan fungsionalisme, yang beranggapan bahwa semua unsur kebudayaan bermanfaat bagi 

masyarakat di mana unsur itu terdapat. Dengan  kata lain, pandangan fungsionalisme terhadap kebudayaan  

mempertahankan bahwa  setiap pola kelakuan yang sudah menjadi kebiasaan. Setiap kepercayaan dan 

sikap yang merupakan bagian dari kebudayaan dalam suatu masyarakat, memenuhi beberapa fungsi 

mendasar dalam kebudayaan bersangkutan. Menurut Bronislow Malinowski, fungsi dari unsur suatu budaya 

adalah kemampuannya untuk memenuhi beberapa kebutuhan dasar atau beberapa kebutuhan yang timbul 

dari kebutuhan dasar yaitu kebutuhan sekunder dari para warga suatu masyarakat. Beberapa aspek 

kebudayaan memenuhi kebutuhan itu, dalam memenuhi kebutuhan dasar itu, muncul kebutuhan jenis kedua, 

kebutuhan sekunder yang juga harus dipenuhi oleh kebudayaan. Jadi menurut Malinowski tentang 

kebudayaan, semua unsur kebudayaan akhirnya dapat dipandang sebagai hal yang memenuhi kebutuhan 

dasar para warga masyarakat.
14

 

Bronislaw Malinowski percaya bahwa pendekatan fungsional mempunyai suatu nilai praktis yang penting. 

Pengertian akan hal tersebut di atas dapat dimanfaatkan oleh mereka yang bergaul dengan masyarakat 

primitif. Bronislaw Malinowski menerangkannya sebagai berikut: “nilai yang praktis dari teori tersebut di 

atas (teori fungsionalisme) adalah bahwa teori ini mengajar kita tentang kepentingan relatif dari berbagai 

kebiasaan yang beragam-ragam itu bagaimana kebiasaan itu tergantung satu dengan yang lainnya, 

bagaimana harus dihadapi oleh para penyiar agama, oleh penguasa kolonial dan oleh mereka yang secara 

ekonomis mengeksploatir perdagangan dan tenaga orang-orang primitif. 

Keberadaan utama terhadap teori fungsionalisme dari Malinowski adalah bahwa teori ini tak dapat 

memberikan penjelasan mengenai adanya anekaragam kebudayaan manusia. Kebutuhan-kebutuhan yang di 

identifikasikannya, semuanya sedikit banyak bersifat universal. Jadi pendekatan fungsional memang dapat 

menerangkan pada kita bahwa semua masyarakat membutuhkan pengurusan soal mendapatkan makanan. 

Namun teori ini tidak dapat menjelaskan pada kita mengapa masyarakat berbeda-beda pengurusannya 

mengenai pengadaan makanan mereka.  Dengan kata lain, teori fungsionalisme tidak menerangkan mengapa 

pola-pola budaya tertentu timbul untuk memenuhi kebutuhan yang sebenarnya dapat saja dipenuhi dengan 

cara yang lain yang dapat dipilih dari sejumlah alternatif dan mungkin malahan cara itu lebih gampang 

sifatnya. Sekalipun begitu, tidak dapat dipungkiri bahwa pendekatan teori fungsionalisme dapat bermanfaat 

diterapkan dalam analisa mekanisme-mekanisme  kebudayaan  secara tersendiri.
15

 

Menurut Brown Radclife menyebutkan bahwa fungsional strukturalisme, yaitu: (1) masyarakat yang hidup 

di tengah-tengah alam semesta sebenarnya terdiri dari serangkaian gejala-gejala yang dapat kita sebut gejala 

social. Demikian juga banyak hal lain dalam alam semesta ini, seperti planet-planet yang beredar, organisme-

organisme yang hidup, moleku;-molekul yang bergerak, sebenarnya terdiri dari berbagai rangkaian gejala 

alam. (2) Masyarakat yang hidup sebenarnya juga merupakan suatu kelas dari gejala-gejala diantara gejala 

alam yang lain, dan dapat juga di pelajari dengan metodologi yang di pergunakan untuk mempelajari gejala-

gejala alam semesta yang lain tadi. (3) Suatu masyarakat yang hidupmerupakan suatu system social, dan suatu 

system social mempunyai struktur juga seperti halnya bumi, organisme, makhluk atau molekul. (4) Suatu ilmu 

menegnai masyarakat seperti ilmu social, yang mempelajari struktur dan system-sistem sosial adalah sama 

halnya dengan ilmu geologi yang mempelajari struktur kulit bumi, atau ilmu biologi yang mempelajari struktur 

                                                             
13

Akhmad Rizki Turama, “Formulasi Teori Fungsionalisme Struktural Talcott Parsons” (Palembang: Universitas Sriwijaya. 

2020). 
14

 Ihromi T, O.  ”Pokok-Pokok Antropologi Budaya”, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2016). 
15

 Ihromi T, O.  ”Pokok-Pokok Antropologi Budaya”, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2016). 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

Page 29 of 39 

dari organisme-organisme, ilmu kimia yang mempelajari struktur dari moleku-molekul. (5) Suatu struktur 

sosial merupakan total dari jaringan hubungan antara individu-individu. Dimensinya ada dua, artinya antara 

pihak kesatu dengan pihak kedua, namun juga di ferensial, antar satu pihak-pihak yang tidak selaras atau 

sebalinya. (6) Bentuk dari struktur sosial yaitu permanen atau tetap, serta jika berubah, proses itu biasanya 

berjalan lambat sedangkan “realitas struktur social” atau wujud dari struktur sosial yaitu person-person atau 

kelompok-kelompok yang ada di dalamnya selalu berubah dan berganti.
16

 

2.2. Multikulturalisme 

Multikulturalisme berasal dari kata multi (jamak), cultural (tentang budaya) dan ism (pemahaman). 

Multikulturalisme mengandung pengertian pengakuan atas realitas keragaman budaya, yang berarti mencakup 

baik keragaman tradisional, seperti keragaman etnis, ras atau agama, maupun keragaman bentuk kehidupan 

(subkultur) yang terus muncul pada setiap tahapan sejarah kehidupan manusia. 

Multikulturalisme adalah pemahaman dan cara pandang yang menekankan interaksi dengan 

memperhatikan keberadaan setiap kebudayaan sebagai identitas yang memiliki hak-hak yang setara. Dari 

konsep multikulturalisme inilah kemudian muncul gagasan normatif mengenai kerukunan, toleransi, saling 

menghargai perbedaan dan hak masing-masing kebudayaan penyusun suatu bangsa.
17

 

Menurut Setiadi & Kolip multikulturalisme adalah sebuah ideologi yang menekankan pengakuan dan 

penghargaan pada kederajatan perbedaan kebudayaan. Ideologi multikulturalisme mengembangkan cara agar 

setiap individu bergandengan tangan dan saling mendukung satu sama lain, sehingga setiap individu atau 

kelompok menumbuhkan rasa toleransi dan integrasi sosial dalam kehidupan bermasyarakat.
18

 

Teori multikulturalisme mengungkapkan bahwa masyarakat terdiri dari golongan-golongan, yang menetap 

bersama dalam suatu daerah, tetapi terpisah menurut garis budaya masing-masing. Kemajemukan suatu 

masyarakat patut ditinjau dari dua variabel yaitu, kemajemukan budaya serta kemajemukan sosial. Hal ini 

sesuai dengan kehidupan yang dialami Bissu, mereka hidup atau beraktivitas di tengah-tengah masyarakat.
19

 

Istilah multikulturalisme secara umum diterima secara positif oleh masyarakat Indonesia. Hal ini tentu ada 

kaitannya dengan realitas masyarakat Indonesia yang majemuk. Lahirnya paham multikulturalisme berlatar 

belakang kebutuhan akan pengakuan (the need of recognition) terhadap kemajemukan budaya, yang menjadi 

realitas sehari-hari banyak bangsa, termasuk Indonesia.
20

 Oleh karena itu, sejak semula multikulturalisme harus 

disadari sebagai suatu ideologi, menjadi alat atau wahana untuk meningkatkan penghargaan atas kesetaraan 

semua manusia dan kemanusiaannya yang secara operasional mewujud melalui pranata-pranata sosialnya, 

yakni budaya sebagai pemandu kehidupan sekelompok manusia sehari-hari. Dalam konteks ini, 

multikulturalisme adalah konsep yang melegitimasi keanekaragaman budaya. Kita melihat kuatnya prinsip 

kesetaraan (egality) dan prinsip pengakuan (recognition) pada berbagai definisi multikulturalisme. 

Oleh karena itu, sejak awal multikulturalisme harus diakui sebagai ideologi, alat atau sarana untuk 

meningkatkan pengakuan kesetaraan semua orang dan kemanusiaannya, yang dalam praktiknya diwujudkan 

melalui pranata sosial yaitu budaya sebagai pedoman hidup manusia dari sekelompok orang. Dalam konteks 

ini, multikulturalisme adalah sebuah konsep yang melegitimasi keragaman budaya. Kita melihat kuatnya prinsip 

kesetaraan dan prinsip pengakuan dalam berbagai definisi multikulturalisme. 

                                                             
16

Arkanuddin, “Tari Pinggang Dayak Mualang kajian Struktural dan Fungsional”, (Pontianak: Tesis Program Studi 

Sosiologi, Magister Ilmu Social dan Ilmu Politik, Universitas Tangjungpura Pontianak. 2010). 
17

Achmad Fedyani Syaifuddin, “Membumikan Multikulturalisme Di Indonesia” Jurnal: Antropologi Sosial Budaya 

Etnovisi, 02.1. (2016). 
18

Elly M. Setiadi & Usman Kolip, “Pengantar Sosiologi: Pemahaman Fakta dan Gejala permasalahan Sosial Teori 

Aplikasi dan Pemecahannya” (Jakarta: Kencana, 2011). 
19

Ibrahim Saad, “Competing Identities in a Plural Society”, (Singapore: Institute of Southeast Asian Studies. 2012). 
20

H.A. Tilaar, “Multikulturalisme: Tantangan-tantangan global masa depan dalam transformasi pendidikan Nasional”,  

(Jakarta: Gramedia Widiasarana, 2004). 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

 

  Page 30 of 39  

Multikulturalisme pada dasarnya adalah pandangan dunia yang kemudian dapat diterjemahkan ke dalam 

berbagai kebijakan budaya yang menekankan penerimaan terhadap realitas agama, plural, dan multikultural 

yang ada dalam kehidupan masyarakat. Multikulturalisme juga dapat dipahami sebagai pandangan dunia, yang 

kemudian memanifestasikan dirinya dalam kesadaran politik. Dalam konteks ini, tercakup proses sosial yang 

mendukung proses-proses demokratisasi, yang pada dasarnya merupakan kesederajatan pelaku secara 

individual (HAM). Secara deskriptif multikulturalisme dibedakan menjadi lima model penting yaitu: 

a. Multikulturalisme isolasionis, yaitu masyarakat yang berbagai kelompok kulturalnya menjalankan hidup 

secara otonom dan terlibat dalam interaksi minimal satu sama lain.  

b. Multikulturalisme akomodatif, yaitu masyarakat yang memiliki kultur dominan yang membuat 

penyesuaian dan akomodasi-akomodasi tertentu bagi kebutuhan kultur kaum minoritas.  

c. Multikulturalisme otonomis, yaitu masyarakat pluralistik yang kelompok budaya utamanya berusaha 

mencapai kesetaraan dengan budaya dominan dan menginginkan kehidupan otonom dalam kerangka 

politik yang dapat diterima secara kolektif.  

d. Multikulturalisme kritikal/interaktif, yakni masyarakat plural yang kelompok-kelompok kulturalnya tidak 

terlalu terfokus (concerned) dengan kehidupan kultural otonom, tetapi lebih membentuk penciptaan 

kolektif yang mencerminkan dan menegaskan perspektif khas mereka. 

e. Multikulturalisme kosmopolitan yaitu masyarakat pluralistik yang berusaha menghilangkan batas-batas 

budaya sepenuhnya untuk menciptakan masyarakat di mana setiap orang tidak lagi terikat pada budaya 

tertentu, melainkan berpartisipasi secara bebas dalam eksperimen antarbudaya dan pada saat yang 

sama mengembangkan kehidupan budayanya sendiri.
 21

 

Djohan Effendi mengklasifikasikan strategi yang perlu ditempuh dalam membentuk kesadaran pemahaman 

multikulturalisme. Pertama, secara konsisten dan konsekuen tidak memperlakukan komunitas-komunitas 

kulturalnya secara deskriminatif, baik disengaja maupun tidak disengaja. Kedua, menjamin keadilan sosial dan 

akses yang sama untuk mendapatkan kekuasaan politik pada kelompok-kelompok minoritas dan mendorong 

kerja sama antar etnik dan antar agama dalam semua bidanng kehidupan. Ketiga, mendorong warganya untuk 

bersikap terbuka dan tanpa ragu-ragu menyatakan identitas kulturalnya sehingga tidak ada yang merasa 

tersisihkan dan terpinggirkan.
22

  

Setiadi dan Kolip membagi beberapa poin yang perlu dikembangkan dalam membangun multikulturalisme 

antara lain: 

a. Mengembangkan sikap untuk saling menghargai (yang sering disebut toleransi) terhadap nilai-nilai dan 

norma sosial yang berbeda-beda dari anggota masyarakat yang majemuk, tidak sikap mementingkan 

kelompok, ras, etnik, agama sendiri-sendiri dalam setiap mengemban tugas-tugas yang diamanatkan 

kepada dirinya. 

b. Meninggalkan sikap primordialisme, yang akan menjerumuskan kehidupan berbangsa dan bernegara 

kepada pola-pola sikap yang bersifat etnosentrisme, ekstremisme, dan konservatisme yang berlebih-

lebihan. 

c. Menegakkan supremasi hukum, dalam pengertian bahwa semua peraturan negara adalah hukum yang 

berlaku untuk seluruh komponen bangsa tanpa pengecualian dalam arti tidak ada peraturan negara 

yang tidak mengikat kepada seluruh komponen bangsa. 

d. Merumuskan kembali konsep nasionalisme seiring perubahan sosial yang dinamis kepada generasi 

muda terutama dalam pengembangan sikap rasa tanggung jawab sebagai warga negara agar memiliki 

andil dan peran dalam memajukan kehidupan bangsa dan negara.  

e. Mengembangkan sikap yang komprehensif integral dalam arti memiliki jiwa kritis tetapi kreatif, yang 

wujudnya ialah memiliki kepedulian kepada kehidupan bangsa dan negara yang tercermin dalam 

                                                             
21

ST. Nugroho, ”Multikulturalisme”, (Jakarta: PT. Indeks, 2019). 
22

Djohan Effendi “Pluralisme dan Kebebasan Beragama”, (Yogyakarta: Interfidei, 2015). 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

Page 31 of 39 

kewaspadaan akan segala bentuk penyimpangan dalam pembangunan, tetapi sekaligus juga 

memberikan alternatif pemecahan dari persoalan yang diajukan. 

f. Mengembangkan dialog dalam menyelesaikan setiap konflik yang senantiasa muncul disetiap ruang 

dan waktu kehidupan social.
23

 

2.3. Eksistensialisme 

Eksistensialisme merupakan suatu filsafat. Berbeda dengan aliran filsafat lainnya eksistensialisme tidak 

membahas esensi manusia secara abstrak, melainkan secara khusus meneliti kenyataan konkrit manusia 

sebagaimana manusia itu sendiri. Esensi atau subtansi mengacu pada sesuatu yang umum, tidak berbentuk, 

tidak aktif, sehingga menafikan sesuatu yang konkrit, individual dan dinamis, sebaliknya keberadaan justru 

mengacu pada sesuatu yang konkrit, individual dan dinamis.
24

 

Adapun pengertian eksistensialisme secara etimologis yaitu eksistensialisme berasal dari kata eksistensi, 

sedangkan eksistensi berasal dari bahasa Inggris yaitu eksistens, dari bahasa latín eksistensial yang artinya 

muncul, eksis, memilih eksistensi aktual. Dari kata ex artinya keluar dan kakak artinya muncul atau bangkit. 

Beberapa defenisi dalam terminologi, yaitu (1) apa adanya, (2) yang memiliki aktualisasi atau ada, dan (3) 

segala sesuatu atau apa saja yang menekankan bahwa sesuatu itu ada. Berbeda dengan esensi yang 

menekankan pada pengabaian sesuatu, yang sebenarnya adalah sesuatudengan sifat yang melekat.
25

 

Adapun istilah eksistensi berasal dari kata Existere (eks=keluar, sister=ada/berada). Dengan demikian, 

eksistensi memiliki arti sebagai “sesuatu Yang sanggup keluar dari keberadaannya” atau “sesuatu yang mampu 

melampaui dirinya sendiri”. Dalam kenyataan sehari-hari tidak ada sesuatu pun yang mempunyai ciri atau 

karakter exitere, selain manusia. Hanya manusia yang mampu keluar dari dirinya, melampaui keterbatasan 

biologis dan lingkungan fisiknya. Manusia juga berusaha untuk tidak terkunkung oleh segala keterbatasan 

yang dimilikinya. Oleh sebab itu, para eksistensialis menyebut manusia sebagai suatu proses “menjadi”, gerak 

yang aktif dan dinamis. 

Menurut kamus besar bahasa Indonesia eksistensi adalah keberadaan, kehadiran yang mengandung unsur 

bertahan. Eksistensi sebenarnya mengacu pada hal-hal yang konkret, individual dan dinamis. Hal ini 

dimaksudkan karena seseorang belajar dari apa yang dialaminya sesuai dengan fakta, dan itu dialami oleh 

dirinya sendiri bukan orang lain. 

Jean Paul Sartre merupakan tokoh eksistensialisme yang sangat terkenal, ia membuat filsafat 

eksistensialisme menjadi tersebar luas. Jean Paul menyajikan filsafatnya dalam bentuk roman dan pentas dalam 

bahasa yang mampu menampakkan maksudnya kepada para pembacanya. Dengan demikian filsafat 

eksistensialisme dihubungkan dengan kenyataan hidup. Secara garis besarnya, paham Sartre mengenai 

eksistensiliasme sebagai berikut: 

1. Existence precedes essence, yaitu manusia tercipta didunia tanpa ada tujuan hidup. Manusia berada di 

dunia terlebih dahulu kemudian ia mencari makna dalam hidupnya. Manusia berpetualang ke 

berbagai tempat untuk menjumpai peristiwa yang terjadi dalam masyarakat. 

2. Berada dalam diri, yaitu filsafat berpangkal dari realitas yang ada. Sesuatu dilihat dari fakta ada atau 

tidak di depan mata. Seperti benda yang tercipta di bumi. 

3. Berada untuk diri, maksudnya bahwa manusia mempunyai hubungan dengan keberadaannya, ia 

bertanggung jawab atas fakta bahwa ia ada. Manusia berbeda dengan benda, manusia sadar bahwa ia 

ada di dunia. Oleh sebab itu, ia bertanggung jawab atas keberadaannya di dunia. 

                                                             
23

Elly M. Setiadi & Usman Kolip, “Pengantar Sosiologi: Pemahaman Fakta dan Gejala permasalahan Sosial Teori 

Aplikasi dan Pemecahannya” (Jakarta: Kencana, 2011). 
24

Nur Faiuzia, “Eksistensialisem Dalam Novel The Zahir Karya Paulo Coelho” ( Dosen Universitas Negeri Surabaya 

2018). 
25

Muh. Wahyu, “Eksistensi Nilai-Nilai Kebudayaan (Studi Fenomenologi Masyarakat Pulau Barrang Lompo Kota 

Makassar)”, (Skripsi, Universitas Muhammadiyah Makassar Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Program Studi Pendidikan 

Sosiologi, 2020). 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

 

  Page 32 of 39  

4. Manusia bertanggung jawab terhadap dirinya sendiri, maksudnya apapun yang dilakukan manusia 

menjadi tanggung jawabnya sendiri apapun akibat yang ditimbulkannya. 

5. Manusia sebagai subjek yang merencanakan segala sesuatu bagi dirinya sendiri. Maksudnya manusia 

sebagai individu yang membuat peraturan atau nilai bagi dirinya sendiri bukan orang lain. 

3. METODE 

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan studi lapangan, langsung 

mengamati dan mewawancarai subjek serta memperoleh data yang diperlukan.
26

 Jenis penelitian yang 

digunakan merupakan penelitian lapangan (Field research). Teknik pengumpulan data merupakan langkah yang 

paling strategi dalam penelitian, karena tujuan utama dari penelitian adalah mendapatkan data.
27

 Adapun 

metode pengumpulan data yaitu observasi, wawancara, dokumentasi.
28

 Sementara metode analisis dalam 

penelitian adalah Reduksi Data, Penyajian Data, Penarikan Kesimpulan merupakan langkah ketiga dalam teknis 

analisis data ini. Penarikan kesimpulan menurut Milles serta Huberman hanyalah sebagian dari satu kegiatan 

dari konfigurasi yang utuh. Kesimpulan-kesimpulan diverifikasi pula selama penelitian berlangsung, singkatnya 

makna-makna yang muncul dari data yang lain wajib di uji keabsahannya yakni validitasnya.
29

   

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

4.1. Eksistensi Bissu dalam Masyarakat Bugis di Segeri Pangkep 

Eksistensi merupakan keberadaan atau kehadiran yang mengandung unsur bertahan yang mengacu pada 

hal-hal atau sesuatu yang konkrit, individual dan dinamis. Berkaitan dengan masalah eksistensi Bissu, peneliti 

disini dapat mengartikan bahwa eksistensi merupakan suatu keberadaan dimana didalam keberadaan, 

seseorang baik individu harus mampu untuk beradaptasi dengan perubahan-perubahan yang ada sehingga 

keberadaannya tetap bertahan dan dapat diakui. Berdasarkan hasil wawancara bahwa Bissu Eka, mengatatakan: 

“Awal pertama kali Bissu masuk di Segeri yaitu ketika Raja dari kerajaan Bone memerintahkan para pasukan untuk 

mencari pusaka (Baja’) kerajaan yang hilang dan pada saat itu Bissu juga mengajukan diri untuk ikut mencari pusaka 

(Baja’) tersebut. Sebelum berangkat Bissu berjanji kepada raja akan mengembalikan pusaka kerajaan dengan waktu 

satu minggu, baik ia  dalam keadaan hidup atau mati cepat atau lambat, ketika dia temukan Baja” kerajaan dia akan 

segera kembalikan ke kerajaan Bone. Raja kerajaan Bone pun mengatakan “Jakka mappau Calabai mo”. Bissu 

kemudian menjawab “Dee Puang iyya taniaka Calabai, tapi Bissuka, jadi InsyaAllah wonroi ada tongeng ku”. Raja 

kemudian berkata “kunnitu matu rita yasengge kesetiaan”. Bissu kemudian berkata “Dee Puang mengabdi mettoka ku 

idi, makkasiang ka kuidi, raja membalas dengan ucapan “cocok ni wonroi ada ta”.kemudian pusaka (Baja’) yang di cari 

di ketahui berada di Segeri maka berangkatlah para pasukan kerajaan Bone dengan Bissu untuk pergi mengambil 

kembali Pusakan (Baja’) kerajaan. Ketika pusaka Baja’ ditemukan di Segeri, pusaka ini tidak kembali ke kerajaan Bone 

melainkan tinggal di Segeri. Setelah di temukannya pusaka Baja”, datanglah seseorang yang tidak dikenal yakni 

Lasessu Petta Tellaoe Risegeri Matinro Ribelawae, melarang bahwa: jangan pernah kau bawa pulang arajang itu, 

sekarang Bone “kedo-kedo ettangge, rumpa i Bone, tidak bisa karna di Bone tidak ada istana lagi”. Kemudian Bissu 

mengeluh dengan nasibnya, dan orang ini kemudian mengatakan bahwa kalau kamu setia terhadap raja maka kamu 

juga akan mengikuti perintahku karna saya juga merupakan keturunan kerajaan Bone. Singkat cerita kemudian raja ini 

membuat istana di Segeri dan tinggallah Bissu di tempat tersebut, hingga sampai saat ini Bissu berkembang dan tetap 

tinggal di Segeri, sebagai Penjaga Arajang. Arajang (tempat penyimpanan pusaka-pusaka kerajaan/terdahulu)”.
30

 

Menunjukkan bahwa Bissu pada awalnya berasal dari kerajaan Bone, Bissu mendapat tugas untuk mencari 

sebuah pusaka kerajaan yang hilang, pusaka tersebut dikenal dengan sebutan pusaka baja”. Pusaka baja 

kerajaan ini dikabarkan terdapat di Segeri yang kemudian berangkatlah para Bissu dan pasukan kerajaan ke 

                                                             
26

Salim dan Syahrum, “Metode Penelitian Kualitatif Konsep dan Aplikasi dalam Ilmu Sosial, Keagamaan dan 

Pendidikan” (Bandung: Citapustaka Media, 2012). 
27

Sugiyono, “Metode Penelitian Bisnis”,  (Bandung: Alfabeta, 2015). 
28

Hardani dkk,  “Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif “ (Yogyakarta: CV. Pustaka Ilmu, 2020). 
29

 Sindi Aryani, Studi Pernikahan Anak Dibawah Umur Di Era Pandemi Covid-19 Di Desa Kembang Kerang Daya 

Kecamatan Aikmel Kabupaten Lombok Timur (Mataram : Universitas Muhammadiyah Mataram) (2021).  
30

 Eka, Bissu Segeri wawancara Penulis pada 03 Januari 2023, di Segeri. 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

Page 33 of 39 

Segeri untuk mengambil pusaka tersebut untuk dikembalikan kepada raja kerajaan Bone. Namun para Bissu 

ternyata tidak kembali ke kerajaan Bone dan tinggal di Segeri serta berkembang sekaligus menjadi penjaga 

rumah arajang (tempat penyimpanan pusaka kerajaan terdahulu). Menurut salah satu Informan bahwa: 

“Bissu di Segeri pernah mengalami pemberontakan besar-besaran pada tahun 1966 oleh pasukan Darul Islam atau 

Tentara Islam Indonesia yang pada saat itu di pimpin oleh Kahar Muzakkar. Pada saat pemberontakan itu para Bissu di 

incar karna dianggap bertentangan dengan ajaran agama Islam, kemudian Bissu di tangkap untuk di bunuh dengan 

cara di bakar dan di buang ke laut, mereka juga diberi pilihan untuk tetap menjadi Bissu atau kembali menjadi laki-

laki. Bissu pada saat itu tetap pada pendiriannya karena mereka telah bersumpah untuk tetap setia menjadi pemangku 

adat. Pada saat peristiwa itu banyak juga Bissu yang lari dan bersembunyi untuk menyelamatkan dirinya, salah satu 

tempat persembunyian yang masih ada sampai saat ini yaitu Gowa yang ada di Segeri, namun tempat itu sudah rusak 

karna akibat dari pembangunan rel kerita api. Padahal tempat itu merupakan sejarah bagi Bissu, sekaligus tempat itu 

biasanya di gunakan Bissu melaksanan sebuah tradisi tahunan yang biasa dilakukan, tempat itu juga biasa di jadikan 

tempat kunjungan bagi para wisatawan dan peneliti yang melakukan penelitian tentang Bissu. Setelah peristiwa itu 

mereka sudah merasa aman, Bissu kemudian beradaptasi dengan lingkungan masyarakat. Bissu juga menjalankan 

semua kebudayaan dan tradisinya yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam, bahkan para Bissu juga beragama 

Islam”.
31

 

Perjuangan Bissu dalam mempertahankan diri dari pembrontakan yang dilakukan oleh DI/TII pada tahun 

1966, mereka yang selamat dari pemberontakan tersebut sangat berperan penting dalam menjaga eksistensi 

Bissu hingga saat ini, bahkan masih ada tempat persembuyian yang masih bertahan hingga saat ini. Walaupun 

tempat itu sudah rusak akibat pembangunan rel kerata api yang di bangun oleh pemerintah, namun itu 

merupakan bukti gambaran sejarah Bissu itu sendiri. Kemudian eksistensi Bissu juga tetap bertahan hingga saat 

ini karna mereka beradaptasi dengan perkembangan zaman dengan masuknya agama Islam dan melaksanakan 

tradisi kebudayaan yang tidak bertentangan dengan agama, sehingga Bissu tetap eksis hingga saat sekarang 

dan di percaya oleh pemerintah dan masyarakat untuk menjaga bola arajang. 

Keberadaan Bissu juga mendapat dukungan dari pemerintah, terkait dukungan pemerintah terhadap 

keberadaan Bissu yaitu. Pemerintah memberi ruang kepada Bissu dalam mengisi kegiatan acara ketika mereka 

di undang dalam kegiatan seperti kegiatan penyambutan Gubernur dan pejabat-pejabat lainnya yang 

memerlukan pementasan dari Bissu, kegiatan hari jadi kabupaten, pameran pembangunan, pesta panen dan 

kegiatan-kegiatan pemerintah lainya. Menurut salah satu Informan bahwa: 

“kalau ada kegiatan pemerintah biasa di undanggi Bissu ee, di undanggi tampil jadi pentas meki disitu, ini juga untuk 

memperkenalkan i ku masyarakat, kabupaten-kabupaten, bahkan ku tingkat nasional e. Supaya natau orang Bissu itu 

begini ada di Pangkep ini tari-tarian yang ada di Pangkep”. “Jadi pemerintah tetap mempertahankan Bissu yang ada di 

Pangkep, jadi semua Bissu pemerintah tetap memperhatikan pelaksanaan-pelaksanaannya, kalau akan dilaksanakan 

pada bulan-bulan tertentu, jadi tetap diperhatikan kebutuhan-kebutuhan yang digunakan Bissu jadi ee pemerintah 

disini, dalam hal ini kepala dinas pariwisata yang menangani langsung Bissu yang ada di Segeri jadi dinas pariwisata 

tetap memberikan perhatian-perhatian kepada Bissu”.
32

 

Dinas pariwisata dengan pemerintah daerah mempertahankan keberadaan para Bissu dengan cara 

memperhatikan pelaksanaan agenda yang dilakukan oleh para Bissu dan kebutuhan yang akan digunakan. 

Namun perlu kita ketahui walaupun Bissu diakui oleh pemerintah, namun Bissu tidak medapat jaminan gaji 

bulanan dari pemerintah. Bissu hanya mendapatkan uang ketika mereka di undang dalam kegiatan acara-acara 

tertentu yang melibatkan Bissu Wa‟ Nani: 

“Idi nak Bissue iyakui memeng ku Tau ma parentah e, tapi kesi idi Bissu e dee gaga gaji uleng-puleng ta pole ku 

pamarentah. Jadi iyapa roo naengka dui ta yaku yundanggi jokka ku acara-acarae. Iyya nak tania masalah dui loo 

pikkiri iyaro bawang makkadae yampenting magello ampe kedo ta ku rupa taue, apa pole kummitu ampe kedona Tau 

                                                             
31

 Juleha, Bissu Segeri wawancara Penulis pada 03 Januari 2023, di Segeri 
32

 Hj. Dasriana, S.Sos., M.M, Camat Segeri, Mantan Orang Dinas Pariwisata, wawancara penulis  04 Januari 2023, di 

Segeri. 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

 

  Page 34 of 39  

e na makessing”.
33

 “Kita Bissu nak diakui memang sama orang pemerintah, tapi kita Bissu kasihan tidak mendapatkan 

gaji bulanan dari pemerintah. Jadi nanti ketika ada undangan menghadiri acara baru Bissu mendapatkan uang. Saya 

nak bukan masalah uangnya yang kupikirkan, saya hanya berpesan perbaiki tingkah laku kita kepada sesame 

manusia, karna dari tingkah lakunya seseorang bisa menjadi baik”. 

  
Pemerintah sangat mendukung akan keberadaan Bissu di Pangkep, bentuk dukungan dari pemerintah 

dapat dilihat bahwa pemerintah mengikut sertakan Bissu dalam kegiatan-kegiatan yang dilakukan pemerintah 

dan acara tahunan daerah yang di adakan, hal ini tidak lain untuk mempertahankan Bissu dan 

memperkenalkannya kepada masyatrakat, pada kabupate lain serta ke tingakat nasional. Namun kita perlu 

ketahui meskipun Bissu mendapat dukungan dari pemerintah, rupanya Bissu tidak mendapatkan gaji bulanan 

dari pemerintah, jadi Bissu hanya mendapatkan uang ketika mereka di undang mengisi atau tampil di acara 

yang di adakan baik itu pemerintah maupun masyarakat. Selain pemerintah masyarakat juga mendukung akan 

keberadaan Bissu di Segeri. Menurut salah satu Informan bahwa: 

“Yaa saya sangat mendukung dengan keberadaan Bissu di Pangkep khususnya disini Segeri karna kami masyarakat 

disini juga adatnya masih kental, dan Bissu juga sangat berperan penting apalagi dalam kegiatan tahunan misalnya, 

kegiatan turun sawah biasanya diawali kegiatan Mabissu, Tudanf penni, dan berbagai kegiatan lainnya, dan itu hanya 

dilakukan oleh Bissu karna hanya mereka yang tahu”.
34

 

 
Masyarakat sangat mendukung akan keberadaan Bissu di kecamatan Segeri kabupaten Pangkep karena 

masyarakat masih kental akan adatnya dan Bissu memiliki peranan yang penting dalam kegiatan tahunan 

masyarakat seperti kegiatan Turun sawah, Tudang penni dan lain sebagainya yang hanya Bissu yang tahu. 

Mereka biasanya bertukar informasi dan bekerja sama dalam hal mengatur kegiatan upacara adat kebudayaan 

yang dilaksanakan masyarakat dan mereka juga tetap saling menjaga hubungan dengan baik kepada sesama. 

Menurut salah satu Informan bahwa: 

“iyye baa Nak bertahan Bissue iyaro nak iya koe kacicemmi adaku lokka pada-padaku pa deto ku engka gosip ii deto 

nengka wolliki kusalah salah memenggi. Parelluki tu masseddi ri bola arajangge aja lalo muanu kuppi bola rajangge 

manre esso na rapiki wenni kuppi d arajangge manre wenni deto gaga perhitungan wattuna, eloki manre manreki. 

Supaya makessinggi Bissue lao diidi, agaro kuloki bolana pammatoa eloki minung wae pella ma degage, eloki manre 

na degage, lokkami malupu. Jadi ko engka roo mai pole wartawan elo mita Bissu, kueloka napabbicara ka, iyo nak 

kira-kira mareppa tudoi pabbarakka sumange makkutoi ha Bissue apalagi Puang Matoa”. “Iya Bissu tetap bertahan 

karena saya hanya berkata satu kali saja kepada saudara-saudaraku karna saya tidak pernah saya tidak pernah 

menceritakan kejelekan mereka. Saya tidak tidak pernah panggil mereka jika mengenai hal-hal yang salah atau 

kurang baik. Kita perlu bersatu nak di rumah arajang biar kita makan siang di rumah arajang dan kalau kita dapat 

malam kita makan di arajang tidak ada perhitungan waktu kapan kalau kita mau makan kita makan. Supaya 

hubungan para Bissu terjalin dengan baik dengan kita, apa yang saya dapatkan ketika kerumah puang matoa kita 

mau minum air panas tapi tidak ada, kita mau makan tapi tidak ada makanan, kita hanya datang kelaparan. Jadi 

kalau ada wartawan yang datang untuk meliput kira-kira berapa yang bisa kamu berikan untuk puang matoa”.
35

 

Eksistensi Bissu tetap terjaga hingga saat ini karena mereka tetap menjaga silaturahmi mereka baik kepada 

Bissu itu sendiri maupun kepada masyarakat pada umumnya. Dengan menjaga hubungan silaturahmi yang 

baik kepada sesama Bissu dan masyarakat tentu hal tersebut sangat mendukung keberadaan dari Bissu itu 

sendiri, sehingga tidak menutup kemudian adat budaya tradisi Bugis kuno dan nilai-nilai kebudayaan yang 

masih di lakukan para Bissu tetap eksis dan terjaga.  

Keberadaan Bissu di Segeri disebut sebagai Bissu dewata, yang merupakan Bissu sebagai penggerak ritual 

adat tradisi. Bissu dewata yang terdapat di kecamatan Segeri kabupaten Pangkep inilah yang digambarkan 

sebagai manusia setengah dewa yang memiliki kekuatan supranatural, mereka mendayagunakan hubungan 

dengan dunia roh dan bertindak sebagai media bagi roh yang memasukinya. 

                                                             
33

 Bissu Nani, Puang Matoa Bissu Segeri, Wawancara Penulis Pada 02 Januari 2023, di Segeri. 
34

 Rostini S.Sos, Staf Kantor Camat Segeri, wawancara Penulis 04 Januari 2023, di Segeri. 
35

 Bissu Nani, Puang Matoa Bissu Segeri, Wawancara Penulis Pada 02 Januari 2023, di Segeri. 

 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

Page 35 of 39 

Peran serta fungsi Bissu dulu sangat berbeda dengan saat sekarang. Dahulu pada masa kerajaan 

berlangsung pekerjaan utama Bissu adalah pemimpin dalam pelaksanaan upacara ritual kerajaan (pendeta 

Bugis), namun sekarang sudah berbeda sebab sistem pemerintahan yang sudah berubah atau berbeda dan 

Bissu sudah tidak tinggal di istana, sekarang Bissu sudah berbaur dengan masyarakat sekitar khususnya di 

kecamatan Segeri. Bissu saat ini pun masih dibutuhkan masyarakat tidak hanya dalam kegiatan upacara-

upacara adat namun juga masyarakat memerlukan Bissu ketika ada acara seperi acara pernikahan. Sehinga dari 

sini kita dapat melihat bahwa salah satu sebab kebertahanan Bissu yaitu tidak hanya pengaruh dari bagaimana 

sejarah akan Bissu, tapi juga bagaiamana para Bissu beradaptasi dengan perannya dimasyarakat dalam 

perubahan masa.  

Berkaitan dengan pembahasan tersebut bahwa  teori fungsionalisme sturktural yang di gagas oleh Talcott 

Parson, memandang masyarakat sebagai suatu sistem yang terintegrasi secara fungsional ke dalam suatu 

bentuk ekuilibrium. Pandangan ini merupakan pengaruh dari pandangan Herbert Spencer dan Auguste Comte 

yang menjelaskan bahwa adanya saling ketergantungan dan keterkaitan antara satu organ tubuh dengan 

organ tubuh kita yang lain, dan ini dianggap sama dengan kondisi masyarakat. Asumsi pemikiran Talcott 

Parsons yang di kembangkan menyatakan bahwa, masyarakat haruslah dilihat sebagai suatu sistem dari 

bagian-bagian yang saling berhubungan satu sama lain, dengan demikian hubungan pengaruh mempengaruhi 

diantara bagian-bagian tersebut bersifat timbal balik. Maka dari itu dengan menggunakan teori ini kita dapat 

memahami bagaiamana keterkaitan antara sesuatu dan dapat memberikan pengaruh yang saling mendukung 

dan saling menguntungkan satu sama lain. 

4.2. Peran Sosial Bissu dalam Masyarakat Bugis 

Peran Bissu saat ini memiliki profesi selain sebagai pemangku adat, yaitu Bissu telah berprofesi sebagai 

Indo Botting (juru rias pengantin), dekorasi pelaminan, jasa penyewaan kostum atau pakaian adat. Dalam acara 

perkawinan Bissu juga sangat berperan penting dari acara mappacci sampai pesta perkawinan, mereka yang 

merias dan memekaikan kostum pengantin. Menurut salah satu Informan adalah Bissu: 

“Ini saya punya dek Ekha Salon jadi kalau ada acara pengantin, orang syukuran atau orang mau sewa kostum sama 

tenda biasa disini dek, ini juga beberapa anak-anak saya kasi kerja disini bantu-bantu angkat barang, atur belo-

belonya untuk lamming penganting, karna kalau kita mau beli yang langsung jadi mahal, kalau kita buat sendiri lebih 

bagus”.
36

 

Selain berprofesi sebagai indo botting ada juga Bissu yang berprofesi sebagai sandro (dukun). Bissu di 

percaya dapat menyembuhkan penyakit namun itu semua bergantung dengan pertolongan Tuhan yang maha 

esa, sebab Bissu hanya mendoakan saja. Biasanya masyarakat ketika datang mengahadap sama sandro Bissu 

mereka membawa beberapa bawaan seperti pisang, beras, rokok, daun siri, buah pinang dan lain-lainnya 

sebagainya yang merupakan syarat untuk bertemu dengan sandro Bissu. Tidak semua juga masyarakat yang 

datang ke sandro Bissu untuk berobat, ada juga yang datang untuk di doakan sebagaimana adat yang masih 

kental di masyarakat seperti mau syukuran, minta doa tola bala, mau turun sawah dan lain sebagainya yang 

melibatkan sandro Bissu. Menurut salah satu Informan bahwa: 

“Masyarakat disini masih banyak yang pergi ke sandro Bissu kalau mau adakan acara kayak mau mabaca-baca, acara 

pernikahan, menre bola, mau turun sawah. Karna mereka lebih tahu masalah adat ta jadi dia panggil untuk datang 

kalau ada acara-acara yang mau dilakukan yang ada kaitanya sama adat”.
37

 

 
Selanjutnya menurut salah satu Informan bahwa: 

                                                             
36

 Eka, Bissu Segeri wawancara Penulis pada 03 Januari 01 2023, di Segeri 
37

 Fitri, Masyarakat wawancara penulis 05 Januari 2023, di Segeri. 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

 

  Page 36 of 39  

“Kalau peran Bissu disini dek masih kental kental karena setiap kegiatan dalam kegiatan tahunan namanya turun 

sawah harus diawali dulu dengan kegiatanya para Pabbissu. Diawali karna setiap tahun pas kita mau turun sawah 

harus ada namanya Mabbissu, ada namanya tudang penni, berbagi kegiatan itu dilakukan oleh Pabbisu dan hanya 

dilakukan oleh mereka-mereka para Pabbisu karena hanya mereka yang tahu. dan sini kita kan tempatnya khusus 

berada di wilayah Bawa Salo jadi ditempatnya Pabbissu itu Bontomatene rumah arajang kebetulan disana tapi 

acaranya terkhususkan di kelurahan Bawa Salo, karna disitu ada memang tempatnya kemarin itu kita ingin supaya di 

pindahkan tapi ternyata tidak bisa, saya tidak tahu apakah karna ada hal mistisnya atau bagaiamana kita tidak tahu 

karna itu diluar kita. Tapi kemarin sempat puang toa meminta kalau di pindahkan sedikit karna kebetulan tempatnya 

berada di daerah persawahan di tengah-tengah dekat empang jauh untuk dijangkau kalau kita mau keluar tapi itu 

tidak bisa kayaknya jadi kita pikir lebih baik disitu saja untuk kita tetap laksanakan. Jadi untuk Pabbisu ini dek betul-

betul untuk kita wilayah Segeri khususnya itu memang perlu karna itu sudah menjadi adat”.
38

 

 
Peran serta fungsi Bissu dimasyarakat sangatlah penting berbagai peran serta fungsi yang masih di lakukan 

tidak hanya sebagai pemangku adat saja tapi beberapa profesi yang juga mereka kerjakan untuk memenuhi 

kebutuhan pokoknya. Diantaranya selain penjaga arajang mereka juga bekerja sebagai perias pengantin, 

pengobat tradisional, berkebun, dan beternak. Pada masa kerajaan pra Islam Bissu memiliki kedudukan yang 

tinggi sebagai pendeta dan pemangku adat pada masa kerajaan. Ritual upacara adat masih tetap terjaga dan 

tetap melekat pada masyarakat Bugis. Eksistensi Bissu di Segeri sebagai adat dan tradisi Bugis kuno, menjadi 

bagian dari kebudayaan Bugis yang masih dapat disaksikan hingga saat sekarang ini. Keberadaan Bissu di 

Segeri juga menjadi salah satu kebudayaan dan tradisi yang tidak hanya dimiliki oleh masyarakat Bugis.  

Berdasarkan data sebelumnya, penulis membagi peran tersebut dalam masyarakat menjadi beberapa 

bagian diantaranaya: 

4.2.1. Bissu sebagai Pendeta Bugis 

Pada zaman kerajaan dulu Bissu sudah di kenal sebagai pendeta Bugis dimana para Bissu yang memimpin 

masyarakat dalam kegiatan upacara ritual adat dan sebagai penghubung antara alam manusia dengan dewata. 

Namun setelah masuknya agama Islam Bissu sudah tidak lagi berperan sebagai pendeta Bugis dan sekarang 

Bissu dikenal sebagai pemangku adat dan pelaku kesenian dalam kebudayaan. 

4.2.2. Bissu sebagai Penjaga Arajang 

Bissu sangat berperan penting dalam menjaga benda-benda pusaka yang ada dirumah arajang. Benda 

pusaka yang dijaga merupakan pusaka-pusaka peningalan para leluhur dan pusaka yang digunakan pada masa 

kerajaan. Ketika benda-benda pusaka akan dikeluarkan untuk di bersihkan maka para Bissu terlebih dahulu 

melakukan sebuah upacara ritual adat sebelum mengeluarkan benda-benda pusaka yang ada tersebut. 

4.2.3. Bissu sebagai Juru Rias pernikahan 

Bissu juga mengambil peran sebagai juru rias dalam pernikahan seperti yang dilakukan oleh salah-satu 

Bissu yaitu Eka, pekerjaan Bissu ini sangat dibutuhkan masyarakat apalagi jika ada acara pernikahan jasa 

mereka sangat dibutuhkan untuk merias pengantin. Bissu menggunakan keahliannya dalam merias dalam 

mencari nafkah untuk memenuhi kebutuhan ekonominya,  

Di kecamatan Segeri para Bissu selain menjadi pemangku adat kebudayaan dalam memimpin upacara 

ritual adat dan berpartisipasi pada upacara-upacara yang dilaksanakan untuk pusaka-pusaka kerajaan, tetapi 

Bissu juga digunakan untuk menjadi juru rias dalam perayaan upacara adat perkawinan, maka dari itu Bissu 

secara individu mencari penghasilan sendiri sebagai juru rias dalam acara pernikahan.  

4.2.4. Bissu sebagai Pengobatan Tradisonal (Sanro) 

Masyarakat di kecamatan Segeri masih membutuhkan Sanro yang masih dipercaya bisa mengobati dan 

menyembuhkan penyakit. Masyarakat biasanya yang butuh dengan Bissu yang berprofesi sebagai Sanro akan 

mendatanginya dengan persyaratan-persyaratan: membawa daun siri, buah pinang, kapur, rokok satu bungkus 

serta masyarakat biasanya juga membawa pisang atau beras dan air botol, dan kemudian di doakan oleh Sanro 

(Bissu) sebagai penolak bala untuk mengobati atau menyembuhkan penyakit yang dikeluhkan.  

                                                             
38

 Rosnaini, Pegawai Staf Administrasi Ekonomi Kantor Camat Segeri 05 Januari 2023, di Segeri 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

Page 37 of 39 

Selanjutnya seorang Sanro tidak hanya sekedar medoakan orang sakit saja namun sebelumnya terlebih 

dahulu menghadap Puang Matoa (Bissu yang di tuakan), hal ini disebut sebagai Mappesabbi datang Mangolo 

ku Puang Matoa (menghadap ke Bissu yang di tuakan untuk meminta izin) dengan beberapa syarat diatas 

kemudian didoakan oleh Puang Matoa. 

4.2.5. Peran Bissu dalam siklus kehidupan manusia atau masyarakat 

Pada masa-masa tertentu, setiap manusia mengalami masa kritis dalam siklus kehidupannya, kegiatan 

upacara ritual adat di percaya merupakan cara untuk membantu menghubungkan manusia dengan yang 

diyakininya untuk mengatasi masa kritis yang dimaksud. Upacara ritual adat umumnya dipimpin oleh seorang 

pemimpin agama atau pendeta, begitu pun dengan masyarakat Bugis. Sejak zaman kerajaan dan sampai saat 

ini, Bissu telah di percaya menjadi pihak yang mengatur sekaligus pelaksanaan jalannya upacara ritual seperti 

kelahiran bayi yang akan menginjakkan tanah, pemotongan gigi, sunatan, perkawinan, dan sampai kematian. 

Mislanya kelahiran anak, di dalam La-Galigo disebutkan bahwa Bissu menjadi pemimpin upacara untuk 

kemudian dimandatkan untuk menjaga kemurnian sang anak yang dilahirkan sebagai darah putih, yang 

diterima dari dewata dan membimbingnya di muka bumi, ini terjadi karena Bissu, memiliki posisi sentral karena 

berperan sebagai penghubung dunia manusia dengan dunia langit (tempat dewata). 

Sampai saat ini, masyarakat masih melihat Bissu sebagai sosok yang patut dihormati, menganggap Bissu 

masuk dalam golongan orang-orang yang dapat memnbantu masyarakat seperti mengobati, pemecah solusi, 

dan penjaga siklus kehidupan, agar terhindar dari kesulitan atau mendapat bencana.  

 

5. KESIMPULAN 

Perjalanan sejarah yang panjang, yang telah di lalui Bissu, menunjukkan bahwa adanya keterikatan sosial 

yang kuat antara Bissu dengan masyarakat. Ikatan ini menunjukkan betapa besar peran Bissu dalam 

masyarakat, yang diekspresikan dalam setiap kegiatan upacara adat yang dilaksanakan untuk tujuan 

kemakmuran dan kesejahteraan. Melihat dari sejarah perjalanan para Bissu, dapat membuktikan bahwa tekanan 

dan hambatan yang dialami dalam memperjuangkan eksistensinya tidak membuat para Bissu punah atau sirna. 

Peranan Bissu pada zaman dahulu menjadi tokoh sentral dalam pelaksanaan upacara adat. Eksistensi Bissu 

tidak lepas dari peranannya sebagai pemangku adat dan pelaku kebudayaan serta sebagai pelaku kesenian 

dalam kegiatan upacara adat tradisi kebudayaan dan juga para Bissu memiliki peranan dalam bidang pariwisata 

daerah. Adapun peran dan fungsi Bissu di masyarakat era modernisasi sekarang ini untuk memenuhi 

kebutuhan hidup sehari-hari mereka yaitu mereka berprofesi sebagai Indo Botting (juru rias penganting). 

Karena kepandaiannya dalam memasak, mendekor, tempat penyewaan kostum dan merias pengantin. Mereka 

di panggil untuk digunakan jasanya sebagaimana profesi Bissu sebagai Indo botting. 

Adapun profesi Bissu sebagai Sandro (dukun), mereka dipercaya untuk mengobati penyakit. Masih banyak 

masyarakat mengangap atau percaya terhadap Sandro Bissu untuk menyembuhkan penyakit, maka mereka 

pun datang dan membawa sesuatu seperti, beras, pisang, daun sirih, buah pinang dan lain sebagainya hal ini 

dilakukan agar Bissu mendoakan mereka untuk kesembuhan akan penyakitnya, biasanya dalam proses ini Bissu 

akan membakar lilin dari rempah-rempah. Kebertahanan Bissu tidak lepas dari bagaimana peranan mereka 

dalam beradaptasi dengan lingkungan dan keagamaan yang ada di masyarakat, begitu pun dengan 

masyarakat yang tetap menjunjung tinggi adat kebudayaan tradisi leluhur mereka. Maka dari itu keberadaan 

Bissu hingga saat ini tetap terjaga serta menjadi salah satu objek wisata bagi para wisatawan dalam melakukan 

penelitian terkait tentang Bissu itu sendiri. Beberapa tradisi Bissu masih tetap eksis hinga saat ini yaitu seperti, 

tardisi mappalili (turun sawah), Sebelum kegiatan turun sawah dilakukan biasanya para Bissu melakukan acara 

Mabbissu yang dimana kegiatannya berlangsung sampai lima hari berturut-turut, didalam kegiatan juga 

terdapat tradisi tudang penni bagi mereka para Bissu serta beberapa proses tradisi dan ritual yang mereka 

lakukan dan hal ini hanya Bissu yang mengetahui. 

  



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

 

  Page 38 of 39  

6. REFERENCES  

[1] Achmad Fedyani Syaifuddin, “Membumikan Multikulturalisme Di Indonesia” Jurnal: Antropologi Sosial 

Budaya Etnovisi, 02.1. (2016). 

[2] Arkanuddin, “Tari Pinggang Dayak Mualang kajian Struktural dan Fungsional”, (Pontianak: Tesis Program 

Studi Sosiologi, Magister Ilmu Social dan Ilmu Politik, Universitas Tangjungpura Pontianak. 2010). 

[3] Bissu Nani, Puang Matoa Bissu Segeri, Wawancara Penulis Pada 02 Januari 2023, di Segeri. 

[4] Bissu Nani, Puang Matoa Bissu Segeri, Wawancara Penulis Pada 02 Januari 2023, di Segeri. 

[5] Bissu Nani, Puang Matoa Bissu Segeri, Wawancara Penulis Pada 02 Januari 2023, di Segeri. 

[6] Burhan Bungin, “Metode Penelitian Kualitatif”, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2014) 

[7] Djohan Effendi “Pluralisme dan Kebebasan Beragama”, (Yogyakarta: Interfidei, 2015). 

[8] Deddy Maulana, “Metodologi Penelitian Kualitatif”, (PT Remaja Rosdakarya, 2014). 

[9] Endaswara Suwardi, “Metodologi Penelitian Kebudayaan” (yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 

2012) 

[10] Elly M. Setiadi & Usman Kolip, “Pengantar Sosiologi: Pemahaman Fakta dan Gejala permasalahan Sosial 

Teori Aplikasi dan Pemecahannya” (Jakarta: Kencana, 2011). 

[11] Edi Kusnadi, “Metodologi Penelitian”, (Aplikasi Praktis), (Jakarta Timur: Ramayana Pers, 2011). 

[12] Eka, Bissu Segeri wawancara Penulis pada 03 Januari 2023, di Segeri. 

[13] Farida Nugrhani, “Metode Penelitian Kualitatif dalam Penelitian Pendidikan Bahasa” (Yogyakarta: Pilar 

Media, 2014). 

[14] Fitri, Masyarakat wawancara penulis 05 Januari 2023, di Segeri. 

[15] Graham, Sharyn, “Sex, Gender, and Priests in Sulawesi Indonesia” (The Newsletter. No. 29. International 

Institute for Asian Studies. 2012). 

[16] Hardani dkk, “Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif” (Yogyakarta: CV. Pustaka Ilmu, 2020). 

[17] H.A. Tilaar, “Multikulturalisme: Tantangan-tantangan global masa depan dalam transformasi pendidikan 

Nasional”, (Jakarta: Gramedia Widiasarana, 2004) 

[18] Hj. Dasriana, S.Sos., M.M, Camat Segeri, Mantan Orang Dinas Pariwisata, wawancara penulis  04 Januari 

2023, di Segeri. 

[19] Husain Usman dan Purnomo Setiady Akbar, “Metodologi Penelitian Sosial”, (Jakarta: PT Bumi Aksara, 

2012). 

[20] Ihromi T, O.  ”Pokok-Pokok Antropologi Budaya”, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2016). 

[21] Irma Indriani, Sangkala Ibsik, „Persepsi Masyarakat Terhadap Eksistensi Bissu Di Bontomatene Kelurahan 

Bontomatene Kecamatan Segeri Kabupaten Pangkep‟, Jurnal Tomalebbi, 03.4 (2016). 

[22] Ibrahim Saad, “Competing Identities in a Plural Society”, (Singapore: Institute of Southeast Asian Studies. 

2012). 

[23] Juleha, Bissu Segeri wawancara Penulis pada 03 Januari 2023, di Segeri 

[24] Latief, Halilintar, “Bissu Pergulatan Dan Peranannya Di Masyarakat Bugis”, (Makassar: Desantara, 2014).  

[25] Mahyuddin, “Sosiologi Gender, Diskursus Gender Dalam Dinamika Perubahan Sosial”, (ParePare: IAIN 

ParePare Nusantara Prees, 2021). 

[26] Makkulawu, “Komunitas Bissu di Pangkep” (Makassar: Dinas Pariwisata dan Budaya Pemerintah 

Kabupaten Pangkep. 2018) 

[27] Muh. Wahyu, “Eksistensi Nilai-Nilai Kebudayaan (Studi Fenomenologi Masyarakat Pulau Barrang Lompo 

Kota Makassar)”, (Skripsi, Universitas Muhammadiyah Makassar Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 

Program Studi Pendidikan Sosiologi, 2020). 

[28] Ni Wayan Sri Rahayu, „Eksistensi Pendeta Bugis (BISSU) Dalam Kebertahanan Tradisi di Kecamatan 

Segeri‟, Widya Genitri: Jurnal Ilmiah Pendidikan, Agama dan Kebudayaan Hindu, 12.3 (2021). 

[29] Nur Faiuzia, “Eksistensialisem Dalam Novel The Zahir Karya Paulo Coelho” (Dosen Universitas Negeri 

Surabaya 2018). 



 

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah                                                                    Volume 2, No 1, November 2023 

 

Page 39 of 39 

[30] Rostini S.Sos, Staf Kantor Camat Segeri, wawancara Penulis 04 Januari 2023, di Segeri. 

[31] Rosnaini, Pegawai Staf Administrasi Ekonomi Kantor Camat Segeri 05 Januari 2023, di Segeri 

[32] Syahrul, „Menjadi Muslim Yang Animis‟, Al-Fikr: Jurnal Ilmiah Telaah Identitas Bissu Segeri Di Kabupaten 

Pangkep, 17.3 (2013). 

[33] Salim dan Syahrum, “Metode Penelitian Kualitatif Konsep dan Aplikasi dalam Ilmu Sosial, Keagamaan 

dan Pendidikan” (Bandung: Citapustaka Media, 2012). 

[34] Sugiyono, “Memahami Penelitian Kualitatif”,  (Bandung: Alfabeta, 2010). 

[35] Sugiyono, “Metode Penelitian Bisnis”,  (Bandung: Alfabeta, 2015). 

[36] Sugianto, “Metodologi Penelitian Kualitatif, Dan R&D”, (Bandung: Alfabeta, 2011). 

[37] Sindi Aryani, Studi Pernikahan Anak Dibawah Umur Di Era Pandemi Covid-19 Di Desa Kembang Kerang 

Daya Kecamatan Aikmel Kabupaten Lombok Timur (Mataram: Universitas Muhammadiyah Mataram) 

(2021).  

[38] ST. Nugroho, ”Multikulturalisme”, (Jakarta: PT. Indeks, 2019). 

[39] Taufiq Rauf, “Pemkab Pangkep Bangun Kampung Budaya Bissu” (Pangkep: Portal Berita Info Publik. 

2018). 

 

 

  


