Volume 2 No 1 November, 2023 ISSN : 2986-4682

SosiorociA) jurnal Adama dan Masyarakat

SIOLOGIA

Eksistensi Bissu dalam Masyarakat Suku Bugis
Studi Kasus Bissu di Segeri Kabupaten Pangkep

Rahmat’, Muhammad Saleh?’, Mahyuddin®, St. Aminah Azis*
"Rahmat, Institut Agama Islam Negeri Parepare, Indonesia
°Muhammad Saleh, Institut Agama Islam Negeri Parepare, Indonesia
3Mahyuddin, Institut Agama Islam Negeri Parepare, Indonesia
‘St Aminah Azis, Institut Agama Islam Negeri Parepare, Indonesia

Corresponding Author: Rahmat, rahmat001@iainpare.ac.id
Submited: 30 Juli 2023 / Eccepted: 31 Oktober 2023 / Published: 08 November 2023

DOl : https://doi.org/10.35905/sosiologia.v2i1.6391
ABSTRACT

The Existence of the Bissu Community in Bugis Society with a Case Study in Segeri District, Pangkep Regency. Bissu is a
community. Bissu are considered priests who are biologically a mixture of men and women, whose gender is considered to
consist of a mixture of men and women in Bugis tribal society. This research basically aims to describe and analyze the existence
or whereabouts of the Bissu community in Segeri District and the role of this community in society in Segeri District, Pangkep
Regency. This research uses a descriptive qualitative method with a case study approach. Data collection techniques in this
research are initial observation, interviews with informants and documentation. Meanwhile, data analysis techniques in this
research use analysis such as data reduction, data presentation and drawing conclusions. The research results show that the
existence of the Bissu community in society in Segeri District cannot be separated from their social role as a Bissu community in
society, which is the reason they still survive. The large role of the government and the surrounding community in supporting
ritual activities such as traditional ceremonies and traditions of the Bissu community which are currently still being carried out.
The Bissu community plays a large role in society, for example as holders of customs and rituals, as well as custodians of
Arajang. Bissu also plays the role of Indo Botting (Bridal Makeup Artist), also in wedding celebration activities, and also as
Sandro who can cure all illnesses by praying.

KEYWORDS

Existence; Community; Bissu; Bugis Society; Segeri District

ABSTRAK

Eksistensi komunitas Bissu dalam masyarakat Bugis dengan studi kasus pada Kecamatan Segeri Kabupaten Pangkep. Bissu
merupakan komunitas, Bissu adalah kaum pendeta yang secara biologis adalah campuran laki-laki dan perempuan, yang
dianggap gendernya terdiri dari campuran laki-laki dan perempuan di ada dalam masyarakat suku Bugis. Penelitian ini pada
dasarnya bertujuan untuk mendiskripsikan dan menganalisis eksistensi atau keberadaan komunitas Bissu di Kecamatan Segeri
dan peran komunitas tersebut dalam masyarakat di desa Sigeri kabupaten Pangkep. Penelitian menggunakan metode
penelitian kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi kasus. Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini yaitu observasi
awal, wawancara kepada informan dan dokumentasi. Sementara teknik analisis data dalam penelitian ini mengunakan analisis
seperti reduksi data, penyajian data dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa eksistensi komunitas
Bissu dalam masyarakat di Kecamatan Segeri yang tidak lepas dari peran sosialnya sebagai komunitas Bissu di dalam
masyarakat sehingga menjadi penyebab mereka masih bertahan. Besarnya peran pemerintah serta masyarakat sekitar dalam
mendukung aktifitas ritualnya seperti upacara adat serta tradisi komunitas Bissu yang saat ini masih dilakukan, besarnya
peran komunitas Bissu dalam masyarakat misalnya sebagai pemangku adat dan ritual, juga sebagai penjaga Arajang, Bissu
juga berperan sebagai Indo Botting (Juru Rias Pengantin), juga dalam kegiatan hajatan pernikahan, dan juga sebagai Sandro
yang dapat mengobati segala penyakit dengan cara mendoakan.

KATA KUNCI

Eksistensi; Komunitas, Bissu; Masyarakat Bugis; Kecamatan Segeri

Parepare. This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative

@2023 The Author(s). Published by Program Study Sociology of Religion, State Islamic University of
= Commons Attribution (CC-BY) 4.0 license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Page 25 of 39


mailto:rahmat001@iainpare.ac.id

Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

1. PENDAHULUAN

Sulawesi-Selatan merupakan provinsi yang dikenal memiliki beragam budaya yang berakar dari keragaman
nilai-nilai yang ada dalam masyarakat hukum adatnya. Nilai-nilai dalam masyarakat adat di Sulawesi-Selatan
merupakan warisan nenek moyang yang mempunyai ciri khas sendiri dibandingkan dengan kebudayaan di
daerah lainnya, setiap daerah memiliki ciri khas budaya yang berbeda, pada setiap budaya terdapat potensi
yang berguna untuk menunjang kehidupan masyarakat."

Adapun warisan kebudayaan Bugis kuno yang ada di Sulawesi-Selatan, yang masih bertahan hingga saat ini
namun kurang diketahui oleh masyarakat Bugis kebudayaan tersebut yaitu manusia Bissu. Bissu adalah kaum
pendeta yang gendernya dipandang sebagai campuran laki-laki dan perempuan dalam masyarakat Bugis. Bissu
merupakan golongan gender antara laki-laki dan perempuan yang di lihat sebagai separuh manusia dan
separuh dewa, yang bertindak sebagai penghubung antara kedua alam manusia dengan alam dewata.” Secara
historis keberadaan Bissu sempat terpinggirkan karena dianggap bertentangan dengan ajaran agama Islam.?
Hadirnya agama Islam secara resmi dan diterima oleh kerajaan—kerajaan mulai di semenanjung timur sampai
semenanjung barat di Sulawesi, hingga akhirnya membuat para Bissu keluar dari istana kerajaan dan menyatu
bersama masyarakat. Perkembangan cepat yang terjadi terhadap agama Islam karena mendapat perlindungan
dalam penyebarkan dakwah oleh raja, meski pada lapisan masyarakat membutuhkan waktu  untuk
meninggalkan kepercayaan yang lama, termasuk ritual-ritual Bissu seperti syirik, mistik yang bertentangan
dengan Islam, membuat keberadaan Bissu hampir hilang karena upacara ritual tidak dibenarkan lagi dalam
ajaran Islam.

Selain itu, tahun 1950 Bissu juga mendapat kecaman untuk dibubarkan dalam peristiwa pemberontakan
DI/TIlI, tragedi pemberontakan yang pimpinan Kahar Muzakkar melakukan penumpasan Bissu dengan operasi
toba (operasi taubat) yang gencar terjadi pada tahun 1966. Perlengkapan ritual bissu ditenggelamkan kelaut
dan tidak sedikit Bissu dibunuh. Pemberontakan terjadi disebabkan bahwa ritual Bissu dianggap tidak sesuai
dengan ajaran Islam dan membangkitkan feodalisme.* Pada akhirnya perkembangan agama Islam di Sulawesi
Selatan pesat juga menyebabkan perubahan terhadap aktivitas Bissu. Masyarakat Islam di Sulawesi Selatan
menganggap Bissu adalah orang-orang yang menyalahi kodrat dan mereka dianggap kafir, musryrik.
Menanggapi pandangan negative masyarakat terhadap kelompok Bissu, akirnya mereka menyesuaikan diri
dengan kondisi masyarakat, faktanya bahwa sebagian Bissu telah belajar dan menjalankan ajaran Islam bahkan
ada yang telah menunaikan ibadah Haji. Bissu juga menunjukkan ketaatan terhadap Islam dengan
penampilannya, dengan mengenakan pakaian yang Islami seperti berjubah putih dengan sorban seperti
pakaian haji.’

Selanjutnya Bissu tidak hanya berubah penampilan, tetapi juga aktif dalam kegiatan pariwisata daerah, hasil
survei pada pemerintah Kabupaten Pangkep membangun kampung budaya Bissu yang menunjukkan bahwa
Dinas pariwisata dan budaya, Kabupaten Pangkep di kecamatan Segeri, menyatakan bahwa di kawasan Arajang
sebagai Kampung Budaya Bissu. Pembangunan ini dilakukan sebagai tempat pariwisata untuk menarik minat
wisatawan, dan juga membangun eksistensi Bissu di Sulawesi Selatan.®

Keberadaan Bissu di Pangkep mulai menyesuaikan diri dengan kebudayaan Islam dengan meninggalkan
hal-hal yang diaggap bertentangan dengan syariat Islam. Kini mereka lebih banyak mengambil peran sosial
sebagai pelaku seni dan budaya. Dalam kaitan ini, umat Islam sebagai keyakinan yang dianut masyarakat

'Endaswara Suwardi, “Metodologi Penelitian Kebudayaan" (yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 2012)

*Graham, Sharyn, “Sex, Gender, and Priests in Sulawesi Indonesia” (The Newsletter. No. 29. International Institute For
Asian Studies. 2012)

3Irma  Indriani, Sangkala Ibsik, ‘Persepsi Masyarakat Terhadap Eksistensi Bissu Di Bontomatene Kelurahan
Bontomatene Kecamatan Segeri Kabupaten Pangkep’, Jurnal Tomalebbi, 03.4 (2016).

4 Latief, Halilintar, “Bissu Pergulatan Dan Peranannya Di Masyarakat Bugis”, (Makassar: Desantara, 2014).

*Syahrul, ‘Menjadi Muslim Yang Animis’, Al-Fikr: Jurnal llmiah Telaah Identitas Bissu Segeri Di Kabupaten Pangkep,
17.3 (2013).

® Taufiq Rauf, “Pemkab Pangkep Bangun Kampung Budaya Bissu" (Pangkep: Portal Berita Info Publik. 2018).

Page 26 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

Pangkep tidak menganggap keberadaan Bissu sebagai masalah bahkan mereka cenderung mendukung dan
menghormatinya.

Bissu masih memegang teguh tradisi dan fungsi sebagai pemeliharaan pelestarian nilai-nilai budaya Bugis
klasik dan digambarkan sebagai manusia setengah dewa, yang memiliki kekuatan supranatural. Keberadaan
Bissu pun masih eksis di tanah Bugis hingga dewasa ini. Zaman pra Islam, Bissu memiliki fungsi istimewa karena
merupakan operator komunikasi antara manusia dan dewa melalui ritual. Namun sekarang Bissu sudah tidak
menetap lagi di kerajaan, sudah tidak ada lagi raja yang mesti dilayani, melainkan mereka sudah bisa
berkumpul dengan masyarakat sekitar.’

Eksistensi Bissu tetap dalam masyarakat Bugisdikarenakan peran kebijakan pemerintah yang memberikan
perlindungan terhadap Bissu untuk tetap dapat melakukan tradisi masyarakat Bugis kuno®. Di daerah Pangkep
khususnya, pemerintahnya sangat mendorong pelestarian tradisi Bissu. Upaya yang dilakukan yaitu dengan
senantiasa mengundang Bissu dalam acara kegiatan protokoler menyambut tamu pemerintah atau dalam
kegiatan pemerintah, tujuannya untuk menjaga dan memperkenalkan budaya dan tradisi sehingga pelestarian
identitas budaya tetap terjaga.

Peranan dalam kegiatan upacara adat, Bissu banyak yang memiliki profesi sebagai perias pengantin
(Indo'Botting), sebagai dukun (Sanro), mereka dipercaya untuk mengobati berbagai penyakit, sebagai hiburan
pada acara perkawinan kalangan bangsawan, mereka tampil dalam tari Bissu sebagai pelengkap proses adat
upacara dan untuk mengetahui tata cara adat istiadat kerajaan di tanah Bugis, penjaga sanggar bahkan Bissu
yang ikut berpartisipasi dalam kegiatan teater | La Galigo.9 Implikasi dari keberadaan Bissu dalam masyarakat
Bugis yakni kegiatan pariwisata dapat berkembang dengan baik, dimana atraksi-atraksi yang dilakukan oleh
Bissu mampu menarik para wisatawan tidak hanya wisatawan lokal tetapi juga tingkat Internasional. Selain itu,
dengan tetap eksisnya Bissu dalam masyarakat Bugis kegiatan-kegiatan adat dan tradisi masyarakat Bugis
masih tetap terjaga.'

Menurut Sharyn Graham, University of westrem Australia, Perth Australia, seorang Bissu tidak dapat
dianggap sebagai banci atau waria, karena mereka tidak memakai pakaian dari golongan gender apa pun
namun setelan tertentu dan tersendiri untuk golongan mereka."" Menurut Davies menyebutkan, dalam
kepercayaan tradisional Bugis, tidak terdapat hanya dua jenis kelamin seperti yang kita kenal, tetapi empat
(atau lima bila golongan Bissu juga dihitung), yaitu: "oroane" (laki-laki); "makunrai" (perempuan); "calalai"
(perempuan yang berpenampilan seperti layaknya laki-laki); “calabai* (laki-laki yang berpenampilan seperti
layaknya perempuan); dan golongan Bissu, di mana masyarakat kepercayaan tradisional menganggap seorang
Bissu sebagai kombinasi dari semua jenis kelamin tersebut.'®

2. TINJAUAN PUSTAKA
2.1. Fungsionalisme Struktural
Talcott Parsons memandang masyarakat sebagai suatu sistem yang terintegrasi secara fungsional ke dalam
suatu bentuk ekuilibrium. Pendekatan fungsionalisme struktural ini timbul lewat cara pandang yang
menganalogikan masyarakat seperti organisme biologis. Pandangan ini merupakan pengaruh dari pandangan
Herbert Spencer dan Auguste Comte yang menjelaskan bahwa adanya saling ketergantungan dan keterkaitan

" Ni Wayan Sri Rahayu, ‘Eksistensi Pendeta Bugis (BISSU) Dalam Kebertahanan Tradisi di Kecamatan Segeri’, Widya
Genitri: Jurnal llmiah Pendidikan, Agama dan Kebudayaan Hindu, 12.3 (2021).

® Taufiq Rauf, “Pemkab Pangkep Bangun Kampung Budaya Bissu" (Pangkep: Portal Berita Info Publik. 2018).

° Ni Wayan Sri Rahayu, ‘Eksistensi Pendeta Bugis (BISSU) Dalam Kebertahanan Tradisi di Kecamatan Segeri’, Widya
Genitri: Jurnal llmiah Pendidikan, Agama dan Kebudayaan Hindu, 12.3 (2021).

®Makkulawu, “Komunitas Bissu di Pangkep” (Makassar: Dinas Pariwisata dan Budaya Pemerintah Kabupaten
Pangkep. 2018)

" Graham, Sharyn, “Sex, Gender, and Priests in Sulawesi Indonesia” (The Newsletter. No. 29. International Institute For
Asian Studies. 2012).

2 Mahyuddin, “Sosiologi Gender, Diskursus Gender Dalam Dinamika Perubahan Sosial”, (ParePare: IAIN ParePare
Nusantara Prees, 2021).

Page 27 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

antara satu organ tubuh dengan organ tubuh kita yang lain, dan ini dianggap sama dengan kondisi
masyarakat. Asumsi pemikiran Talcott Parsons yang di kembangkan menyatakan bahwa, masyarakat haruslah
dilihat sebagai suatu system dari bagian-bagian yang saling berhubungan satu sama lain, dengan demikian
hubungan pengaruh mempengaruhi diantara bagian-bagian tersebut bersifat timbal balik."

Teori Fungsionalisme yang dipelopori oleh Bronislaw Malinowski, mengajukan sebuah orientasi teori yang
dinamakan fungsionalisme, yang beranggapan bahwa semua unsur kebudayaan bermanfaat bagi
masyarakat di mana unsur itu terdapat. Dengan kata lain, pandangan fungsionalisme terhadap kebudayaan
mempertahankan bahwa setiap pola kelakuan yang sudah menjadi kebiasaan. Setiap kepercayaan dan
sikap yang merupakan bagian dari kebudayaan dalam suatu masyarakat, memenuhi beberapa fungsi
mendasar dalam kebudayaan bersangkutan. Menurut Bronislow Malinowski, fungsi dari unsur suatu budaya
adalah kemampuannya untuk memenuhi beberapa kebutuhan dasar atau beberapa kebutuhan yang timbul
dari kebutuhan dasar yaitu kebutuhan sekunder dari para warga suatu masyarakat. Beberapa aspek
kebudayaan memenuhi kebutuhan itu, dalam memenuhi kebutuhan dasar itu, muncul kebutuhan jenis kedua,
kebutuhan sekunder yang juga harus dipenuhi oleh kebudayaan. Jadi menurut Malinowski tentang
kebudayaan, semua unsur kebudayaan akhirnya dapat dipandang sebagai hal yang memenuhi kebutuhan
dasar para warga masyarakat."

Bronislaw Malinowski percaya bahwa pendekatan fungsional mempunyai suatu nilai praktis yang penting.
Pengertian akan hal tersebut di atas dapat dimanfaatkan oleh mereka yang bergaul dengan masyarakat
primitif. Bronislaw Malinowski menerangkannya sebagai berikut: “nilai yang praktis dari teori tersebut di
atas (teori fungsionalisme) adalah bahwa teori ini mengajar kita tentang kepentingan relatif dari berbagai
kebiasaan yang beragam-ragam itu bagaimana kebiasaan itu tergantung satu dengan yang lainnya,
bagaimana harus dihadapi oleh para penyiar agama, oleh penguasa kolonial dan oleh mereka yang secara
ekonomis mengeksploatir perdagangan dan tenaga orang-orang primitif.

Keberadaan utama terhadap teori fungsionalisme dari Malinowski adalah bahwa teori ini tak dapat
memberikan penjelasan mengenai adanya anekaragam kebudayaan manusia. Kebutuhan-kebutuhan yang di
identifikasikannya, semuanya sedikit banyak bersifat universal. Jadi pendekatan fungsional memang dapat
menerangkan pada kita bahwa semua masyarakat membutuhkan pengurusan soal mendapatkan makanan.
Namun teori ini tidak dapat menjelaskan pada kita mengapa masyarakat berbeda-beda pengurusannya
mengenai pengadaan makanan mereka. Dengan kata lain, teori fungsionalisme tidak menerangkan mengapa
pola-pola budaya tertentu timbul untuk memenuhi kebutuhan yang sebenarnya dapat saja dipenuhi dengan
cara yang lain yang dapat dipilih dari sejumlah alternatif dan mungkin malahan cara itu lebih gampang
sifatnya. Sekalipun begitu, tidak dapat dipungkiri bahwa pendekatan teori fungsionalisme dapat bermanfaat
diterapkan dalam analisa mekanisme-mekanisme kebudayaan secara tersendiri.”

Menurut Brown Radclife menyebutkan bahwa fungsional strukturalisme, yaitu: (1) masyarakat yang hidup
di tengah-tengah alam semesta sebenarnya terdiri dari serangkaian gejala-gejala yang dapat kita sebut gejala
social. Demikian juga banyak hal lain dalam alam semesta ini, seperti planet-planet yang beredar, organisme-
organisme yang hidup, moleku;-molekul yang bergerak, sebenarnya terdiri dari berbagai rangkaian gejala
alam. (2) Masyarakat yang hidup sebenarnya juga merupakan suatu kelas dari gejala-gejala diantara gejala
alam yang lain, dan dapat juga di pelajari dengan metodologi yang di pergunakan untuk mempelajari gejala-
gejala alam semesta yang lain tadi. (3) Suatu masyarakat yang hidupmerupakan suatu system social, dan suatu
system social mempunyai struktur juga seperti halnya bumi, organisme, makhluk atau molekul. (4) Suatu ilmu
menegnai masyarakat seperti ilmu social, yang mempelajari struktur dan system-sistem sosial adalah sama
halnya dengan ilmu geologi yang mempelajari struktur kulit bumi, atau ilmu biologi yang mempelajari struktur

BAkhmad Rizki Turama, “Formulasi Teori Fungsionalisme Struktural Talcott Parsons” (Palembang: Universitas Sriwijaya.
2020).

" Ihromi T, O. "Pokok-Pokok Antropologi Budaya”, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2016).

'3 Ihromi T, O. "Pokok-Pokok Antropologi Budaya”, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2016).

Page 28 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

dari organisme-organisme, ilmu kimia yang mempelajari struktur dari moleku-molekul. (5) Suatu struktur
sosial merupakan total dari jaringan hubungan antara individu-individu. Dimensinya ada dua, artinya antara
pihak kesatu dengan pihak kedua, namun juga di ferensial, antar satu pihak-pihak yang tidak selaras atau
sebalinya. (6) Bentuk dari struktur sosial yaitu permanen atau tetap, serta jika berubah, proses itu biasanya
berjalan lambat sedangkan "realitas struktur social” atau wujud dari struktur sosial yaitu person-person atau
kelompok-kelompok yang ada di dalamnya selalu berubah dan berganti."®

2.2. Multikulturalisme

Multikulturalisme berasal dari kata multi (jamak), cultural (tentang budaya) dan ism (pemahaman).
Multikulturalisme mengandung pengertian pengakuan atas realitas keragaman budaya, yang berarti mencakup
baik keragaman tradisional, seperti keragaman etnis, ras atau agama, maupun keragaman bentuk kehidupan
(subkultur) yang terus muncul pada setiap tahapan sejarah kehidupan manusia.

Multikulturalisme adalah pemahaman dan cara pandang yang menekankan interaksi dengan
memperhatikan keberadaan setiap kebudayaan sebagai identitas yang memiliki hak-hak yang setara. Dari
konsep multikulturalisme inilah kemudian muncul gagasan normatif mengenai kerukunan, toleransi, saling
menghargai perbedaan dan hak masing-masing kebudayaan penyusun suatu bangsa.'’

Menurut Setiadi & Kolip multikulturalisme adalah sebuah ideologi yang menekankan pengakuan dan
penghargaan pada kederajatan perbedaan kebudayaan. Ideologi multikulturalisme mengembangkan cara agar
setiap individu bergandengan tangan dan saling mendukung satu sama lain, sehingga setiap individu atau
kelompok menumbuhkan rasa toleransi dan integrasi sosial dalam kehidupan bermasyarakat.18

Teori multikulturalisme mengungkapkan bahwa masyarakat terdiri dari golongan-golongan, yang menetap
bersama dalam suatu daerah, tetapi terpisah menurut garis budaya masing-masing. Kemajemukan suatu
masyarakat patut ditinjau dari dua variabel yaitu, kemajemukan budaya serta kemajemukan sosial. Hal ini
sesuai dengan kehidupan yang dialami Bissu, mereka hidup atau beraktivitas di tengah-tengah masyarakat."

Istilah multikulturalisme secara umum diterima secara positif oleh masyarakat Indonesia. Hal ini tentu ada
kaitannya dengan realitas masyarakat Indonesia yang majemuk. Lahirnya paham multikulturalisme berlatar
belakang kebutuhan akan pengakuan (the need of recognition) terhadap kemajemukan budaya, yang menjadi
realitas sehari-hari banyak bangsa, termasuk Indonesia.?’ Oleh karena itu, sejak semula multikulturalisme harus
disadari sebagai suatu ideologi, menjadi alat atau wahana untuk meningkatkan penghargaan atas kesetaraan
semua manusia dan kemanusiaannya yang secara operasional mewujud melalui pranata-pranata sosialnya,
yakni budaya sebagai pemandu kehidupan sekelompok manusia sehari-hari. Dalam konteks ini,
multikulturalisme adalah konsep yang melegitimasi keanekaragaman budaya. Kita melihat kuatnya prinsip
kesetaraan (egality) dan prinsip pengakuan (recognition) pada berbagai definisi multikulturalisme.

Oleh karena itu, sejak awal multikulturalisme harus diakui sebagai ideologi, alat atau sarana untuk
meningkatkan pengakuan kesetaraan semua orang dan kemanusiaannya, yang dalam praktiknya diwujudkan
melalui pranata sosial yaitu budaya sebagai pedoman hidup manusia dari sekelompok orang. Dalam konteks
ini, multikulturalisme adalah sebuah konsep yang melegitimasi keragaman budaya. Kita melihat kuatnya prinsip
kesetaraan dan prinsip pengakuan dalam berbagai definisi multikulturalisme.

Arkanuddin, “Tari Pinggang Dayak Mualang kajian Struktural dan Fungsional”, (Pontianak: Tesis Program Studi
Sosiologi, Magister Ilmu Social dan Iimu Politik, Universitas Tangjungpura Pontianak. 2010).

"Achmad Fedyani Syaifuddin, “Membumikan Multikulturalisme Di Indonesia” Jurnal: Antropologi Sosial Budaya
Etnovisi, 02.1. (2016).

BElly M. Setiadi & Usman Kolip, “Pengantar Sosiologi: Pemahaman Fakta dan Gejala permasalahan Sosial Teori
Aplikasi dan Pemecahannya” (Jakarta: Kencana, 2011).

Plbrahim Saad, “Competing Identities in a Plural Society”, (Singapore: Institute of Southeast Asian Studies. 2012).

®H.A. Tilaar, “Multikulturalisme: Tantangan-tantangan global masa depan dalam transformasi pendidikan Nasional”,
(Jakarta: Gramedia Widiasarana, 2004).

Page 29 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

Multikulturalisme pada dasarnya adalah pandangan dunia yang kemudian dapat diterjemahkan ke dalam
berbagai kebijakan budaya yang menekankan penerimaan terhadap realitas agama, plural, dan multikultural
yang ada dalam kehidupan masyarakat. Multikulturalisme juga dapat dipahami sebagai pandangan dunia, yang
kemudian memanifestasikan dirinya dalam kesadaran politik. Dalam konteks ini, tercakup proses sosial yang
mendukung proses-proses demokratisasi, yang pada dasarnya merupakan kesederajatan pelaku secara
individual (HAM). Secara deskriptif multikulturalisme dibedakan menjadi lima model penting yaitu:

a. Multikulturalisme isolasionis, yaitu masyarakat yang berbagai kelompok kulturalnya menjalankan hidup

secara otonom dan terlibat dalam interaksi minimal satu sama lain.

b. Multikulturalisme akomodatif, yaitu masyarakat yang memiliki kultur dominan yang membuat
penyesuaian dan akomodasi-akomodasi tertentu bagi kebutuhan kultur kaum minoritas.

¢. Multikulturalisme otonomis, yaitu masyarakat pluralistik yang kelompok budaya utamanya berusaha
mencapai kesetaraan dengan budaya dominan dan menginginkan kehidupan otonom dalam kerangka
politik yang dapat diterima secara kolektif.

d. Multikulturalisme kritikal/interaktif, yakni masyarakat plural yang kelompok-kelompok kulturalnya tidak
terlalu terfokus (concerned) dengan kehidupan kultural otonom, tetapi lebih membentuk penciptaan
kolektif yang mencerminkan dan menegaskan perspektif khas mereka.

e. Multikulturalisme kosmopolitan yaitu masyarakat pluralistik yang berusaha menghilangkan batas-batas
budaya sepenuhnya untuk menciptakan masyarakat di mana setiap orang tidak lagi terikat pada budaya
tertentu, melainkan berpartisipasi secara bebas dalam eksperimen antarbudaya dan pada saat yang
sama mengembangkan kehidupan budayanya sendiri. *’

Djohan Effendi mengklasifikasikan strategi yang perlu ditempuh dalam membentuk kesadaran pemahaman
multikulturalisme. Pertama, secara konsisten dan konsekuen tidak memperlakukan komunitas-komunitas
kulturalnya secara deskriminatif, baik disengaja maupun tidak disengaja. Kedua, menjamin keadilan sosial dan
akses yang sama untuk mendapatkan kekuasaan politik pada kelompok-kelompok minoritas dan mendorong
kerja sama antar etnik dan antar agama dalam semua bidanng kehidupan. Ketiga, mendorong warganya untuk
bersikap terbuka dan tanpa ragu-ragu menyatakan identitas kulturalnya sehingga tidak ada yang merasa
tersisinkan dan terpinggirkan.?®

Setiadi dan Kolip membagi beberapa poin yang perlu dikembangkan dalam membangun multikulturalisme
antara lain:

a. Mengembangkan sikap untuk saling menghargai (yang sering disebut toleransi) terhadap nilai-nilai dan
norma sosial yang berbeda-beda dari anggota masyarakat yang majemuk, tidak sikap mementingkan
kelompok, ras, etnik, agama sendiri-sendiri dalam setiap mengemban tugas-tugas yang diamanatkan
kepada dirinya.

b. Meninggalkan sikap primordialisme, yang akan menjerumuskan kehidupan berbangsa dan bernegara
kepada pola-pola sikap yang bersifat etnosentrisme, ekstremisme, dan konservatisme yang berlebih-
lebihan.

¢. Menegakkan supremasi hukum, dalam pengertian bahwa semua peraturan negara adalah hukum yang
berlaku untuk seluruh komponen bangsa tanpa pengecualian dalam arti tidak ada peraturan negara
yang tidak mengikat kepada seluruh komponen bangsa.

d. Merumuskan kembali konsep nasionalisme seiring perubahan sosial yang dinamis kepada generasi
muda terutama dalam pengembangan sikap rasa tanggung jawab sebagai warga negara agar memiliki
andil dan peran dalam memajukan kehidupan bangsa dan negara.

e. Mengembangkan sikap yang komprehensif integral dalam arti memiliki jiwa kritis tetapi kreatif, yang
wujudnya ialah memiliki kepedulian kepada kehidupan bangsa dan negara yang tercermin dalam

21ST. Nugroho, “Multikulturalisme”, (Jakarta: PT. Indeks, 2019).
2Djohan Effendi “Pluralisme dan Kebebasan Beragama”, (Yogyakarta: Interfidei, 2015).

Page 30 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

kewaspadaan akan segala bentuk penyimpangan dalam pembangunan, tetapi sekaligus juga
memberikan alternatif pemecahan dari persoalan yang diajukan.

f.  Mengembangkan dialog dalam menyelesaikan setiap konflik yang senantiasa muncul disetiap ruang
dan waktu kehidupan social.??

2.3. Eksistensialisme

Eksistensialisme merupakan suatu filsafat. Berbeda dengan aliran filsafat lainnya eksistensialisme tidak
membahas esensi manusia secara abstrak, melainkan secara khusus meneliti kenyataan konkrit manusia
sebagaimana manusia itu sendiri. Esensi atau subtansi mengacu pada sesuatu yang umum, tidak berbentuk,
tidak aktif, sehingga menafikan sesuatu yang konkrit, individual dan dinamis, sebaliknya keberadaan justru
mengacu pada sesuatu yang konkrit, individual dan dinamis.**

Adapun pengertian eksistensialisme secara etimologis yaitu eksistensialisme berasal dari kata eksistensi,
sedangkan eksistensi berasal dari bahasa Inggris yaitu eksistens, dari bahasa latin eksistensial yang artinya
muncul, eksis, memilih eksistensi aktual. Dari kata ex artinya keluar dan kakak artinya muncul atau bangkit.
Beberapa defenisi dalam terminologi, yaitu (1) apa adanya, (2) yang memiliki aktualisasi atau ada, dan (3)
segala sesuatu atau apa saja yang menekankan bahwa sesuatu itu ada. Berbeda dengan esensi yang
menekankan pada pengabaian sesuatu, yang sebenarnya adalah sesuatudengan sifat yang melekat.”

Adapun istilah eksistensi berasal dari kata Existere (eks=keluar, sister=ada/berada). Dengan demikian,
eksistensi memiliki arti sebagai “sesuatu Yang sanggup keluar dari keberadaannya” atau “sesuatu yang mampu
melampaui dirinya sendiri”. Dalam kenyataan sehari-hari tidak ada sesuatu pun yang mempunyai ciri atau
karakter exitere, selain manusia. Hanya manusia yang mampu keluar dari dirinya, melampaui keterbatasan
biologis dan lingkungan fisiknya. Manusia juga berusaha untuk tidak terkunkung oleh segala keterbatasan
yang dimilikinya. Oleh sebab itu, para eksistensialis menyebut manusia sebagai suatu proses “menjadi”, gerak
yang aktif dan dinamis.

Menurut kamus besar bahasa Indonesia eksistensi adalah keberadaan, kehadiran yang mengandung unsur
bertahan. Eksistensi sebenarnya mengacu pada hal-hal yang konkret, individual dan dinamis. Hal ini
dimaksudkan karena seseorang belajar dari apa yang dialaminya sesuai dengan fakta, dan itu dialami oleh
dirinya sendiri bukan orang lain.

Jean Paul Sartre merupakan tokoh eksistensialisme yang sangat terkenal, ia membuat filsafat
eksistensialisme menjadi tersebar luas. Jean Paul menyajikan filsafatnya dalam bentuk roman dan pentas dalam
bahasa yang mampu menampakkan maksudnya kepada para pembacanya. Dengan demikian filsafat
eksistensialisme dihubungkan dengan kenyataan hidup. Secara garis besarnya, paham Sartre mengenai
eksistensiliasme sebagai berikut:

1. Existence precedes essence, yaitu manusia tercipta didunia tanpa ada tujuan hidup. Manusia berada di
dunia terlebih dahulu kemudian ia mencari makna dalam hidupnya. Manusia berpetualang ke
berbagai tempat untuk menjumpai peristiwa yang terjadi dalam masyarakat.

2. Berada dalam diri, yaitu filsafat berpangkal dari realitas yang ada. Sesuatu dilihat dari fakta ada atau
tidak di depan mata. Seperti benda yang tercipta di bumi.

3. Berada untuk diri, maksudnya bahwa manusia mempunyai hubungan dengan keberadaannya, ia
bertanggung jawab atas fakta bahwa ia ada. Manusia berbeda dengan benda, manusia sadar bahwa ia
ada di dunia. Oleh sebab itu, ia bertanggung jawab atas keberadaannya di dunia.

ZElly M. Setiadi & Usman Kolip, “Pengantar Sosiologi: Pemahaman Fakta dan Gejala permasalahan Sosial Teori
Aplikasi dan Pemecahannya” (Jakarta: Kencana, 2011).

*Nur Faiuzia, “Eksistensialisem Dalam Novel The Zahir Karya Paulo Coelho” ( Dosen Universitas Negeri Surabaya
2018).

®Muh. Wahyu, “Eksistensi Nilai-Nilai Kebudayaan (Studi Fenomenologi Masyarakat Pulau Barrang Lompo Kota
Makassar)”, (Skripsi, Universitas Muhammadiyah Makassar Fakultas Keguruan dan Iimu Pendidikan Program Studi Pendidikan
Sosiologi, 2020).

Page 31 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

4. Manusia bertanggung jawab terhadap dirinya sendiri, maksudnya apapun yang dilakukan manusia
menjadi tanggung jawabnya sendiri apapun akibat yang ditimbulkannya.

5. Manusia sebagai subjek yang merencanakan segala sesuatu bagi dirinya sendiri. Maksudnya manusia
sebagai individu yang membuat peraturan atau nilai bagi dirinya sendiri bukan orang lain.

3. METODE

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan studi lapangan, langsung
mengamati dan mewawancarai subjek serta memperoleh data yang diperlukan.”® Jenis penelitian yang
digunakan merupakan penelitian lapangan (Field research). Teknik pengumpulan data merupakan langkah yang
paling strategi dalam penelitian, karena tujuan utama dari penelitian adalah mendapatkan data.”’ Adapun
metode pengumpulan data yaitu observasi, wawancara, dokumentasi.® Sementara metode analisis dalam
penelitian adalah Reduksi Data, Penyajian Data, Penarikan Kesimpulan merupakan langkah ketiga dalam teknis
analisis data ini. Penarikan kesimpulan menurut Milles serta Huberman hanyalah sebagian dari satu kegiatan
dari konfigurasi yang utuh. Kesimpulan-kesimpulan diverifikasi pula selama penelitian berlangsung, singkatnya
makna-makna yang muncul dari data yang lain wajib di uji keabsahannya yakni validitasnya.”

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
4.1. Eksistensi Bissu dalam Masyarakat Bugis di Segeri Pangkep
Eksistensi merupakan keberadaan atau kehadiran yang mengandung unsur bertahan yang mengacu pada
hal-hal atau sesuatu yang konkrit, individual dan dinamis. Berkaitan dengan masalah eksistensi Bissu, peneliti
disini dapat mengartikan bahwa eksistensi merupakan suatu keberadaan dimana didalam keberadaan,
seseorang baik individu harus mampu untuk beradaptasi dengan perubahan-perubahan yang ada sehingga
keberadaannya tetap bertahan dan dapat diakui. Berdasarkan hasil wawancara bahwa Bissu Eka, mengatatakan:

"Awal pertama kali Bissu masuk di Segeri yaitu ketika Raja dari kerajaan Bone memerintahkan para pasukan untuk
mencari pusaka (Baja’) kerajaan yang hilang dan pada saat itu Bissu juga mengajukan diri untuk ikut mencari pusaka
(Baja’) tersebut. Sebelum berangkat Bissu berjanji kepada raja akan mengembalikan pusaka kerajaan dengan waktu
satu minggu, baik ia dalam keadaan hidup atau mati cepat atau lambat, ketika dia temukan Baja” kerajaan dia akan
segera kembalikan ke kerajaan Bone. Raja kerajaan Bone pun mengatakan “Jakka mappau Calabai mo”. Bissu
kemudian menjawab “Dee Puang iyya taniaka Calabai, tapi Bissuka, jadi InsyaAllah wonroi ada tongeng ku”. Raja
kemudian berkata “kunnitu matu rita yasengge kesetiaan”. Bissu kemudian berkata “Dee Puang mengabdi mettoka ku
idi, makkasiang ka kuidi, raja membalas dengan ucapan “cocok ni wonroi ada ta".kemudian pusaka (Baja’) yang di cari
di ketahui berada di Segeri maka berangkatlah para pasukan kerajaan Bone dengan Bissu untuk pergi mengambil
kembali Pusakan (Baja’) kerajaan. Ketika pusaka Baja’ ditemukan di Segeri, pusaka ini tidak kembali ke kerajaan Bone
melainkan tinggal di Segeri. Setelah di temukannya pusaka Baja”, datanglah seseorang yang tidak dikenal yakni
Lasessu Petta Tellaoe Risegeri Matinro Ribelawae, melarang bahwa: jangan pernah kau bawa pulang arajang itu,
sekarang Bone “kedo-kedo ettangge, rumpa i Bone, tidak bisa karna di Bone tidak ada istana lagi". Kemudian Bissu
mengeluh dengan nasibnya, dan orang ini kemudian mengatakan bahwa kalau kamu setia terhadap raja maka kamu
juga akan mengikuti perintahku karna saya juga merupakan keturunan kerajaan Bone. Singkat cerita kemudian raja ini
membuat istana di Segeri dan tinggallah Bissu di tempat tersebut, hingga sampai saat ini Bissu berkembang dan tetap
tinggal di Segeri, sebagai Penjaga Arajang. Arajang (tempat penyimpanan pusaka-pusaka kerajaan/terdahulu)”*

Menunjukkan bahwa Bissu pada awalnya berasal dari kerajaan Bone, Bissu mendapat tugas untuk mencari
sebuah pusaka kerajaan yang hilang, pusaka tersebut dikenal dengan sebutan pusaka baja“. Pusaka baja
kerajaan ini dikabarkan terdapat di Segeri yang kemudian berangkatlah para Bissu dan pasukan kerajaan ke

%Salim dan Syahrum, “Metode Penelitian Kualitatif Konsep dan Aplikasi dalam limu Sosial, Keagamaan dan
Pendidikan” (Bandung: Citapustaka Media, 2012).

27Sugiyono, “Metode Penelitian Bisnis”, (Bandung: Alfabeta, 2015).

®Hardani dkk, “Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif (Yogyakarta: CV. Pustaka [Imu, 2020).

% Sindi Aryani, Studi Pernikahan Anak Dibawah Umur Di Era Pandemi Covid-19 Di Desa Kembang Kerang Daya
Kecamatan Aikmel Kabupaten Lombok Timur (Mataram : Universitas Muhammadiyah Mataram) (2021).

%0 Eka, Bissu Segeri wawancara Penulis pada 03 Januari 2023, di Segeri.

Page 32 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

Segeri untuk mengambil pusaka tersebut untuk dikembalikan kepada raja kerajaan Bone. Namun para Bissu
ternyata tidak kembali ke kerajaan Bone dan tinggal di Segeri serta berkembang sekaligus menjadi penjaga
rumah arajang (tempat penyimpanan pusaka kerajaan terdahulu). Menurut salah satu Informan bahwa:

“Bissu di Segeri pernah mengalami pemberontakan besar-besaran pada tahun 1966 oleh pasukan Darul Islam atau
Tentara Islam Indonesia yang pada saat itu di pimpin oleh Kahar Muzakkar. Pada saat pemberontakan itu para Bissu di
incar karna dianggap bertentangan dengan ajaran agama Islam, kemudian Bissu di tangkap untuk di bunuh dengan
cara di bakar dan di buang ke laut, mereka juga diberi pilihan untuk tetap menjadi Bissu atau kembali menjadi laki-
laki. Bissu pada saat itu tetap pada pendiriannya karena mereka telah bersumpah untuk tetap setia menjadi pemangku
adat. Pada saat peristiwa itu banyak juga Bissu yang lari dan bersembunyi untuk menyelamatkan dirinya, salah satu
tempat persembunyian yang masih ada sampai saat ini yaitu Gowa yang ada di Segeri, namun tempat itu sudah rusak
karna akibat dari pembangunan rel kerita api. Padahal tempat itu merupakan sejarah bagi Bissu, sekaligus tempat itu
biasanya di gunakan Bissu melaksanan sebuah tradisi tahunan yang biasa dilakukan, tempat itu juga biasa di jadikan
tempat kunjungan bagi para wisatawan dan peneliti yang melakukan penelitian tentang Bissu. Setelah peristiwa itu
mereka sudah merasa aman, Bissu kemudian beradaptasi dengan lingkungan masyarakat. Bissu juga menjalankan
semua kebudayaan dan tradisinya yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam, bahkan para Bissu juga beragama
Islam”?

Perjuangan Bissu dalam mempertahankan diri dari pembrontakan yang dilakukan oleh DI/TIl pada tahun
1966, mereka yang selamat dari pemberontakan tersebut sangat berperan penting dalam menjaga eksistensi
Bissu hingga saat ini, bahkan masih ada tempat persembuyian yang masih bertahan hingga saat ini. Walaupun
tempat itu sudah rusak akibat pembangunan rel kerata api yang di bangun oleh pemerintah, namun itu
merupakan bukti gambaran sejarah Bissu itu sendiri. Kemudian eksistensi Bissu juga tetap bertahan hingga saat
ini karna mereka beradaptasi dengan perkembangan zaman dengan masuknya agama Islam dan melaksanakan
tradisi kebudayaan yang tidak bertentangan dengan agama, sehingga Bissu tetap eksis hingga saat sekarang
dan di percaya oleh pemerintah dan masyarakat untuk menjaga bola arajang.

Keberadaan Bissu juga mendapat dukungan dari pemerintah, terkait dukungan pemerintah terhadap
keberadaan Bissu yaitu. Pemerintah memberi ruang kepada Bissu dalam mengisi kegiatan acara ketika mereka
di undang dalam kegiatan seperti kegiatan penyambutan Gubernur dan pejabat-pejabat lainnya yang
memerlukan pementasan dari Bissu, kegiatan hari jadi kabupaten, pameran pembangunan, pesta panen dan
kegiatan-kegiatan pemerintah lainya. Menurut salah satu Informan bahwa:

“kalau ada kegiatan pemerintah biasa di undanggi Bissu ee, di undanggi tampil jadi pentas meki disitu, ini juga untuk
memperkenalkan i ku masyarakat, kabupaten-kabupaten, bahkan ku tingkat nasional e. Supaya natau orang Bissu itu
begini ada di Pangkep ini tari-tarian yang ada di Pangkep". "Jadi pemerintah tetap mempertahankan Bissu yang ada di
Pangkep, jadi semua Bissu pemerintah tetap memperhatikan pelaksanaan-pelaksanaannya, kalau akan dilaksanakan
pada bulan-bulan tertentu, jadi tetap diperhatikan kebutuhan-kebutuhan yang digunakan Bissu jadi ee pemerintah
disini, dalam hal ini kepala dinas pariwisata yang menangani langsung Bissu yang ada di Segeri jadi dinas pariwisata
tetap memberikan perhatian-perhatian kepada Bissu"*

Dinas pariwisata dengan pemerintah daerah mempertahankan keberadaan para Bissu dengan cara
memperhatikan pelaksanaan agenda yang dilakukan oleh para Bissu dan kebutuhan yang akan digunakan.
Namun perlu kita ketahui walaupun Bissu diakui oleh pemerintah, namun Bissu tidak medapat jaminan gaji
bulanan dari pemerintah. Bissu hanya mendapatkan uang ketika mereka di undang dalam kegiatan acara-acara
tertentu yang melibatkan Bissu Wa’' Nani:

“Idi nak Bissue iyakui memeng ku Tau ma parentah e, tapi kesi idi Bissu e dee gaga gaji uleng-puleng ta pole ku
pamarentah. Jadi iyapa roo naengka dui ta yaku yundanggi jokka ku acara-acarae. lyya nak tania masalah dui loo
pikkiri iyaro bawang makkadae yampenting magello ampe kedo ta ku rupa taue, apa pole kummitu ampe kedona Tau

*! Juleha, Bissu Segeri wawancara Penulis pada 03 Januari 2023, di Segeri
% Hj. Dasriana, S.Sos., M.M, Camat Segeri, Mantan Orang Dinas Pariwisata, wawancara penulis 04 Januari 2023, di
Segeri.

Page 33 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

e na makessing”*® “Kita Bissu nak diakui memang sama orang pemerintah, tapi kita Bissu kasihan tidak mendapatkan
gaji bulanan dari pemerintah. Jadi nanti ketika ada undangan menghadiri acara baru Bissu mendapatkan uang. Saya
nak bukan masalah uangnya yang kupikirkan, saya hanya berpesan perbaiki tingkah laku kita kepada sesame
manusia, karna dari tingkah lakunya seseorang bisa menjadi baik”.

Pemerintah sangat mendukung akan keberadaan Bissu di Pangkep, bentuk dukungan dari pemerintah
dapat dilihat bahwa pemerintah mengikut sertakan Bissu dalam kegiatan-kegiatan yang dilakukan pemerintah
dan acara tahunan daerah yang di adakan, hal ini tidak lain untuk mempertahankan Bissu dan
memperkenalkannya kepada masyatrakat, pada kabupate lain serta ke tingakat nasional. Namun kita perlu
ketahui meskipun Bissu mendapat dukungan dari pemerintah, rupanya Bissu tidak mendapatkan gaji bulanan
dari pemerintah, jadi Bissu hanya mendapatkan uang ketika mereka di undang mengisi atau tampil di acara
yang di adakan baik itu pemerintah maupun masyarakat. Selain pemerintah masyarakat juga mendukung akan
keberadaan Bissu di Segeri. Menurut salah satu Informan bahwa:

“Yaa saya sangat mendukung dengan keberadaan Bissu di Pangkep khususnya disini Segeri karna kami masyarakat
disini juga adatnya masih kental, dan Bissu juga sangat berperan penting apalagi dalam kegiatan tahunan misalnya,
kegiatan turun sawah biasanya diawali kegiatan Mabissu, Tudanf penni, dan berbagai kegiatan lainnya, dan itu hanya
dilakukan oleh Bissu karna hanya mereka yang tahu”>

Masyarakat sangat mendukung akan keberadaan Bissu di kecamatan Segeri kabupaten Pangkep karena
masyarakat masih kental akan adatnya dan Bissu memiliki peranan yang penting dalam kegiatan tahunan
masyarakat seperti kegiatan Turun sawah, Tudang penni dan lain sebagainya yang hanya Bissu yang tahu.
Mereka biasanya bertukar informasi dan bekerja sama dalam hal mengatur kegiatan upacara adat kebudayaan
yang dilaksanakan masyarakat dan mereka juga tetap saling menjaga hubungan dengan baik kepada sesama.
Menurut salah satu Informan bahwa:

“iyye baa Nak bertahan Bissue iyaro nak iya koe kacicemmi adaku lokka pada-padaku pa deto ku engka gosip ii deto
nengka wolliki kusalah salah memenggi. Parelluki tu masseddi ri bola arajangge aja lalo muanu kuppi bola rajangge
manre esso na rapiki wenni kuppi d arajangge manre wenni deto gaga perhitungan wattuna, eloki manre manreki.
Supaya makessinggi Bissue lao diidi, agaro kuloki bolana pammatoa eloki minung wae pella ma degage, eloki manre
na degage, lokkami malupu. Jadi ko engka roo mai pole wartawan elo mita Bissu, kueloka napabbicara ka, iyo nak
kira-kira mareppa tudoi pabbarakka sumange makkutoi ha Bissue apalagi Puang Matoa". “lya Bissu tetap bertahan
karena saya hanya berkata satu kali saja kepada saudara-saudaraku karna saya tidak pernah saya tidak pernah
menceritakan kejelekan mereka. Saya tidak tidak pernah panggil mereka jika mengenai hal-hal yang salah atau
kurang baik. Kita perlu bersatu nak di rumah arajang biar kita makan siang di rumah arajang dan kalau kita dapat
malam kita makan di arajang tidak ada perhitungan waktu kapan kalau kita mau makan kita makan. Supaya
hubungan para Bissu terjalin dengan baik dengan kita, apa yang saya dapatkan ketika kerumah puang matoa kita
mau minum air panas tapi tidak ada, kita mau makan tapi tidak ada makanan, kita hanya datang kelaparan. Jadi

kalau ada wartawan yang datang untuk meliput kira-kira berapa yang bisa kamu berikan untuk puang matoa”.*

Eksistensi Bissu tetap terjaga hingga saat ini karena mereka tetap menjaga silaturahmi mereka baik kepada
Bissu itu sendiri maupun kepada masyarakat pada umumnya. Dengan menjaga hubungan silaturahmi yang
baik kepada sesama Bissu dan masyarakat tentu hal tersebut sangat mendukung keberadaan dari Bissu itu
sendiri, sehingga tidak menutup kemudian adat budaya tradisi Bugis kuno dan nilai-nilai kebudayaan yang
masih di lakukan para Bissu tetap eksis dan terjaga.

Keberadaan Bissu di Segeri disebut sebagai Bissu dewata, yang merupakan Bissu sebagai penggerak ritual
adat tradisi. Bissu dewata yang terdapat di kecamatan Segeri kabupaten Pangkep inilah yang digambarkan
sebagai manusia setengah dewa yang memiliki kekuatan supranatural, mereka mendayagunakan hubungan
dengan dunia roh dan bertindak sebagai media bagi roh yang memasukinya.

3 Bissu Nani, Puang Matoa Bissu Segeri, Wawancara Penulis Pada 02 Januari 2023, di Segeri.
* Rostini S.Sos, Staf Kantor Camat Segeri, wawancara Penulis 04 Januari 2023, di Segeri.
% Bissu Nani, Puang Matoa Bissu Segeri, Wawancara Penulis Pada 02 Januari 2023, di Segeri.

Page 34 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

Peran serta fungsi Bissu dulu sangat berbeda dengan saat sekarang. Dahulu pada masa kerajaan
berlangsung pekerjaan utama Bissu adalah pemimpin dalam pelaksanaan upacara ritual kerajaan (pendeta
Bugis), namun sekarang sudah berbeda sebab sistem pemerintahan yang sudah berubah atau berbeda dan
Bissu sudah tidak tinggal di istana, sekarang Bissu sudah berbaur dengan masyarakat sekitar khususnya di
kecamatan Segeri. Bissu saat ini pun masih dibutuhkan masyarakat tidak hanya dalam kegiatan upacara-
upacara adat namun juga masyarakat memerlukan Bissu ketika ada acara seperi acara pernikahan. Sehinga dari
sini kita dapat melihat bahwa salah satu sebab kebertahanan Bissu yaitu tidak hanya pengaruh dari bagaimana
sejarah akan Bissu, tapi juga bagaiamana para Bissu beradaptasi dengan perannya dimasyarakat dalam
perubahan masa.

Berkaitan dengan pembahasan tersebut bahwa teori fungsionalisme sturktural yang di gagas oleh Talcott
Parson, memandang masyarakat sebagai suatu sistem yang terintegrasi secara fungsional ke dalam suatu
bentuk ekuilibrium. Pandangan ini merupakan pengaruh dari pandangan Herbert Spencer dan Auguste Comte
yang menjelaskan bahwa adanya saling ketergantungan dan keterkaitan antara satu organ tubuh dengan
organ tubuh kita yang lain, dan ini dianggap sama dengan kondisi masyarakat. Asumsi pemikiran Talcott
Parsons yang di kembangkan menyatakan bahwa, masyarakat haruslah dilihat sebagai suatu sistem dari
bagian-bagian yang saling berhubungan satu sama lain, dengan demikian hubungan pengaruh mempengaruhi
diantara bagian-bagian tersebut bersifat timbal balik. Maka dari itu dengan menggunakan teori ini kita dapat
memahami bagaiamana keterkaitan antara sesuatu dan dapat memberikan pengaruh yang saling mendukung
dan saling menguntungkan satu sama lain.

4.2. Peran Sosial Bissu dalam Masyarakat Bugis
Peran Bissu saat ini memiliki profesi selain sebagai pemangku adat, yaitu Bissu telah berprofesi sebagai
Indo Botting (juru rias pengantin), dekorasi pelaminan, jasa penyewaan kostum atau pakaian adat. Dalam acara
perkawinan Bissu juga sangat berperan penting dari acara mappacci sampai pesta perkawinan, mereka yang
merias dan memekaikan kostum pengantin. Menurut salah satu Informan adalah Bissu:

“Ini saya punya dek Ekha Salon jadi kalau ada acara pengantin, orang syukuran atau orang mau sewa kostum sama
tenda biasa disini dek, ini juga beberapa anak-anak saya kasi kerja disini bantu-bantu angkat barang, atur belo-
belonya untuk lamming penganting, karna kalau kita mau beli yang langsung jadi mahal, kalau kita buat sendiri lebih
bagus”*

Selain berprofesi sebagai indo botting ada juga Bissu yang berprofesi sebagai sandro (dukun). Bissu di
percaya dapat menyembuhkan penyakit namun itu semua bergantung dengan pertolongan Tuhan yang maha
esa, sebab Bissu hanya mendoakan saja. Biasanya masyarakat ketika datang mengahadap sama sandro Bissu
mereka membawa beberapa bawaan seperti pisang, beras, rokok, daun siri, buah pinang dan lain-lainnya
sebagainya yang merupakan syarat untuk bertemu dengan sandro Bissu. Tidak semua juga masyarakat yang
datang ke sandro Bissu untuk berobat, ada juga yang datang untuk di doakan sebagaimana adat yang masih
kental di masyarakat seperti mau syukuran, minta doa tola bala, mau turun sawah dan lain sebagainya yang
melibatkan sandro Bissu. Menurut salah satu Informan bahwa:

“Masyarakat disini masih banyak yang pergi ke sandro Bissu kalau mau adakan acara kayak mau mabaca-baca, acara
pernikahan, menre bola, mau turun sawah. Karna mereka lebih tahu masalah adat ta jadi dia panggil untuk datang
kalau ada acara-acara yang mau dilakukan yang ada kaitanya sama adat”.*’

Selanjutnya menurut salah satu Informan bahwa:

% Eka, Bissu Segeri wawancara Penulis pada 03 Januari 01 2023, di Segeri
%" Fitri, Masyarakat wawancara penulis 05 Januari 2023, di Segeri.

Page 35 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

“Kalau peran Bissu disini dek masih kental kental karena setiap kegiatan dalam kegiatan tahunan namanya turun
sawah harus diawali dulu dengan kegiatanya para Pabbissu. Diawali karna setiap tahun pas kita mau turun sawah
harus ada namanya Mabbissu, ada namanya tudang penni, berbagi kegiatan itu dilakukan oleh Pabbisu dan hanya
dilakukan oleh mereka-mereka para Pabbisu karena hanya mereka yang tahu. dan sini kita kan tempatnya khusus
berada di wilayah Bawa Salo jadi ditempatnya Pabbissu itu Bontomatene rumah arajang kebetulan disana tapi
acaranya terkhususkan di kelurahan Bawa Salo, karna disitu ada memang tempatnya kemarin itu kita ingin supaya di
pindahkan tapi ternyata tidak bisa, saya tidak tahu apakah karna ada hal mistisnya atau bagaiamana kita tidak tahu
karna itu diluar kita. Tapi kemarin sempat puang toa meminta kalau di pindahkan sedikit karna kebetulan tempatnya
berada di daerah persawahan di tengah-tengah dekat empang jauh untuk dijangkau kalau kita mau keluar tapi itu
tidak bisa kayaknya jadi kita pikir lebih baik disitu saja untuk kita tetap laksanakan. Jadi untuk Pabbisu ini dek betul-
betul untuk kita wilayah Segeri khususnya itu memang perlu karna itu sudah menjadi adat”*

Peran serta fungsi Bissu dimasyarakat sangatlah penting berbagai peran serta fungsi yang masih di lakukan
tidak hanya sebagai pemangku adat saja tapi beberapa profesi yang juga mereka kerjakan untuk memenuhi
kebutuhan pokoknya. Diantaranya selain penjaga arajang mereka juga bekerja sebagai perias pengantin,
pengobat tradisional, berkebun, dan beternak. Pada masa kerajaan pra Islam Bissu memiliki kedudukan yang
tinggi sebagai pendeta dan pemangku adat pada masa kerajaan. Ritual upacara adat masih tetap terjaga dan
tetap melekat pada masyarakat Bugis. Eksistensi Bissu di Segeri sebagai adat dan tradisi Bugis kuno, menjadi
bagian dari kebudayaan Bugis yang masih dapat disaksikan hingga saat sekarang ini. Keberadaan Bissu di
Segeri juga menjadi salah satu kebudayaan dan tradisi yang tidak hanya dimiliki oleh masyarakat Bugis.

Berdasarkan data sebelumnya, penulis membagi peran tersebut dalam masyarakat menjadi beberapa
bagian diantaranaya:

4.2.1. Bissu sebagai Pendeta Bugis

Pada zaman kerajaan dulu Bissu sudah di kenal sebagai pendeta Bugis dimana para Bissu yang memimpin
masyarakat dalam kegiatan upacara ritual adat dan sebagai penghubung antara alam manusia dengan dewata.
Namun setelah masuknya agama Islam Bissu sudah tidak lagi berperan sebagai pendeta Bugis dan sekarang
Bissu dikenal sebagai pemangku adat dan pelaku kesenian dalam kebudayaan.

4.2.2. Bissu sebagai Penjaga Arajang

Bissu sangat berperan penting dalam menjaga benda-benda pusaka yang ada dirumah arajang. Benda
pusaka yang dijaga merupakan pusaka-pusaka peningalan para leluhur dan pusaka yang digunakan pada masa
kerajaan. Ketika benda-benda pusaka akan dikeluarkan untuk di bersihkan maka para Bissu terlebih dahulu
melakukan sebuah upacara ritual adat sebelum mengeluarkan benda-benda pusaka yang ada tersebut.

4.2.3. Bissu sebagai Juru Rias pernikahan

Bissu juga mengambil peran sebagai juru rias dalam pernikahan seperti yang dilakukan oleh salah-satu
Bissu yaitu Eka, pekerjaan Bissu ini sangat dibutuhkan masyarakat apalagi jika ada acara pernikahan jasa
mereka sangat dibutuhkan untuk merias pengantin. Bissu menggunakan keahliannya dalam merias dalam
mencari nafkah untuk memenuhi kebutuhan ekonominya,

Di kecamatan Segeri para Bissu selain menjadi pemangku adat kebudayaan dalam memimpin upacara
ritual adat dan berpartisipasi pada upacara-upacara yang dilaksanakan untuk pusaka-pusaka kerajaan, tetapi
Bissu juga digunakan untuk menjadi juru rias dalam perayaan upacara adat perkawinan, maka dari itu Bissu
secara individu mencari penghasilan sendiri sebagai juru rias dalam acara pernikahan.

4.2.4. Bissu sebagai Pengobatan Tradisonal (Sanro)

Masyarakat di kecamatan Segeri masih membutuhkan Sanro yang masih dipercaya bisa mengobati dan
menyembuhkan penyakit. Masyarakat biasanya yang butuh dengan Bissu yang berprofesi sebagai Sanro akan
mendatanginya dengan persyaratan-persyaratan: membawa daun siri, buah pinang, kapur, rokok satu bungkus
serta masyarakat biasanya juga membawa pisang atau beras dan air botol, dan kemudian di doakan oleh Sanro
(Bissu) sebagai penolak bala untuk mengobati atau menyembuhkan penyakit yang dikeluhkan.

38 Rosnaini, Pegawai Staf Administrasi Ekonomi Kantor Camat Segeri 05 Januari 2023, di Segeri

Page 36 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

Selanjutnya seorang Sanro tidak hanya sekedar medoakan orang sakit saja namun sebelumnya terlebih
dahulu menghadap Puang Matoa (Bissu yang di tuakan), hal ini disebut sebagai Mappesabbi datang Mangolo
ku Puang Matoa (menghadap ke Bissu yang di tuakan untuk meminta izin) dengan beberapa syarat diatas
kemudian didoakan oleh Puang Matoa.

4.2.5. Peran Bissu dalam siklus kehidupan manusia atau masyarakat

Pada masa-masa tertentu, setiap manusia mengalami masa kritis dalam siklus kehidupannya, kegiatan
upacara ritual adat di percaya merupakan cara untuk membantu menghubungkan manusia dengan yang
diyakininya untuk mengatasi masa kritis yang dimaksud. Upacara ritual adat umumnya dipimpin oleh seorang
pemimpin agama atau pendeta, begitu pun dengan masyarakat Bugis. Sejak zaman kerajaan dan sampai saat
ini, Bissu telah di percaya menjadi pihak yang mengatur sekaligus pelaksanaan jalannya upacara ritual seperti
kelahiran bayi yang akan menginjakkan tanah, pemotongan gigi, sunatan, perkawinan, dan sampai kematian.
Mislanya kelahiran anak, di dalam La-Galigo disebutkan bahwa Bissu menjadi pemimpin upacara untuk
kemudian dimandatkan untuk menjaga kemurnian sang anak yang dilahirkan sebagai darah putih, yang
diterima dari dewata dan membimbingnya di muka bumi, ini terjadi karena Bissu, memiliki posisi sentral karena
berperan sebagai penghubung dunia manusia dengan dunia langit (tempat dewata).

Sampai saat ini, masyarakat masih melihat Bissu sebagai sosok yang patut dihormati, menganggap Bissu
masuk dalam golongan orang-orang yang dapat memnbantu masyarakat seperti mengobati, pemecah solusi,
dan penjaga siklus kehidupan, agar terhindar dari kesulitan atau mendapat bencana.

5. KESIMPULAN

Perjalanan sejarah yang panjang, yang telah di lalui Bissu, menunjukkan bahwa adanya keterikatan sosial
yang kuat antara Bissu dengan masyarakat. Ikatan ini menunjukkan betapa besar peran Bissu dalam
masyarakat, yang diekspresikan dalam setiap kegiatan upacara adat yang dilaksanakan untuk tujuan
kemakmuran dan kesejahteraan. Melihat dari sejarah perjalanan para Bissu, dapat membuktikan bahwa tekanan
dan hambatan yang dialami dalam memperjuangkan eksistensinya tidak membuat para Bissu punah atau sirna.
Peranan Bissu pada zaman dahulu menjadi tokoh sentral dalam pelaksanaan upacara adat. Eksistensi Bissu
tidak lepas dari peranannya sebagai pemangku adat dan pelaku kebudayaan serta sebagai pelaku kesenian
dalam kegiatan upacara adat tradisi kebudayaan dan juga para Bissu memiliki peranan dalam bidang pariwisata
daerah. Adapun peran dan fungsi Bissu di masyarakat era modernisasi sekarang ini untuk memenuhi
kebutuhan hidup sehari-hari mereka yaitu mereka berprofesi sebagai Indo Botting (juru rias penganting).
Karena kepandaiannya dalam memasak, mendekor, tempat penyewaan kostum dan merias pengantin. Mereka
di panggil untuk digunakan jasanya sebagaimana profesi Bissu sebagai Indo botting.

Adapun profesi Bissu sebagai Sandro (dukun), mereka dipercaya untuk mengobati penyakit. Masih banyak
masyarakat mengangap atau percaya terhadap Sandro Bissu untuk menyembuhkan penyakit, maka mereka
pun datang dan membawa sesuatu seperti, beras, pisang, daun sirih, buah pinang dan lain sebagainya hal ini
dilakukan agar Bissu mendoakan mereka untuk kesembuhan akan penyakitnya, biasanya dalam proses ini Bissu
akan membakar lilin dari rempah-rempah. Kebertahanan Bissu tidak lepas dari bagaimana peranan mereka
dalam beradaptasi dengan lingkungan dan keagamaan yang ada di masyarakat, begitu pun dengan
masyarakat yang tetap menjunjung tinggi adat kebudayaan tradisi leluhur mereka. Maka dari itu keberadaan
Bissu hingga saat ini tetap terjaga serta menjadi salah satu objek wisata bagi para wisatawan dalam melakukan
penelitian terkait tentang Bissu itu sendiri. Beberapa tradisi Bissu masih tetap eksis hinga saat ini yaitu seperti,
tardisi mappalili (turun sawah), Sebelum kegiatan turun sawah dilakukan biasanya para Bissu melakukan acara
Mabbissu yang dimana kegiatannya berlangsung sampai lima hari berturut-turut, didalam kegiatan juga
terdapat tradisi tudang penni bagi mereka para Bissu serta beberapa proses tradisi dan ritual yang mereka
lakukan dan hal ini hanya Bissu yang mengetahui.

Page 37 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

6. REFERENCES

(1]
(2]
(3]
(4]
(5]
(6]
(7]
(8]
(9]
(10]
(1]
(12]
(13]

(14]
(13]

(16]
(7]

(18]

[19]

[20]
[21]

[22]
(23]
(24]
(25]

[26]

[27]

(28]

[29]

Achmad Fedyani Syaifuddin, “Membumikan Multikulturalisme Di Indonesia” Jurnal: Antropologi Sosial
Budaya Etnovisi, 02.1. (2016).

Arkanuddin, "Tari Pinggang Dayak Mualang kajian Struktural dan Fungsional”, (Pontianak: Tesis Program
Studi Sosiologi, Magister llmu Social dan limu Politik, Universitas Tangjungpura Pontianak. 2010).

Bissu Nani, Puang Matoa Bissu Segeri, Wawancara Penulis Pada 02 Januari 2023, di Segeri.

Bissu Nani, Puang Matoa Bissu Segeri, Wawancara Penulis Pada 02 Januari 2023, di Segeri.

Bissu Nani, Puang Matoa Bissu Segeri, Wawancara Penulis Pada 02 Januari 2023, di Segeri.

Burhan Bungin, “Metode Penelitian Kualitatif”, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2014)

Djohan Effendi “Pluralisme dan Kebebasan Beragama”, (Yogyakarta: Interfidei, 2015).

Deddy Maulana, “Metodologi Penelitian Kualitatif”, (PT Remaja Rosdakarya, 2014).

Endaswara Suwardi, “Metodologi Penelitian Kebudayaan" (yogyakarta: Gadjah Mada University Press.
2012)

Elly M. Setiadi & Usman Kolip, “Pengantar Sosiologi: Pemahaman Fakta dan Gejala permasalahan Sosial
Teori Aplikasi dan Pemecahannya” (Jakarta: Kencana, 2011).

Edi Kusnadi, "Metodologi Penelitian”, (Aplikasi Praktis), (Jakarta Timur: Ramayana Pers, 2011).

Eka, Bissu Segeri wawancara Penulis pada 03 Januari 2023, di Segeri.

Farida Nugrhani, "Metode Penelitian Kualitatif dalam Penelitian Pendidikan Bahasa” (Yogyakarta: Pilar
Media, 2014).

Fitri, Masyarakat wawancara penulis 05 Januari 2023, di Segeri.

Graham, Sharyn, “Sex, Gender, and Priests in Sulawesi Indonesia” (The Newsletter. No. 29. International
Institute for Asian Studies. 2012).

Hardani dkk, “Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif” (Yogyakarta: CV. Pustaka lImu, 2020).

H.A. Tilaar, "Multikulturalisme: Tantangan-tantangan global masa depan dalam transformasi pendidikan
Nasional”, (Jakarta: Gramedia Widiasarana, 2004)

Hj. Dasriana, S.Sos., M.M, Camat Segeri, Mantan Orang Dinas Pariwisata, wawancara penulis 04 Januari
2023, di Segeri.

Husain Usman dan Purnomo Setiady Akbar, “Metodologi Penelitian Sosial”, (Jakarta: PT Bumi Aksara,
2012).

Ihromi T, O. "Pokok-Pokok Antropologi Budaya”, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2016).

Irma Indriani, Sangkala Ibsik, ‘Persepsi Masyarakat Terhadap Eksistensi Bissu Di Bontomatene Kelurahan
Bontomatene Kecamatan Segeri Kabupaten Pangkep’, Jurnal Tomalebbi, 03.4 (2016).

Ibrahim Saad, “Competing Identities in a Plural Society”, (Singapore: Institute of Southeast Asian Studies.
2012).

Juleha, Bissu Segeri wawancara Penulis pada 03 Januari 2023, di Segeri

Latief, Halilintar, “Bissu Pergulatan Dan Peranannya Di Masyarakat Bugis”, (Makassar: Desantara, 2014).
Mahyuddin, “Sosiologi Gender, Diskursus Gender Dalam Dinamika Perubahan Sosial”, (ParePare: IAIN
ParePare Nusantara Prees, 2021).

Makkulawu, “Komunitas Bissu di Pangkep” (Makassar: Dinas Pariwisata dan Budaya Pemerintah
Kabupaten Pangkep. 2018)

Muh. Wahyu, “Eksistensi Nilai-Nilai Kebudayaan (Studi Fenomenologi Masyarakat Pulau Barrang Lompo
Kota Makassar)”, (Skripsi, Universitas Muhammadiyah Makassar Fakultas Keguruan dan limu Pendidikan
Program Studi Pendidikan Sosiologi, 2020).

Ni Wayan Sri Rahayu, 'Eksistensi Pendeta Bugis (BISSU) Dalam Kebertahanan Tradisi di Kecamatan
Segeri’, Widya Genitri: Jurnal Ilmiah Pendidikan, Agama dan Kebudayaan Hindu, 12.3 (2021).

Nur Faiuzia, “Eksistensialisem Dalam Novel The Zahir Karya Paulo Coelho” (Dosen Universitas Negeri
Surabaya 2018).

Page 38 of 39



Rahmat, Muhammad Saleh, Mahyuddin, St Aminah Volume 2, No 1, November 2023

(30]
(31]
(32]

(33]

(34]
(33]
(36]
(37]

(38]
(39]

Rostini S.Sos, Staf Kantor Camat Segeri, wawancara Penulis 04 Januari 2023, di Segeri.

Rosnaini, Pegawai Staf Administrasi Ekonomi Kantor Camat Segeri 05 Januari 2023, di Segeri

Syahrul, ‘Menjadi Muslim Yang Animis’, Al-Fikr: Jurnal llmiah Telaah Identitas Bissu Segeri Di Kabupaten
Pangkep, 17.3 (2013).

Salim dan Syahrum, “Metode Penelitian Kualitatif Konsep dan Aplikasi dalam [Imu Sosial, Keagamaan
dan Pendidikan” (Bandung: Citapustaka Media, 2012).

Sugiyono, "Memahami Penelitian Kualitatif’, (Bandung: Alfabeta, 2010).

Sugiyono, "Metode Penelitian Bisnis”, (Bandung: Alfabeta, 2015).

Sugianto, “Metodologi Penelitian Kualitatif, Dan R&D", (Bandung: Alfabeta, 2011).

Sindi Aryani, Studi Pernikahan Anak Dibawah Umur Di Era Pandemi Covid-19 Di Desa Kembang Kerang
Daya Kecamatan Aikmel Kabupaten Lombok Timur (Mataram: Universitas Muhammadiyah Mataram)
(2021).

ST. Nugroho, "Multikulturalisme”, (Jakarta: PT. Indeks, 2019).

Taufig Rauf, “Pemkab Pangkep Bangun Kampung Budaya Bissu" (Pangkep: Portal Berita Info Publik.
2018).

Page 39 of 39



